# Aspects of Jainology:

## PT. DALSUKH BHAI MALVANIA

FELICITATION VOLUME 1

#### Editors :

PROF. M. A DHAKY PROF. SAGARMAL JAIN



P. V. RESEARCH INSTITUTE VARANASI-5

#### Published by

P. V. Research Institute

I. T. I. Road, (Karaundi) B. H. U.

Varanasi-5

Phone: 311462

Ist Edition 1991

Price: Rs. 250/-

Printed by Ratna Printing Works Kamaccha, Varanasi

Divine Printers B 13/44, Sonarpura, Varanasi

## जैन विद्या के आयाम :

ग्रन्थाङ ३

## पं० दलसुखभाई मालवणिया अभिनन्दन ग्रन्थ ।

मम्पदिक

प्रो॰ मधुसूदन ढाकी प्रो॰ सागरमस जैन



पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान

बाराणसी-५

98188 :

पादवंनाथ विद्याश्यम शोध संस्थान आई०टी॰आई० रोड, (करौदी) बी०एव०मू०

बाराणसी-५

फोन : ३११४६२

प्रथम संस्करण : १९९१ मूल्य : इ० २५०/-

मुद्रक : **रत्ना प्रिन्टिग वस्**र्स कमच्छा, वाराणसी

डिवाइन प्रिटर्स वी १३/४४, सोनारपुरा, वाराणसी

## प्रकाशकीय

सम्प्रति जैन विद्या के मूर्धन्य मनीषियों में पं॰ दलसुलमाई मालवणिया अग्रगण्य हैं। वर्तमान युग में उनके समकक्ष जैन आगम तथा जैन दर्शन का दूसरा विद्वान् दृष्टिगत ही नहीं होता है। पं० दलसूख भाई निर्भीक, स्पष्ट विचारक है, वे सांप्रदायिक आग्रहों से ऊपर उठकर जो सत्य होता है उसे निःसंकोच भाव से कहने की हिम्मत रखते हैं। यही कारण है कि परम्परावादी उनकी विद्वता को स्वीकार करते हुए भी उनसे कतराते हैं। उनके विचारों में स्पष्टता और सत्यान्वेषणशीलता के स्पष्ट दर्शन होते हैं। उनके व्यक्तित्व का दूसरा सबसे बड़ा गण यह है कि वे निश्कल व्यक्तित्व के धनी हैं। गृहस्य होते हए भी उनका जीवन साध-परुष के समान ही है। छल-छद्म और अहकार उनको स्पर्श भी नहीं कर पाते हैं। कथनी और करनी की एकरूपता भी उनकी अपनी विशिष्टता है। धन का लोभ उन्हें बिल्कुल नही रहा। अपने जीवन के प्रारंभिक काल में भी उन्होंने जैन विद्या के अध्ययन का अवसर मिले, गृह सेवा का अवसर मिले - यह सोचकर बम्बई की १५० ६० प्रतिसाह की आय का परित्याग कर बनारस में पं० सुखलाल जी के समीप मात्र ३५ ६० प्रतिमाह की नौकरी को स्वीकार कर लिया। ऐसे अनेक अवसर आये जब आप आर्थिक उपलब्धियों की उपेक्षा कर दिये। पार्श्वनाय विद्याश्रम की सवालक समिति ने उनके लिए १००० रु० प्रतिमाह मानदेय का निर्णय लिया। पं० जी ने समिति के उस प्रस्ताव को यह कहकर अस्वीकार कर दिया कि विद्याश्रम मेरी अपनी सस्या है। क्या कोई व्यक्ति अपनी ही सस्या से कुछ स्वीकार कर सकता है ? विद्याश्रम के मार्गदर्शक के रूप में वे अने क बार सस्थान में पद्यारे किन्तु कभी मार्ग-व्यय की अपेक्षाभी नहीं की। विद्वत्ता के साथ निर्भीकता, निरहंकारता और निस्पृहता का सूयोग दूर्लभ ही होता है किन्तू पं० जी के जीवन में उसे हम प्रतिदिन अनुभव कर सकते हैं।

पं॰ वलसुलाभाई मालविणयाजी पारवंनाथ विद्याश्रम शोध सस्थान के प्रारम्भ से ही जुड़े रहे हैं और इसके विकास में उनका महत्वपूर्ण योगदान रहा है। अपने द्वारा स्थापित और संवालित जैन सस्कृति संशोधन मण्डल का समस्त साहित्य, उसके प्रकाशन और उसकी समस्त सम्पत्ति को सहुत्रभाव से विद्याशम को प्रदान कर दिया। इसी प्रकार प० सुलाल जी द्वारा स्थापित न्यास की, जिसके न्यासी आप भी हैं, सम्पूर्ण अवशिष्ट सम्पत्ति आपने विद्याशम को प्रदान कर दी। उनके इस महान् व्यक्तित्व से प्रेरित होकर ही पाद्यनाथ विद्याशम कोध संस्थान ने उनके राष्ट्रपति द्वारा सम्मानित होने पर उनका अभिनन्दन किया। उसी अवसर पर उनके सम्मान में एक अभिनन्दन प्रस्थ के प्रकाशन की योजना वनाई गई और उस अभिनन्दन प्रस्थ हेतु विद्वानों से लेख आमंत्रित किये गये। हमें यह सुचित करते हुए प्रसन्तता होती है कि विद्वानों ने पं० जी के व्यक्तित्व के प्रति अपनी अनन्य आस्था के कारण अपने-अपने लेख शोध हो प्रेयित कर दिये। यदि हमें लेख तत्काल ही प्राप्त हो गये कियु उन्हें सम्यादित कर मृद्धित कर दिये। यदि हमें लेख तत्काल ही प्राप्त हो गये कियु उन्हें सम्यादित कर मृद्धित कर विद्याश विद्याश विद्याश के स्थापित कर स्थापित स्थापित कर स्थापित कर स्थापित कर स्थापित कर स्थापित कर स्थापित स्थापित कर स्थापित स्थाप

पर्वक कार्य किया है। सम्पादन एवं प्रेस के फलस्वरूप प्रत्याशित-अप्रत्याशित रूप से विलम्बं होता ही रहा । पं. जी के अभिनन्दन ग्रन्थ हेतू हमें जितने लेख प्राप्त हुए हैं वे सभी अभी तक सम्पा-दित भी नहीं हो पाये है तथा गजराती लेखों के महण की व्यवस्था में भी वाराणसी में कठिं-नाई हो रही है। इसलिए हमने यह निर्णय लिया कि जितनी सामग्री मुद्रित हो चकी है उसे इस अभिनन्दन ग्रन्थ के प्रथम खण्ड के रूप में प्रकाशित कर दिया जाय और शेष सामग्री को दसरे खण्ड में प्रकाशित किया जायेगा। हमे निरुचय ही यह दुःख है कि इतने रुम्बे अतरारु के पहचात भी सम्पर्ण सामग्री को एक साथ प्रकाशित नहीं कर पा रहे हैं. किन्त जो अंश मदित हो चका है वह विद्वानों को उपलब्ध हो सके यह सोचकर हमने इसे अपूर्ण रूप मे प्रकाशित करने का निर्णय लिया है। हिन्दी और अंग्रेजी लेखों का मदण साथ-साथ चल सके इसलिए हमें हिन्दी खण्ड और अंग्रेजी खण्ड के पृथ्ठों की संख्या भी पृथक-पृथक रखनी पडी है। प्रो० ढाकी ने इसके अंग्रेजी विभाग का संपादन अत्यन्त सनकता एव श्रमपर्वक किया है। वर्तमान यग में संपादन में इतनी सतर्कता रखने वाले और श्रम करने वाले दर्लभ ही है। प्रो॰ ढाकी ने इस दायित्व का जितनी प्रामाणिकता से निर्वाह किया है उसके लिए हमारे पास उनके प्रति आभार व्यक्त करने के अतिरिक्त अन्य कोई विकल्प नहीं है। ग्रन्थ के हिन्दी खण्ड के सपादन तथा मद्रण आदि का भार संस्थान के निदेशक डा० सागरमल जैन ने वहन किया एतदथे हम उनके प्रति भी आभार प्रकट करते हैं। प्रफ सशोधन में डा॰ सागरमल जैन के अतिरिक्त डा॰ अरुग प्रताप सिंह, डा॰ अशोक कमार सिंह, डा॰ शिवप्रसाद, डा॰ इन्द्रेशचन्द्र सिंह, श्री महेश जी का भी सहयोग प्राप्त हुआ है। वे सभी धन्यवाद के पात्र हैं। प्रो॰ ढाकी ने अग्रेजी विभाग के अतिम प्रफ को देखकर इसके प्रामाणिक मुद्रण में विशेष सहयोग प्रदान किया है अत. हम पून उन्हें धन्यवाद देते हैं। इस ग्रन्थ के हिन्दी और अग्रेजी खण्डों का मुद्रण रत्ना प्रिटिंग प्रेस और डिवाइन प्रिटर्स ने सम्पन्न किया। अत हम इन मुद्रणालयो के व्यवस्थापकों के प्रति भी आभार प्रकट करते हैं। अन्त मे हम उन सभी के आभारी है जो इस ग्रन्थ के प्रका-शन में परीक्ष या प्रत्यक्ष सहभागी बने है विशेष रूप से उन सभी विद्वज्जनों के जिनके आलेख इसमें समाहित किये गये है। यह उनके ही श्रम का फल है कि ग्रन्थ का आकार प्राप्त कर सका। अन्त में हम पज्य पहित जी के चरणों मे प्रणाम करते हुए उन्हे यह ग्रन्थ समिपत करते है।

> भूपेन्द्र नाव जैन सचिव पास्वेनाय विद्याश्रम शोध संस्थान आई० टी० आई० रोड, वाराणसी-५

## **CONTENTS**

| पं० दलसुखभाई मालवणिया : व्यक्तित्व एवं कृतित्व                             | (९) |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| हिन्दी सच्य                                                                |     |
| डा० के० आर० चन्द्रआचारांग एवं कल्पसूत्र में वर्णित महावीर चरित्रों का      |     |
| विश्लेषण एवं उनकी पूर्वापरता का प्रश्न                                     | 9   |
| प्रो० सागरमल जैन —अन्तकृद्शाकी विषय वस्तु : एक पुनर्विचार                  | 92  |
| मुनि श्री कन्हैयालालजीचंद्रप्रज्ञप्ति और सूर्यप्रज्ञप्ति का पर्यवेक्षण     | 9९  |
| डा० सुदर्शन लाल जैन—अंग आगमों के विषयवस्तु सम्बन्धी उल्लेखों               |     |
| का तुलनात्मक विवेचन                                                        | ५०  |
| प्रो० भागचन्द्र जैन भास्कर –श्रमण ज्ञान-मीमांसा                            | ८६  |
| डा० शिवप्रसाद —बृहद्गच्छ का संक्षिप्त इतिहास                               | १०५ |
| डा० काजी अंजुम सैफी —नाट्यदर्पण पर अभिनवभारती का प्रभाव                    | 996 |
| डा० अनुपम जैन एवं डा० सुरेशचन्द अग्रवालषट्त्रिशिका या षट्त्रिशतिका :       |     |
| एक अध्ययन                                                                  | 930 |
| डा० मारुतिनन्दन प्रसाद तिवारी एवं डा० कमलगिरिविमलसूरि कृत पउमचरिय में      |     |
| प्रतिमाविज्ञान परक सामग्री                                                 | የሄሪ |
| डा० मारुतिनन्दन तिवारी एवं डा० कमलगिरि –जैनतन्त्र साधना में सरस्वती        | १५८ |
| डा० अरिवन्द कुमार सिंह —िचन्तामणि पार्श्वनाथ मन्दिर के तीन जैन प्रतिमा-लेख | १७२ |
| प्रमोद कुमार त्रिवेदी –गुजरात से प्राप्त कुछ महत्त्वपूर्ण जैन प्रतिमाये    | ૧૭૪ |
| डा० रविशंकर मिश्रकालिदास की रचनाओं में अहिंसा की अवधारणा                   | ৭৩८ |
| डा० नन्दलाल जैन—उग्रादित्याचार्य का रसायन के क्षेत्र में योगदान            | 928 |
| डा० शिवप्रसाद <del>– सं</del> डेरग <del>च्</del> छ का इतिहास               | 988 |
| डा॰ अडण प्रताप सिंह —सूत्रकृतांग में वर्णित कुछ ऋषियों की पहचान            | २१८ |
| डा॰ दशरथ गोंड — ऋषिमाषित और पालिजातक में प्रत्येक बुद्ध की अवधारणा         | २२७ |
| <ul><li>शवप्रसाद—आगमिक गच्छ/प्राचीन त्रिस्तुतिक गच्छ का इतिहास</li></ul>   | २४० |

#### **English Section**

| ı. | Collette Caillat—The Rules Concerning Speech (Bhāsā) in the Āyārān<br>and Dasaveyāliya Suttas | ga  |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 2. | Prof. K. R. Norman – Uttarajjhayana Sutta XIV: Usuyarijam                                     | 1   |
| 3. | B. K. Khadabadi-Reflections on the Jama Exegetical Literature                                 | 2   |
| 4. | Nalini Balbira-Tirthamkaras of the Future                                                     | 3   |
| 5. | C. S. Upasak-The Isibhasiyai and Pali Buddhist Texts-A Study                                  | 6   |
| 6. | Prof Lallanji Gopal-Asi'a Devel in Isibhasiyai                                                | 7   |
| 7. | Alex Wayman-Asrava · How does it flow ?                                                       | 88  |
| 8  | Dr. J C Sikdar-Concept of Jiva (Soul) in Jaina Philosophy                                     | 91  |
| 9. | Prof. M A Dhaky -Nataputta in Early Nirgraniha Literature                                     | 126 |
| 0. | Prof T G Kalghatgi-The Concept of Mind in Jainism                                             | 125 |
| ١. | Prof M. A. Dhaky, Prof S. M Jain-A Propos of the Botika Sect                                  | 131 |
| 2. | Dr. Y S Shastri-Reconciliation of Buddhist and Vedantic Notion of Self                        | 140 |
| 3. | El. Franco-Paurandara Sutra                                                                   | 153 |
| 4, | D. D. Daye-On the translation of the Basic Nysya Terms : Pakṣa, Hetu                          |     |
|    | and Drstanta                                                                                  | 164 |
| 5. | Joharimal Parikh-Philosophy of Ācārānga Sūtra                                                 | 174 |
| 6. | Prof M A. Dhaky-The Date of Kundakundacarva                                                   | 187 |



पं. दलसुख भाई मालविश्या

## पं० दलसुख मालवणिया : व्यक्तित्व एवं कृतित्व

— पं० रतिलाल बेसाई —अनु० डॉ॰ शिवप्रसाद; डॉ॰ अशोक सिंह

सत्य के जिज्ञामु व्यक्ति का विद्वत्ता स्वयमेव वरण कर लेती है। ऐसा व्यक्ति ज्ञानो-पासना की किसी भी दिशा में अग्रसर होकर उस क्षेत्र अथवा विषय का सर्वश्रेष्ठ विद्वान् बन जाता है। ऐसे व्यक्ति को किसी भी विद्यालय अथवा विश्वविद्यालय की किसी भी उपाधि की कोई आवश्यकता नहीं होती है। इस श्रेणी के विद्याविज्ञानियों में प० सुकलाल संघवी, पं० वेचरदास दोशी, महापंडित राहुल साक्रत्यायन, मृति जिनविजय जी, मृति श्री पृष्य-विजय जी. प० दलसक्षमाई मालविण्या आदि के नाम वहें आदर पूर्वक लिये जा सकते हैं।

गुण प्राह्मता तथा सत्यान्वेषी गहन साहित्योपासना इन दोनो दृष्टियो से पं० दलसुख भाई का जीवन एक आदर्श विद्या पृष्ट का जीवन रहा है। उन्हें ये सदगुण अपने पृष्य गुष्ट एक सुकला जनवा जो तथा है। बंगाल सस्कृत परिषदः, कलकत्ता से उन्होंने जैन दश्तंन में त्यावतीय की उपाधि प्राप्त की। यही उनकी प्रथम और अित्त उपाधि प्राप्त की। यही उनकी प्रथम और अित्त उपाधि है। इन्होंने सम्पूर्ण जैन आगम साहित्य, जैन दार्शनिक साहित्य, बौढ दर्शन और साहित्य एवं अस्य भारतीय दर्शनों का सवीशिय अध्ययन एवं संशोधन कर विद्योपासना के प्रति निष्टा का एक अन्तरा आदर्श उपित्यत किया है।

श्री दलसुखभाई का जन्म गुजरात (सीराष्ट्र) के झालावाड़ जिलानतगंत सायला नामक प्राम में २२-७-१९१० को एक निर्धन विणक् एरिवार में हुआ था। इनके पिता का नाम झाझाभाई और माता का नाम पार्वती बहुन था। दलसुखभाई अपने माता-पिता की ज्येष्ठ सत्तान है। परिवार में ३ छोटे भाई और एक बहुन भी थी। पिता श्री डाह्याभाई की गांव में ही एक छोटी सी पसारी की दुकान थी। जिससे सात प्राणियों के इस परिवार का किसी प्रकार निर्वाह होता था। जब दलसुखभाई की उम्र १० वर्ष की थी, इनके पिता का बाकरिमक निघन हो गया। निर्धनता की विभीषिका से प्रस्त यह परिवार इस भीषण देवी आपदा कि बिख्य आप और दलसुखभाई अपने भाइयों के साथ चुरेन्द्रनगर के अनापाश्रम में इंगरण लेने को बाध्य हो गये। इनकी प्रारम्भिक शिक्षा-दोक्षा यहाँ सम्पन्न हुई। यही आपते अग्रेजी भाषा का अभ्यास किया और अवकाश के क्षणों में यहाँ के पुस्तकालय का सदुपयोग करते हुये अपने जान को अभिवृद्ध करते रहे। इस अनायाश्रम में दलसुखभाई ने सात वर्ष ब्यन्तीति किये।

इसी समय श्री स्थानकवासी जैन कान्फ्रेन्स द्वारा जैन गृहस्थ पंडितों को तैयार करने हेतु एक ट्रेनिंग कालेज की बीकानेर में स्थापना की गयी। जयपुर निवासी दुर्लंभ भी त्रिभुवन दास झवेरी इस कालेज के संस्थापक और संवालक थे। इस कालेज में प्रवेश लेने वाले विद्यार्थियों को यहाँ नियसित रूप से तीन वर्ष तक रहना अनिवार्थ था। उन्हें न केवल अध्ययन बल्कि यहाँ के अन्य कार्यों को भी सम्पादित करना होता था। इसके बदले उनके लिये मासिक वेतन नियत था।

दलसुलभाई के मांसारिक पक्ष के चाचा मुनि श्री मगनलाल जी ने उन्हें इस कालेज में प्रवेश दिलाने का निष्कय किया, परन्तु दलसुलभाई के पास बीकानेर पहुँचने के लिये मार्गव्यय भी न था। स्थानीय मंडल ने मार्गव्यय का प्रकश्च किया और अन्ततीशाल्या दलसुलभाई ने इस कालेज में प्रविष्ट होकर जैन विद्या का अध्ययन प्रारम्भ कर दिया।

बीकानेर में इस समय एक जैन पाठशाला भी थी, जिसका सचालन श्री भैरोदान सेठिया द्वारा होता था। इस पाठशाला में जैन पडितो द्वारा अध्यापन कार्य सम्पन्न होता था, जिसका काभ ट्रेनिंग कालेज के विद्यार्थियों को भी मिलता रहा। इस कालेज के छात्रों को प्राय जहीं-जहीं मुनि ठहरते, उनके पास भी जाकर अध्ययन करना होता था, इसीलिए इस कालेज को ट्रेनिंग कालेज के स्थान पर टैबेलिंग कालेज भी कहा जाता रहा।

मन् १९२८-२९ में दलसुलभाई जयपुर आये और यहाँ ट्रेनिंग कालेज में अध्यास किया। सन् १९२९-३० मे ये जैन गुरुकुल, व्यावर मे प्रविष्ट हुए। शतावधानी मुनि श्री रतन्वन्त जी महाराज स्थानकवासी जैन समाज के अति प्रभावशाली एवं विद्वान् मुनि थे। उनका १९३० का चातुर्मास कच्छ प्रान्त के अजार नामक स्थान मे हुआ। जैन गुरुकुल की ओर से श्री दलसुल भाई तथा कुछ जन्म छात्र मुनि जी के पास अध्ययनार्थ गये और वहाँ जैन साहित्य का ग्रम्भीर अध्ययन किया। चातुर्माम की समाप्ति पर छात्रगण पुनः व्यावर वापस आ गये। सन् १९३१ में दलसुलभाई ने बंगाल सस्कृत परिषद, कलकत्ता से न्यायतीर्थ की परीक्षा उत्तीर्ण की। इसी वर्ष इन्हें जैन गुरुकुल, व्यावर की ओर से जैन दर्शन विशारद की उपाधि से सम्मानित किया गया।

इस प्रकार बीकानेर, जयपुर और ब्यावर में दलमुखभाई ने ४ वर्ष व्यतीत किये। इन बर्षों में उन्होंने संस्कृत, प्राकृत भाषाओं तथा धर्मप्रची का गहन अध्ययन कर इनमें निपृणता प्राप्त कर ली। दूरदर्शी श्री दुर्लम जी निभुवनदास झवेरी इनकी कुशावदृद्धि से अयम्त प्रभावित थे। उन्होंने दलमुखभाई को श्री शांतिलाल वनमाली सेट के साथ बहुमदाबाद में पं० बेचर सास जी दोशों के पास अध्ययनार्थ भेज दिया। पं० बेचरदास जी दोशों जैन आगम साहित्य और प्राकृत विद्या के शीर्षस्य विद्वानु थे। ऐतिहासिक इप्टि से आयमों को समझने-समझाने की उनकी अपनी मौलिक दृष्टि तथा पंथ एव दुराइहों से दूर रहते हुए सत्यान्वेयण करना उनकी विशेषता थी, जिसका प्रभाव दलमुखभाई पर भी पड़ा। बहुमदाबाद में ही दलमुखभाई प्रजावसू पं० सुखलाल जी संयदी के सम्पर्क में भी आये। १९३२ में पं० बेचरदास जी अपनी राष्ट्रीय भावनाओं के कारण कारागार में डाल दिये गये और दलसुखभाई भी अपना अध्ययन

9९३२ में ही सेठ श्री दुर्लम जी झबेरी की प्रेरणा और सहायता से दलसुख भाई और सांतिमाई सांति निकेतन पहुँचे और बहाँ विद्युकेखर स्ट्राचार्य जैसे आदर्श शिक्षक के पास सेंट्राची की राणिल भाषा का अस्पास किया। सांति निकेतन में इस समय जैन विचा के महानु तपस्ती, प्रोयनिष्ठ, तथा जैन आगम साहित्य एवं प्राकृत भाषा के समें क आवार्य श्री जितिक्षय जी विराजमान थे। जिनसे इन दोनों लोगों ने प्राकृत भाषा और जैन जागमों का गहन अभ्यास किया। सांति निकेतन में गुरुदेव रवीन्द्रनाथ टैगोर के विश्व वात्सत्य के वातावरण में रहते हुए दलसुख भाई को अपना सर्वांगीण विकास करने का अंध्ठतम अवसर मिला, जिसका इन्होंने भरपूर लाभ उठाया। १९३४ ई में विद्यान्या पूर्ण कर श्री दलसुख भाई के गाई ने सांतिनिकेतन छोड़ दिया। इस प्रकार इन १४ वर्षों मे— अर्थ जनापाश्रम में तथा ७ वर्ष, बीकानेर, जयपुर, ब्यावर और सांति निकेतन में ब्यतीत कर दलसुख भाई अनाथा-श्रम के एक विद्यापित से जैन विद्यान के रूप में प्रतिष्ठित हुए।

इसी अध्ययन काल के दौरान सन् १९३२ में दलसुलमाई का विवाह २२ वर्ष की अवस्था में सुश्री मयुरा वहन (मयुरा गौरी) के साथ सम्मन्न हुआ। विवाह हो जाने एवं विद्याध्ययन पूर्ण होने पर दलसुलमाई सन् १९३४ में बम्बई में स्थानकवासी जैन कानके समें के मुल-पत्र जेन प्रकाश के साथ सबद हो गये। वहां इन्हें ४० रुपया प्रतिमाह वेतन मिलता था और लगभग इतनी ही राशि उन्हें प्राइवेट ट्यूशन से मिल जाती थी। यद्याप उन्हें बार्षिक दृष्टि से कोई कितनाई न थी, परन्तु अध्ययनशील दलसुल भाई का मन इन कार्यों में नहीं लगा और ऐसा कोई अवसर नहीं मिल दृष्टा में अक्समें इनकी असीम प्रतिभा का उपयोग हो सके। १९३६ ई में प्रजावश्च पर सुलाल जी सबसी का बतार से सम्बई में प्रपारता हुआ। दलसुल भाई उनसे मिल, और अपने मन की बात कहीं। पढ़ित जी के उन्होंने पिहात की के लिये प्रत्य वाचक का कार्य किया और वेतन निर्धारित हुआ। ३५ रुपया महीना। ८० रुपये महोने की आय छोड़कर केवल ३५ रुपये महीने की नौकरी सहर्ष स्वीकार करना दलसुल भाई मालविण्या जैसे निःस्पृह, निलोंभी एवं विद्यारित क्यक्ति के लिये हो से सिक पा में सिक पा में सिक पा मां सिक पा मां सिक पा मां सिक पा से सिक पा मां सिक पा सिक स्वाह से सिक पा मां सिक पा मां सिक पा मां सिक पा मां सिक पा सिक से सिक समा सिक पा मां सिक पा सिक पा मां सिक पा सि

प पुललाल सचवी एक महान् विद्या साधक थे। पूर्वाग्रह, साम्प्रदायिक कट्टरता, अब श्रद्धा आदि से पूर्णत्या मुक्त सत्यान्वेषी प्रकृति के विद्वान् थे और इसी प्रकार की विचार-धारा वाले लोगों को पसन्द करते थे। दलसुक्त भाई उनकी इस प्रकृति के लयन्त अनुकृत निक्छे। योग्य गुरु को योग्य शिष्य की तलाश थी, जो उन्हें अब मिल गया। धीरे-धीरे दलसुक्त आई से उनका सम्बन्ध शिष्य से मित्र और अन्त में पिता-पुत्र के रूप में परिणत हो गया।

पंडित मुखलाल जी के पास प्रन्य वाचक के रूप में दलमुख भाई को अनेक धर्म प्रन्यों के पढ़ने का अवसर मिला, इससे उनकी प्रतिभा में निखार आता गया। इन्होंने पंडित जी के सांख कई अटिल प्रंपों का संपादन-संबोधन किया तथा स्वतंत्र रूप से प्रन्यों के सम्पादन का कार्यभी प्रारम्भ किया।

. प्रमाण मीमांसा के संशोधन-संपादन हेतु पंडित जी का मृति कांतिविजय जी और पुष्य विजय जी से परिचय हुआ जिसका लाभ दलसुखभाई को मिला।

९९४४ में पं॰ सुबलाल जी जब काशी हिन्दू विचालय से सेवानिवृत्त हुए तो दलसुसमाई उनके स्थान पर जैन चेयर पर प्रोफेसर नियुक्त हुए। विस्वविचालय के तत्कालीन कुलपति डॉ॰ राधाकृष्णन् युवा विद्वान् दलसुब भाई से अत्यन्त प्रभावित ये। दलसुब भाई के पास देश-चिदेश से अनेक विद्वान्-छात्र आते और अपनी जिज्ञासा शान्त करते। इनके विद्वता का छात्र न केवल देश के विद्वान् एवं छात्र लेते बहिल जापान, वर्मा आदि के विद्वान् भी आते और इनसे विभिन्न विषयों पर चर्चा करते। यहाँ दलसुस भाई एक ओर इतने उच्चकोटि के विद्वान् ये दूसरी ओर इनको ज्ञान प्राप्त करने की सदैव लालसा बनी रहती, एक छोटे से बालक से भी ज्ञान लेने में इन्हें कोई संकोच न होता।

मृति श्री पृष्य विजय की की प्रेरणा और राष्ट्ररत्न डा॰ राजेन्द्र प्रसाद के प्रयास से दिल्ली में प्राकृत सोसाइटी की स्थापना हुई। दलसुल माई इसके मंत्री नियुक्त हुये। १९५२ में इस सोसाइटी द्वारा योग्यतम विद्वानों के सपादकत्व में अनेक दुर्लग और महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों का प्रकाशन हुत्रा। १९५७ में मृति श्री पुष्यविजय जी की प्रेरणा से अवस्तवाद में श्रेत करत्त्र भाई लालमाई द्वारा लालमाई दल्यत माई भारतीय सस्कृति विद्यामदिर की स्थापना की गयी। करत्र पाई प्राकृत टेक्सट सोसाइटी के सदस्यों में से थे और उसी समय से दलसुल भाई की योग्यता से परिचित थे। अतः उन्होंने दलसुल भाई को अहमदाबाद आने का निमन्त्रण दिया। जिसे स्वीकार कर दलसुल भाई जहमदाबाद गये और वहीं नवीन संस्थान के निदेशक पद को सुशोभित किया और १९७६ ई० तक सेवा निवृत होने के समय तक इस पद पर को सुशोभित किया और १९७६ ई० तक सेवा निवृत होने के समय तक इस पद पर

दनका वैवाहिक जीवन सादा और सुक्षी था। मधुरा बेन और दलसुकागई शात-स्वभाव, सरल, एकान्तरिप्र और मुद्दभावी थे। आपस में हतना अच्छा सामञ्जस्य था कि कुछ न कुछ गवेषणा में लगे रहने के कारण ज्यादा बात न करने रर भी वे नाराज नही होती। दुर्माध्यवश इनको बायबिटीज (मधुमेह) की विमारी लग गई और जनवरी सन् १९९५ में इनका आकस्मिक देहान्त हो गया। श्री दलसुक्षभाई के सुक्षी जीवन के ऊपर यह एक प्रकार का वक्षपात था। गीरववाली, शान्त और स्वस्य प्रकृति दलसुक्षभाई ने इस आपित को सममाव पूर्वक सहन किया। परन्तु यह छिपा थाव किसी-किसी प्रवाभ मे वाणी का रूप म्रहण कर लंदा था। मधुरा बहुन के देहावसान के एकाध वर्ष के बाद सन्मतिपीठ आगरा से प्रकृतिका इस अपने प्रन्य आगम युग का जैन दखेंग' को अपनी पत्नी को समर्पित करते हुए किस करण रस के किय की भांति लिखा—प्रिय पत्नी मधुरा गौरी को, जिन्होंने लिया कुछ नही, दिया ही दिया है।

दल सुखभाई के एक मात्र सन्तान भाई रमेश जी हैं। रमेश भाई के पुत्र-पुत्री के बीच ही आप खेलते हैं।

संस्थान के निदेशक के रूप में दलसुख भाई ने न केवल जैन विद्या की अप्रतिम सेवा की है बक्ति संस्थान को उत्तरि के ऐसे शिखर पर बैठा दिया कि उसका नाम विद्य भर में फैल गया। यहाँ देश-विदेश के अनेक विद्यार्थी भारतीय दर्शन विदेशकर जैन दर्शन पर उच्चाइयपन हेतु आने लगे। इस संस्थान का जो भी विकास हुआ है उसका श्रेय केवल दलसुख भाई को ही है।

१९७६ में सेवा निवृत्ति के बाद भी संस्थान के संचालकों ने दलसुख भाई की सेवाओं का उपयोग करना जारी रखा सेवा निवृत्ति के बाद भी संस्थान के संचालकों के अनुरोध पर

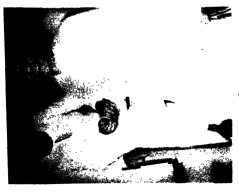




गुरु-शिष्य पं. बेचरदास जी जोशी और पं. दससुब माई मासविषया



राष्ट्रपति ज्ञानी जैल सिंह द्वारा सर्टीफिकेट ऑफ आनर प्राप्त करते हुये।



पं. सुखलाल जी संघवी गैर पं. दलसुख भाई मालविषया



लोकसभाव्यक्ष श्री बलराम जाबढ़ से दिलीमल जैन पुरस्कार प्राप्त करते हुए।

संस्था के सलाहकार के रूप में लगभग १० वर्षों तक कार्य करते रहे । यह उनकी असाधारण विद्वता, संगठन शक्ति का परिणाम है ।

9९६६-६७ में दलसुख माई १६ माह के लिए टोरेस्टो यूनिर्वासटी, कनाडा मे बौद्ध दशंन के अध्यापक नियुक्त होकर गये। इसके पश्चात् बॉलन यूनिर्वसिटी के विजिटिंग प्रोफेसर के रूप में गये और वहाँ व्याख्यान दिये।

अहमदाबाद में रहते हुए दलमुख भाई अनेक शिक्षण सस्याओं के साथ सम्बद्ध हुए। गुजरात विश्वविद्यालय, सम्पूर्णानन्द विश्वविद्यालय, जबलपुर वि॰ वि॰, हैदराबाद वि॰ वि॰, तिरुपति विश्वविद्यालय आदि अनेक शिक्षण सस्याओं के वे सदस्य रहे हैं।

दलसुख भाई की सफलता मे उनके निर्मल जीवन एव सौम्य व्यक्तित्व का पूरा सहयोग रहा है। उनकी निरिभमानी सरल व सहज स्वभाव तथा सहयोगी वृत्ति के कारण उनके सम्पर्क में आने वाला व्यक्ति चाहे वह छोटा हो या बड़ा, उनका प्रशसक बन जाता है। वस्तुत: पडित जी जैसे बाहर से शुद्ध विचार वाले, सरल स्वभावी, निरिभमानी है बैसे ही आपका हृदय भी विशुद्ध है। उनका किसी से कभी कोई विरोध नही होता और विचम परिस्यित में भी वे महज और प्रसन्नचित्त रहते हैं। ऐसे सौम्य सरस्वती पुत्र को वन्दन कर कोन अपने को गौरवान्वित न समझेगा।

## क्तित्व

#### TT=0T

- जैन दार्शनिक साहित्य के विकास की रूपरेखा जैन संस्कृति संशोधक मंडल पत्रिका-१ प्रथम आ० १९४६, द्वि० आ० १९५२.
- २. भगवान महावीर, प्रकाशक जैन वही, पत्रिका-८, १९४७
- ३. आगम युग का अनेकान्तवाद, प्रकाशक वही, पत्रिका १३, १९४७.
- v. जैन आगम, प्रकाशक वही, पत्रिका १२, १९४७.
- ५ जैन दार्शनिक साहित्य का सिहावलोकन, प्रकाशन वही, पत्रिका १९४९.
- ६ आत्म-मीमासा, प्रकाशक वही, १९५३.
- ७. निशीय-एक अध्ययन, प्रकाशक सन्मति ज्ञानपीठ आगरा
- ८. हिन्दू धर्म, प्रकाशक परिचय ट्स्ट, १९३४
- जैन धर्म चिन्तन जगमोहन कोरा स्मारक पुस्तकमाला, अशोक कुमार कान्तिलाल कोरा. बम्बई १९३५
- आगम युग का जैनदर्शन—सन्मित ज्ञानपीठ आगरा १९३३
- 99. प्रम श्री महाबीर स्वामी के जीवन सदेश, सौराष्ट्र यूनिव० राजकोट, १९७२.
- १२. प्रज्ञाचक्षु प० मुखलाल जी, गुजराती ग्रन्थकार श्रेणी-7, १९७७.

#### अनुवादित ग्रन्थ

- जैनदर्शन का आदिकाल, (ला०द० भारतीय सस्कृति विद्यामन्दिर अहमदाबाद १९८०.
- १४. जैनागम और पालि पिटक भाण्डारकर ओरिएण्टल इन्स्टीच्यूट पूना, १९८३.
- 94 Jainism, प्राकृत भारती, जयपुर, १९८६
- १६. भगवान महावीरनो अनेकान्तवाद (गुज०), अहमदाबाद १९८९
- १७ गणधरवाद (गुजराती) —गुजरात विद्यासभा अहमदाबाद १९५२
- १८. स्थानांग-समवायाग-वही, १९५५
- १९ गणधरवाद (हिन्दी)--प्राकृत भारती, जयपुर १९८५

#### लेख (गुजराती)

- जहणो अ अजहणो अ, (जैन अने जैनेतर) जैन प्रकाश ४-२-२२
- २. सुधाराना राह पर-वही, ४-९-२९

- ३. थोकडा साहित्य-वही, १९-१०-३१
- ४, थोकडा शिक्षण-वही, ८-११-३१
- ५. संयम मार्ग —उत्थान, अप्रैल १९३२
- ६ तपसी पडे लपसी-वही, एवं जैन प्रकाश, अगस्त १९३२
- विवादनां कारणो—जैन प्रकाश १५-१-३१, २२-१-३३
- समय धर्म—उत्थान, दिसम्बर ३३
- ९. भगवान महावीरनो सघ अने पार्श्वापत्यको-उत्थान, दिसम्बर १९३३
- सर्वमान्य श्रावक प्रतिक्रमण —जैन प्रकाश १८-२-३४, २५-२-३४, ४-३-३४, १-३-३४, १८-३-३४
- 99. आपणे पामर ? वही. २८-५-३४
- १२ धार्मिक पराधीनता -वही, ३-३-३४
- १३. नयबादनो प्रारम्भिक इतिहास —वही, २२-७-३४, २९ ७-३४, ५-८-३४, १२-८-३४
- १४ प्रायदिचत्तना सरल मार्ग -वही. ९-९-३४
- १५. जैन जीवननी कल्पना वही, २८-१०-३४
- १६. दिवाली वही, ४-११-३४
- १७. जन्म अने मृत्यू वही, ३-३-३५
- १८ उगतो प्रजाया धार्मिक सस्कारो शी रीते सचवाय ?—वही, १२-२-३७, २५-२-३७, ४-३-३७
- १९ नवविचारको अने दान -महावीर जैन विद्यालय रजत स्मारक १९४०
- २०. व्यवहार अने निश्चय- प्रबुद्ध जैन १५-२-४२
- २१. निवत्ति अने प्रवत्ति --- वही, १५-१-४३
- २२ धर्मनी कसौटी--वही. १५-८-४३
- २३. जैन युनिवर्सिटी : एकस्वप्न-जैन २७-२-४४
- २४. व्यावहारिक अनेकात-प्रबुद्ध जैन १५-१०-४४, १-११-४४
- २५ उलटी गंगा-जैन १-९-४५
- २६ जैनधर्ममा बच्च शिक्षणनो प्रश्न-प्रबुद्ध जैन १-४-४६
- २७. भगवान महावीर अने गांधीजी-प्रबुद्ध जीवन १-१-४७
- २८. चालो करोबे प्रतिक्रमण प्रबुद्ध जैन १५-१-४७
- २९. संन्यासमार्ग---जल्थान, पतन अने परिवर्तन--- जैन २९-९-४७
- ३०. भगवान महाबीर जैन सं० अ० पत्रिका न गुज० अनुवाद

- ३१. मानवता पावी लाछी—जैन २९-८-४८
- ३२ आवरणो दूर करी जेता शीखो--प्रबुद्ध जीवन १५-९-४८
- 33. सांवरसरिक प्रतिक्रमण —तरुण जैन. सितम्बर ४८
- ३४ क्षमाश्रमण गाधीजी-अलण्ड आनन्द, जनवरी ४९
- ३५ सांस्कृतिक प्रचारनी अवसर -जैन २०-८-४९
- ३६ भौतिक अने आध्यात्मिक दृष्टिनो समन्वय--ज्ञाति, बम्बई १९५०
- ३७ निवृत्तिना चक्रनुं भेदन-प्रबुद्ध जैन १-९-५१
- ३८. भारतीय संस्कृतिनी पोकार प्रबुद्ध जीवन १-१०-५१
- ३९ बिहारना तीथौंनी यात्राए -- प्रबुद्ध जैन १-१२-५१
- ४०. शास्त्राज्ञाओनी हेत् अखड आनन्द, अगस्त ५२
- ४१. क्षमापर्व प्रबद्ध जीवन १-१०-५२
- ४२ जीवो जीवस्य जीवनम् -- प्रबृद्ध जैन १-१-५३
- ४३. जीवन अने अध्यातम-प्रबुद्ध जीवन १-३-५३
- ४४. व्यक्ति अने समाजनो समन्वय-अखण्ड आनन्द नव, ५३
- ४५. आज ना समाजने भिक्षानिर्भर साधु संस्थानी जरुर छे के नहि ?--प्रबृद्ध जीवन १-२-५४
- ४६. नवान् प्राचीनीकरण --वही, १-११-५४ हिन्दी अनुवाद, जैन जगत, जनवरी ५५
- ४७. एकात पाप अने पुष्य प्रबुद्ध जीवन १५-६-५५
- ४८. बालदीक्षा वही, १-२-५६
- ४९. अधिकारवाद अने दयादाननु पाप--वही, १५-३-५६
- ५०. करकण्ड राजा -सविता शताक, जुलाई ५६
- ५१. आत्मदीपो भव जैन प्रकाश १-११-५६
- ५२. जैनधर्म प्रबुद्ध जीवन १-१२-५६, १५-१२-५६, १५-३-५७, १-४-५७, १५-४-५७
- ५३. श्रमण अने ब्राह्मण-प्रबुद्ध जीवन १-१२-५६, १५-१२-५६
- ५४. जैनधर्म- वही, १५-३-५७
- ५५ पं० सुखलाल जी की विचारधारा— वही, १-४-५७, हिन्दी तरुण १-३-५७
- ५६ संघर्ष वि० समन्वय--जीवन माधुरी, दिसम्बर १९५७
- ५० जैनधर्म अने बौद्धधर्म -प्रबुद्ध जीवन १५-५-५८, १-६-५८
- ५८. जैन साहित्य -जैन युग, नवम्बर, ५८
- ५९ मैत्री साधना -जीवन माधुरी, दिसम्बर १९५८
- ६०. जैन आचारना मूल सिद्धान्तो--प्रबुद्ध जीवन १६-७-५९, १-८-५९

- ६१ समाजनु प्रतिक्रमण-जैन प्रकाश १५-८-६०
- ६२. भगवान महावीरनुं कार्य-एक विचारणा-प्रबुद्ध जीवन १३-८-६०
- ६३. आगमग्रंथोने विच्छेद विषेनी विचारणा जैन २०-१०-६०
- ६४. दर्शन अने जीवन -प्रबुद्ध जीवन १-४-६१, १६-४-६१
- ६५. करुणविचार विरुद्ध उपयुक्ततावाद- जैन प्रकाश ८-५-६१
- ६६ भगवान महावीरनी एक विशेषता जैन दीपोत्सवो, अंक (२०१८) १९६१
- ६७. व्यक्ति ने समाजनी पारस्परिक प्रश्नता-प्रबद्ध जीवन १-३-६२
- ६८. तीर्थं शब्दनो भावार्थं विश्वविज्ञान २८.१०-६२
- ६९. क्वलयमालाकथा अने तेना सध्यावर्णनो स्वाध्याय, अंक १-१, अक्टबर ६३
- ७०. हिन्दुधर्म अने जैनधर्म -- प्रबुद्ध जीवन १६-११-६३, १-१२-६३, १६-१२-६३
- ७९ भगवान महाबीरनो अनेकात अने भगवान बद्धनो मध्यम मार्ग -- जैन २४-४-६४
- ७२. भगवान महावीरनो जीवन कथानोविकास- जैन ३-९-६४
- ७३. भगवान बद्ध अने महावीर-प्रबद्ध जीवन १-११-६४, १६-११-६४
- ७४ श्री लोकाशाह अने नेमनो मत-स्वाध्याय २-२. फरवरी ६५
- ७५. सघभेदना पापना भागी न बनीए-जैन प्रकाश २३-२-६६
- ७६. तीर्थोनो सघर्ष मिटाववानो साचो मार्ग-प्रबद्ध जीवन १६-१०-६६
- ७७ धर्मसमन्वयनो भावना चितन पराग १९६६
- ७८. नवी दुनिया मा  $\cdots$  प्रबुद्ध जीवन ५-३-६८, १६-३-६८, १-४-६८, १-५-६८, १६-५-६८, १६-६-६८, १६-६-६८, १६-१-६८, १६-२-६९, १-३-६९, १६-२-६९, १-३-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९, १६-१-६९,
- ७९. अमारिघोषकरनार चीननो बादशाह वु-- प्रबुद्ध जीवन, १६-८-६८
- ८०. आगमयुगना व्यवहार-निश्चय महावीर विद्यालय सुवर्ण महोत्सव ग्रन्थ, १९६८
- ८१. भगवान महावीर अने महात्मा गाँधी प्रबुद्ध जीवन, १६-४-७०
- ८२ आपणी साधु सस्या वही, ९-६-७० ८३ जैनधर्म अने भारतीय सस्कृति - स्मृति अने संस्कृति, राजरत्न श्री नानजी कालिबास
- स्मृति ग्रन्थ २०-११-७१ ८४. तत्त्वार्थसूत्रगत ध्यानलक्षणमानौ 'एकाग्रचितनिरोधा विशे नोंध-विद्या, अगस्त, १९७१
- ८५. आचार्य तुलसीनी 'अग्निपरीक्षा', प्रबृद्ध जीवन, १-९-७२
- ८६. आत्माने-धर्म ईट अने ईमारत, गुजरात समाचार, ७-९-७२
- ८७. गुजरात मां संस्कृत-प्राकृत भाषाओनं अध्ययन-

अध्यापन—गुजरात मा भारतीय भाषाओनो विकास, गुजरात विद्यापीठ माँ वेमिनार— ३-५ मार्च ७३ (अप्रकाशित)

- ८८. जैनधर्मना आराध्यदेवो-विद्या, Vol xvi No, 3 Aug, 73
- ८९ विश्व संस्कृत सम्मेलन-प्रबृद्ध जीवन, १९७३
- ९०. जैनधर्मनो प्राण-वही, १-१०-७३
- ९१. सरकार अने धार्मिक शिक्षण- जैनप्रकाश, ८ नवम्बर, १९७४
- ९२. जैनधर्मना केन्द्रवर्ती सिद्धान्तो- अहिंसा, अपरिग्रह अने अनेकांत जनसत्ता, १३-११-७४
- ९३. जैन महाभारत कथाः साहित्य

जैन महाभारत क्या: आस्वाद महाभारत सेमिनार, गुजरात ग्रुनि० १८-५-७५ (अप्रकाशित)

- ९४. बौद्धयोगाचार संमत विज्ञानाद्वैत, संगोष्ठि, १-६-७७ न व्याख्यान (अप्रकाशित)
- ९५. पेरिसनो प्रवास-इ'ट अने इमारत, गुजरात समाचार, २८-७-७७
- ९६. पेरिसनी संस्कृत परिषद मा-परख, अगस्त १९७७
- ९७. भगवान महावीरना प्राचीन वर्णको—सप्रसादः, श्रीचतुर्भृज पूजरा अभिनन्दन ग्रन्थ १९७७
- ९८. सदाचार: सामाजिक अने वैयक्तिक- जनकल्याण, सदाचार विशेषाक
- ९९. जैनधर्म अने शैवधर्म-अप्रकाशित
- १०० सन्मति नं सपादन परख १९७६
- १०१ विद्यानिष्ठ समभाव पं० वेचरदास-प्रवृद्ध जीवन १६-१-८३
- १०२ विद्या अने सेवानिष्ठ अमनलाल प्रबुद्ध जीवन १-१-८२
- १०३ अंतरिक्ष तीर्थ, जिन सन्देश ७-१-८२
- १०४. संप्रसाद, (संप्रसाद, अगस्त ७८)
- १०५ जैन जीवन प्रबुद्ध कुमार (प्र० जीवन, १-११-७८)
- १०६. पूनानी वा संगोष्ठी, भाषा विमर्श जुलाई ७९
- १०७. आचार्य तुलसी द्वारा नवो प्रयोगो-प्रबुद्ध जीवन १-१२-८०
- १०८. तीर्थंकर ऋषभदेव-धर्मलोक, २४-१-८४
- १०९. भगवानमहावीरना गणधरवाद-धर्मलोक, १०-९-८०

## निबंध (हिन्दी)

स्त्रियों को उनके अधिकार दो : जैन प्रकाश ४ – ६ – '२९. जैन संस्कृति का सदेश : विश्ववाणी, सितंबर, '४२.

जैन दार्शनिक साहित्य का सिहावलोकन : प्रेमी अभिनंदन-ग्रंथ, अक्टूबर '४६.

भगवान महावीरं और महात्मा गांधी तरुण जैन, सितंबर '४७. संन्यासमार्ग-- उत्थान, पतन और परिवर्तन : तरुण जैन . जनवरी '४८

मूल गू. 'जैन' २३—९—'४७

आधुनिक गुजराती साहित्य का दिग्दर्शन : जनवाणी, मई '४८ प्राणशक्ति कहाँ गई

तरुण जैन, मई-जन '४८

क्षमाश्रमण गांधी जी (गुज. से अनु.)

: नया समाज, अगस्त '४८ : जनवाणी, अप्रैल '४९

भक्तिमार्गऔर जैन दर्शन

: श्रमण, जलाई '४९

श्रमण महाबीर का संघ धर्मका पुनरुद्धार और संस्कृति का नवनिर्माण : श्रमण, जन. '५०, नया समाज, अक्टू. '४९

श्रमण. १ १. नवम्बर '४९

बनारम में एक सास्कृतिक अनुष्ठान जैनधर्म और जातिबाट

ਕੀਟ ਸਬੰ

. श्रमण. १. २. दिसम्बर '४९

बालदीक्षा मत दो दक्षिण हिन्दस्तान और जैनधर्म : तरुण, दिसबर, '४९ : श्रमण. मार्च '५० : श्रमण १.७ मई '५०

चातुर्मास जैन और हिन्द : श्रमण, अगस्त '५० · श्रमण १ ११ सितम्बर '५०

भ महावीर और मार्क्सवाद 'त्यायसपन्नविभव '

: श्रमण, अक्टूबर '५० : श्रमण २ १ नवम्बर '५० : श्रमण २. ३ जनवरी '५१

भात्महित बनाम परहित 'मुझे शीघ्र मुल जाना' सन्यासमार्ग और महावीर

. तरुण, फरवरी-मार्च '५१ : 'आज' १ — ४ — '५१, श्रमण. सार्च '५३

बनारम से जैतों का सबध भक्तिमार्ग का सिद्वावलोकन साध्समाज और निवृत्ति

: श्रमण २.७ मई '५१ : श्रमण २.६ जुलाई '५१ : श्रमण ३.२ दिसम्बर '५१

श्रद्धाकाक्षेत्र मार्गदर्शक महावीर सादडी के दो सम्मेलन : श्रमण ३. ५ मार्च '५२ : श्रमण ३.६ अप्रैल '५२

श्रद्धाकाक्षेत्र क्या मैं जैन हैं : श्रमण ३ ७-८ मई-जुन '५२ श्रमण, मार्च '५२ श्रमण ३. १० अगस्त '५२

गुजरात के लोक कवि मेघाणी

: जनपद '५२

'बसंयत जीव का जीना चाहना राग है' भौतिकता और अध्यास्य का समस्वय

व्यक्तिनिष्ठा का पाप

मलघारी अभयदेव और हेमचन्द्राचार्य

भगवान महावीर

सिद्धिविनिश्चय और अकलंक

भ० महावीर के गणधर

उपशमन का आध्यात्मिक पर्व जैन साहित्य के इतिहास की प्रगति

भ महावीर का मार्ग

एकान्त पाप और पुण्य (गुज० से अनुवाद)

बाल दीक्षा

महाबीर भूले

प्रज्ञाचक्षु पं० सुखलाल जी आचार्य मल्लवादी का नयचक

आगम झूठे हैं क्या<sup>?</sup>

आचरांगसूत्र पाइवेनाथ विद्याश्रम आदि विद्यासस्याए

श्रमण-ब्राह्मण

अकलंक, अनुयोग, अभिसमय, अवधिज्ञान, आजीविक

दर्शन और जीवन ( गुज. से हिन्दी अनु. )

दशन आरे जावन ( गुज. साहत्दा अनु. *)* आचार्य श्री आत्माराम जीका मार्ग

संथारा आत्महत्या नहीं है

लोकाशाह और उनकी विचारघारा भगवान बुद्ध और भगवान महावीर

लोकाशाह के मतकी दो पोथियाँ जैनदर्शन का आदिकाल : श्रमण ४.३ जनवरी '५३ : श्रमण ४.६ अप्रैल '५३

तरुण १५-५-'५३

श्रमण ४. १२ अक्टूबर '५३ जैन जगत, अप्रैल-मई '५३

जैन सदेश, श्रमण ५. ४ फरवरी '५४

: श्रमण ५.५ मार्च ५४ : श्रमण ५.१९ सितम्बर ५४

: श्रमण ६ २ दिसम्बर ५४ · श्रमण ६ ६-७ अप्रैल-मई '५५

> जैन भारती ५-१०-'५५, श्रमण ६. १२ अक्टूबर '५५

: तरुण १-२-'५६

· श्रमण अप्रैल ७, ६ '५६ : राष्ट्रभारती ६ १० अक्टबर '५६

. श्रीमद्राजेन्द्रसूरि स्मारकग्रन्थ '५७ श्रमण ८ ६ अप्रैल '५७

श्रमण अक्टूबर '५७ से अगस्त '५८ तक
 प्रज्ञा '५८, श्रमण ११. २ दिसम्बर '५६

जैनयुग, अप्रैल, '५६

हिन्दी विश्व कोष '६०

विजयानंद, नवम्बर '६१ से फरवरी '६२ तक जैन प्रकाश १५-२-६२

: श्रमण, अक्टूबर '६२

· गुरुदेव श्री रत्नमुनि स्मृति ग्रंघ '६४ : श्रमण, फरवरी '६५ (गुज ० से अनु०) विजयानंद, मार्च '६५

: मुनि श्री हजारीमल स्मृति ग्रन्थ '६५

पू० पुष्कर मुनि अभिनन्दन ग्रन्थ

संघभेद के पाप के भागी न बने : जैन प्रकाश २२-४-४६६, (गुज॰ से अनुवाद)

जैन गुणस्थान और वोधिचर्याभूमि : वाराणसेय सं० विश्वविद्यालय के बौद्धयोग और जन्य भारतीय साधनाओं का समीक्षा-स्मक अध्ययन-सेमिनार का निवध २९-२-५७

सबोधि १.२

आचारांग का श्रमणमार्ग . मगध युनि. बोधगया की सगोष्ठी--- Con-

tribution of Prakrit and Pali to Indian

Culture, 26-2-'71

निर्गत्य का चातुर्याम धर्म- जर्नल-गंगानाथ झा केन्द्रिय सस्कृत विद्यापीठ

'सर्ववारिवारितो' का अर्थ : जुलाई-अक्टूबर '७**९** 

भगवान महावीर की अहिंसा . उदयपुर युनि० सेमिनार २-६-'७३

भगवान महावीर का मार्ग ं जैन सदेश, २७-१२-'७३ भगवान महावीर के प्राचीन वर्णक ं मुनिद्धय अभिनदन ग्रथ '७३

भगवान महावीर-समताधर्म के प्ररूपक श्रमण, नवस्वर-दिसम्बर '७५' भगवान महा-वीर स्मृति ग्रन्थ रुखनउ ३-११-′७५

भगवान महावीर का धर्म-सामाधिक : 'बीर परिनिर्वाण' १ १० मार्च '७५ निश्चय और व्यवहार-पच्य और पाप : गुज० से अनु. क्षमण, अगस्त, '७४

भगवान महावीर की बहिसा : Seminar on-"Contribution of Jainism to Indian Culture", Ed. Dr. R. C.

Dwivedi; Motilal Banarsidass, Delhi,75

सत्तरहवी सदी के स्थानकवासी जैन कवि, . अभिनदन ग्रथ १९८६ जैन पत्र-पत्रिकार्ये : तीर्थंकर जुलाई ७८,

प० सहजानन्द द्वारा दी गई अनुपमदार्शनिक

विद्या की विरासत, सहजानन्द, अक्टूबर १९८८

जैनधर्म : भारत सर० द्वारा प्रकाशित विश्व के

धर्म मे १९८८

#### ENGLISH

Lord Mahavira's Anudharmika Conduct — जैनयुग, मार्च-अप्रैल, ६०

Some of the Common features in the life-stories of the Buddha and Mahāvīra.

—Proceedings of AIOC. Gauhati 1965:

-Study of Jamism in Indian Universities,

Seminar on the Study of Religion in Indian Universities.

—Bengalore 4-9-67, हिन्दी-जैन संदेश १६-११-'६७; गुज० जैन० Dharmakirt:—His Life and Works

darmaniri ina bita ana wata

—For Govt. of India, 1968 (अप्रकाशित)

Prajījāpanā And Śatkhandagama-J. O. I. Baroda, Vol. 19, 1969.

Jama Theory and Practice of Non-violence, 'संबोधि' २. १.

-Written for Seminar on Non-violence, Delhi University, 11-10-'69.

Study of Titthogālia —मारतीय पुरातत्त्र-मुनि जिनिविजय अभिनदन ग्रन्थ, '७१

Though an ethical system, Jainism is a religion—Punjabi Uni, Patiala, seminar on 'Approaches to the Study of religion Jan '71 (স্ব্যানারিন)

Jaina Catagories in Sūtrakrtānga-Bom. Uni. Seminar on Prakrit Studies, Bombay, 27 to 30 Oct., '71.

Epithets of Lord Mahavıra ın Early Jama Canons, Proce. AIOC — Ujjam, 1972, संबोधि १. ४.

Sources of Pancastikaya in jaina Canon, --- Seminar on Life and Works of Kundakundacarya, Mysore Uni 3-10-'77 (সসকায়িল).

Tirthankara Mahāvīra - J. O 1 Baroda, Vol 24 p. 11, 1974.

Nothing is dead in Indian Philosophy Seminar on 'What is living and what is dead in Indian Philosophy,'—Andhra Uni, 6-10-'75 (প্রস্কাথিব)

Jaina Concept of Deity -Aspects of Jaina Art, '77,

A Note on Lord Mahavira's Clan-Pro Prakrit Seminar, Gujarat University, L. D S. 1978.

Story of Bharata and Bāhubali-Sambodhi 6. 3-4, '77-'78.

(Read at the International Sanskrit Canference at Paris, 77).

Kahāvalı, (Strassbarg में जैनागम गोध्टी June 1891 The word Puja and its meaning —Prof. C. Caillat Felicitation Volume 1988

#### प्रस्तावना

प्रस्तावना --'जैन धर्मनो प्राण' नी प्रस्तावना १९६२ । प्रस्तावना --'जैन' वर्ष ६१ अकः ३३-३४, ता० २७-८-६२

प्रस्तावना -महेन्द्रकुनारसगादित षड्दर्शनसमुच्चय, भारतीय ज्ञानपीठ, दिल्ली

प्रस्तावना-जैन साहित्य का बृहद् इतिहास १९६६ प्रस्तावना-प्रमाणमीमांसा (हिन्दी अनुवाद)

प्रस्ताबना —दशर्बेकालिकवूणि –सं० मुनिश्री पुण्यविजयजी, प्राकृत टेक्स्ट सोसायटी, १९७३ प्रस्ताबना—भ० महावीर-एक अनुशीलन (मृत्याकन) १९७४

#### ग्रन्थावलोकन

- १ ज्ञानोदय समालोचनाः श्रमण १-५, मार्च ५०
- २ कल्याण हिन्दू संस्कृति अंक समालोचना, श्रमण १-८, जुन ५०
- ३ जैन दिष्टिए योग (मो० गि० कापडिया) समालोचना, श्रमण ५-१० अगस्त ५४
- अ महावीर वाणी- समालोचना, प्रबुद्ध जीवन, १५-५-५५
- ५ महावीर का अन्तस्तल (सत्यभक्त) समालोचना, प्रबुद्ध जीवन, १५-८-५५
- ६ योगशतक सं० इन्द्रकला झवेरी समालोचना, प्रबृद्ध जीवन, १-८-५५
- ७ निग्रंथ भगवान महावीर (जयभिवल)-समालोचना, प्रवृद्ध जीवन, १-९-५६
- ८ आचार्यं श्री विजय वल्लभसूरि स्मारक ग्रन्थ- समालोचना, प्रबुद्ध जीवन, १-९-५६
- ९ श्री मोरारजी भाई देसाई (अंबेलाल जोशी) समालोचना, प्रबुद्ध जीवन, १-७-६०
- भारतनो लोकधर्म (डॉ॰ वामुदेव शरण अग्रवाल) समालोचना, ग्रन्थ, जून ६५
- 11. Padmananda-Pancavimsati (Review) J. O. I. Baroda Vol.12, P 461, 1963
- 12 Atmanusasana (Review)-- J O I, Vol. 12, P. 460, 1963
- 13. Pras'astapadabhasya (Review) -J. O. I. Baroda, Vol. 15, P 108, 1965.
- १४ विनोबानुं अध्यात्मदर्शन विनोबाकृत 'अध्यात्मदर्शन' नुं अवलोकन ग्रन्थ दि० १९६५
- Critique of Indian Realism (Review) Journal of B, O. 1 Baroda, Vo 1 16, P. 389, June 1967
- Society at the time of Buddha (Review) J. O. 1. Baroda Vol. 18, P. 265
   1969
- न्याय अने वैशेषिक दर्शनोनी समीक्षा डाँ० नगीन साहना न्याय-वैशेषिक ग्रंथनी समा-लोचना, ग्रंथ, अक्टूबर, १९७४
- १८ सांप्रदायिकता से ऊपर उठो-लेखक पं॰ उदय जैन-श्री जैन शिक्षण संघ, कानोड १९७६
- ९९. स्वाघ्याय-ये मथाणे गंथोनां अवलोकनो—संबोधि ४, ३-४, १९७५-′७६, ५–१ अप्रैल ७६ ६–१-२-१९७७, ७–३-४ १९७७-७८
- २०. "आयारो" की समालोचना, संबोधि ३-४-१९७७-७८

### विद्वान व्यक्तिओ विषे नोंध (विद्वान व्यक्तियों के विषय में नोट)

- १. अहिंसानो विजय (गांधीजी विशे मृत्यूनोंध)- प्रबुद्ध जीवन, १५-२-४८
- २ ऑहंसा का विजय तरुण जैन, फरवरी ४८ (मूल प्रबृद्ध जीवनमां)
- स्वर्गीय मोहनलाल झवेरी श्रमण २ १, नवस्बर ५०
- थ. जगम आगम संशोधन मंदिर—श्रमण २ थ. फरवरी ५**९**
- ५. मुझे शीघ्र भूल जाना (बर्नार्ड शा) तरुण, फरवरी-मार्च ५१
- ६. विद्यामीत पं॰ सखलालजी कमार, १९५१
- ७ अभिनन्दन (डॉ॰ टाटिया) श्रमण २७ मई ५१
- ८. विद्यामूर्ति प० सुखलालजी तरुण, मार्च ५२
- ९ अमर यशोविजयजी यशोविजय स्मृति ग्रन्थ १९५७
- १०. आगम प्रकाशन और आचार्य तलसी—श्रमण १०५. मार्च ५९
- 11 Dr. Mahendrakumar Shastri—(Obituary) J. O I. Baroda, Vol. 8, P. 449, June 1959
- १२. शा का संदेश-मुझे भूल जाओ- श्रमण, मई-जन ५९
- १३. साहित्य तपस्वी स्व० प्रेमीजी प्रबुद्ध जीवन, १६-२-६०
- १४. स्व० भैरोदानजी सेठिया प्रबुद्ध जीवन, १-१०-६१ हिन्दी अन्० जैन प्रकाश, १४-१०-६१
- १५. अनगारिक धर्मपाल प्रबुद्ध जीवन, १-११-६५
- 9६. डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल धर्म सदेश, १८८-६६
- १७. मानवता पोषक जयभिक्खु -श्री जयभिक्खु षष्टिपूर्ति स्मरणिका १९६८
- १८ ज्ञान तपस्वी मुनि श्री पुण्यविजयजी ज्ञानांजलि १९६९
- १९ स्व० श्री बालाभाई वीरचंद देसाई (जय भिक्खु) प्रबुद्ध जीवन १-१-७०
- २०. श्री परमानंदभाई विषे जु कहेवुं प्रबुद्ध जीवन १६-५-७१
- २१ विद्यानिष्ठ सौजन्यमूर्ति डा० हीरालाल जैन- 'जैनजगत' मई ७१ (परिचय)
- आगमप्रभाकर स्व० मुनिश्री पुष्यविजयजी प्रबुद्ध जीवन, १-७ ७१ आत्मानंद प्रकाश, मुनिश्री पुष्यविजयजी श्रद्धांजलि विशेषांक, १९७४
- २३. विद्यानिष्ठ डॉ॰ शाह- दृष्टि १०-१-७२
- 24. Agamaprabhakara Muni Punyavijayji-J. V. V. R. J. Vol. X 1972
- २५ जूना-नवाना सेतु (श्री चीमनभाई शाह) श्री चीमनलाल चकुभाई शाहसम्मान समारभ, स्मरणिका २९-३-७२

- २६. विद्यानिष्ठ श्री करुणाशंकर मास्टर-मधुपर्क १९७३
- २७ विद्यानिष्ठ सौजन्यमूर्ति डा० हीरालाल जैन, प्रबृद्ध जीवन, १-४-७३
- २८ डॉ० हीरालालको यथार्थ श्रद्धांजलि—'सन्मति' अक्तवर-नवम्बर, ७२
- २९ सत्यनिष्ठ डॉ॰ हीरालाल जी, Vashalı Institute Research Bulletin No 2, Dr Hıralal Jaına Memorial Number 2, 1974.
- ३० तेरापथने नवी दिशा देनार आचार्य तुलसी-जनसत्ता, २३-१२-७५
- ३१. आचार्यं मुनि जिनविजयजी-ग्रंथ, जून १९७६
- ३२ विद्यानिष्ठ राष्ट्रभक्त आचार्य जिनविजयजी--प्रबृद्ध जीवन, १६-६-७६
- ३३. विद्याच्यासगी श्री नाहटाजी--अगरचन्द नाहटा अभिनंदन ग्रन्थ, बीकानेर, ७६
- ३४. कवि नही पण सत शिष्य-कविवर्य श्री नानचदजी जन्म शताब्दि स्मृति ग्रथ, १९७७

#### संपादन

- Sanmati-Tarka (Eng edition)—Jama Svetambar JEducation Board, Bombay, 1939
- २. न्यायावतारवार्तिकवृत्ति—सिघी जैन ग्रन्थमाला, नं० २०, बबई, ४९
- ३. धर्मोत्तर प्रदीप के० पी० जायसवाल रिसर्च इन्स्टीच्यूट, पटना, १९५५, १९७१
- प्रमाण वार्तिक —बनारस युनि० १९५९
- ५. श्री लोकाशाहनी एक कृति-(लंकाना सददहिया अट्टावन बोल) स्वाध्याय २ १, नवम्बर ६४
- ६. रत्नाकरावतारिका १-२-ला० द० सिरीज, १९६५-६८
- ७. विशेषावश्यकभाष्य १-२, १९६६-६८
- 8. Dictionary of Prakrit Proper Names, Vol. 1-2, 1970-72.
- ९. भगवान महावीर-आचार्य श्री तुलसी, अहमदाबाद १९७४

#### सहसंपादन

- १ प्रमाणमीमासा-१९३९ प०सुखलालजी के साथ ज्ञानबिन्दु-१९४० ,, तर्कभाषा-१९३९ ,,
- २. तत्त्वार्थसूत्र (हिन्दी)-१९३९

३. पत्रिका सपादन-मई-जुलाई ५२

श्रमण

संबोधि

Journal of Indian Philosophy

(Member Board of Consulting Editors,)

 दर्शन अने चितन-१-२, १९५७ दर्शन और चितन-५७

- ५. श्री राजेन्द्रमूरि स्मारक ग्रन्थ-५८
- ६. पाइयसट्टमहण्णवो (द्वितीय आवृत्ति)-डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल के साथ
- ७. गुरुदेव श्री रत्नमूनि स्मृति ग्रथ-१९६४
- ८ मुनि श्री हजारीमल स्मृतिग्रन्थ-६५
- ९. जैन साहित्यका बृहद् इतिहास भा०-१ २, ६२.७३ १० जैन धर्मनो प्राण-प० सखलाल जी १९६२
- 99 नदी--अनयोगद्वार सत्र, ६८
- १२ श्री महावीर जैन विद्यालय सवर्ण महोत्सव ग्रन्थ, १६९८
- १३ प्रज्ञापनासूत्र भाग १, १९६९

., भाग २, १९७१

- १४) मूनिश्री पूर्यविजयजी श्रद्धाजिल विशेषाक— आत्मानन्द प्रकाश, १९७४
- १५ आचार्यथी आनन्द ऋषि अभिनदन ग्रन्थ, १९७५
- **९६ पज्य गुरुदे**व कविवर्य प० नानचद्रजी महाराज जन्मशताब्दि स्मृति ग्रथ (२०३३), **९९७**७
- सस्कृत-प्राकृत जैन व्याकरण और कोशकी परपरा—महामनस्वी आठ काल गणि स्मृति ग्रन्थ, छापर १९७७

#### व्याख्यान

- जैनधर्ममां विश्वधर्मअने एवा तत्त्वो छं खरा?—वर्युषण पर्वनी व्यास्थानमाला १९३७
- २ जैन अध्ययन की प्रगति ALOC, Delhi प्राकृत और जैन विभाग के अध्यक्ष पद से व्याख्यान, २८-१२-५७
  - जैन स० सं० मडल पत्रिका ३३ ५८
  - Pie. A. I. O. C. Delhi १९५७, श्रमण, मार्च ५८
- ३. धर्मनी बे जूनी व्याच्या (प्रार्थना समाजमां २९-२-६०)—प्रगट प्रबुद्ध जीवन, १६-७-६०
- ४. अनेकातवाद पयुर्षणा व्यास्थानमालाना मुंबई, १९६२— प्रगट प्रबुद्ध जीवन १-३-६३

- ५ भारतीय संस्कृति मां गुजरातनुं स्थान—(लायन्स क्लब मां व्याख्यान ४-६-६३) प्रगट प्रबुद्ध जीवन
- ६ नयचक्र --आत्मानंद प्रकाश मणि महोत्सव विशेषाक, १९६७
- जैन धर्म और सस्कृत भाषा के अध्ययन की स्थित (जैन सन्देश ११, १९६७) बगलोर में मुल अग्रेजी में दिये व्याख्यान का हिन्दी गुजराती जैन, ३०-५-६९
- 8 Development of Jama Philosophy

Seminar for Indische

Philogie, Freie University at,

Berlin, 12-5-69 (अप्रकाशित)

- ९ कर्ममिद्धान्त -(पर्यवण व्याख्यानमाला ९-९-६९) प्रगट प्रबृद्ध जीवन १-४-७०
- 10 Life of Lord Mahavira.

Bom Uni Seminar on Prakrit Studies 27-30, Oct. 1971

11, Prohibition and Indian Culture

This was a lecture at All India Prohibition worker's Training Camp, Ahmedabad on 6-2-71 to 12-2-71.

सबोधि २-२

- १२ भ० महावीरनो जीवन सदेश --पर्युषण व्याख्यानमाला, मुंबई, १९७२, प्रगट प्रबुद्ध जीवन ९६-१०-७२
- १३ भारतीय सस्कृतिमा जैन-बौद्ध धमंनु प्रदान —(गुजरात विद्वापीठमा व्याख्यान) विद्वापीठ जुलाई-अगस्त १९७२
- १४. जैन दर्शन अने जीवन साधना (पर्युपण व्याख्यानमाला १९७३) -- प्रगट : प्रबुद्ध जीवन, १६-१०:७३, १-११-७३
- १५ णून्यवाद अने स्याद्वाद (दर्शन परिषदनु उद्घाटन व्याख्यान, अहमदाबाद, २७-१२-७३
   आचार्य प्रवर आनंद ऋषि अभिनदन ग्रथ १९७५
- १६. आराधना (वलसाडमा चृनीलाल बोरा आराधना हालनु उद्घाटन व्याख्यान)—प्रगट : प्रबद्धजीवन १-८-७४
- सस्कृत अध्ययन (सस्कृत दिननी उजवणी निमित्ते भाषा भवन) गु० युनि० मा ब्याख्यान ता० ५-९-७४, अप्रकाणित
- जैनोनी इतिहास वृष्टि—गु० युनि० इतिहास विभागमा, ता० १३-२-७४ नुं व्याख्यान (अप्रकाशित)
- १९. भारतीय संस्कृति –युनि० व्याख्यान लोकभारती, सौराप्ट्र युनि० १९७५ (अप्रकाशित)
- भ० महावीरका उपदेश और आधुनिक समाज, 'आजके सन्दर्भमें भ० म, ावीरके विचारों की सगति'—सगोष्ठीमे, उदयपुर उद्घाटन ब्याख्यान २-१०-७६ (अप्रकाशित)
- २१ गुजराती साहित्य परिषद, १९७६ ना पोरबदरना अधिवेशन

#### संशोधन विभागना प्रमुखनुं ब्याख्यान

- २२. जैन साहित्य समारोह-तत्त्वज्ञान विभागना प्रमुखनुं व्याख्यान- महावीर जैन विद्यालय हीरक महोत्सव प्रसंगे, २२-२३ जनवरी १९७७ प्र० महावीर जैन विद्यालय ६२ मो वार्षिक रिपोर्ट, ७६-७७
  - प्रव महावार जन विद्यालय दर मा वाविक रिपाट, ७६-७७
- २३. शून्यवाद संगोष्ठी व्याख्यान, सबोधि, जनवरी ७७
- २४. बौद्धसम्मत विज्ञानाद्वैत -संगोध्ठी में ता० ४-५-७७ (अप्रकाशित)
- २५ जैतागम साहित्य -जैनदर्शनका उद्गमव और विकास, डॉ० ए० एन० उपाध्ये स्मारक ब्यास्यानमाला, शिवाजी युनि०, कोल्हापुर ता० ७, ८-१०-७७ (अप्रकाशित)
- २६ डॉ॰ ए॰ एन॰ उपाध्ये चित्रना अनावरण प्रसगे राजाराम कालेज, कोल्हापुर, ता॰ ८-१०-७७ (मौसिक)
- २७ हिन्दू, जैन-बौद्ध धर्मेनु तत्त्वज्ञान—बोटादकर कालेज, बोटादमा युनि० व्याख्यान २५-१-७८ (अप्रकाशित)
- जैनधमंनु प्राचीन स्वरूप— पाटणनी आर्टस अने सायन्स कालेज मा युनिवर्सिटी व्यास्यान ३-२-१९७८ (अप्रकाशित)
- २९. संपूर्णानंद संस्कृत विश्वविद्यालय विजटिंग प्रोफेसर तरीकेना व्याख्यानी

| (१) जैनधर्मका उद्भव     | 9३-२-७८  |
|-------------------------|----------|
| (२) जैनधर्मऔर बौद्धधर्म | 9७-२-७८  |
| (३) जैनागम साहित्य      | 9८-२-७८  |
| (४) जैनदर्शनका प्रारंभ  | २०-२-७८  |
| (५) जैनदर्शनका विकास    | २१-२-७८  |
| (६) जैन-आचार            | 24-2-19/ |

## आकाठाबाणी वार्तालाव

२६-२-७८ (मौखिक)

- वेदोमां जीविका, उद्योग अने ज्ञान विज्ञान—५ नवम्बर ६५ (अप्रकाशित)
- २. आदिपुराण--१-९-६६ (अप्रकाशित)

(७) जैन-साहित्य

- ३. तिबेए अने भारतीय सस्कृत --२१-९-६९ (अप्रकाशित)
- ४. रणमा एक रात रंग रग वादलिया -- ७-३-७१
- ५. भगवान महावीर अने अहिंसा ३-४-७४ (अप्रकाशित)
- ६ स्याद्वाद---१९-९-७४ (अप्रकाशित)
- जैन स्थापत्य-कलातत्त्वनी दृष्टि में--(अप्रकाशित)

- भगवान महावीरनो गणधरवाद—२३-४-७५ (अप्रकाशित)
- विसर्जन-अमृतद्वारा--आकाशवाणी १०-४-७५
  गुरु-अमृतद्वारा--आकाशवाणी ११-४-७५
  ईश्वर परमात्मा-अमृतद्वारा -- आकाशवाणी १२-४-७५ (अप्रकाशित)
- Jainism Its place in Indian Thought.
   आकाशवाणी, मुंबई १९-७-७५ (अप्रकाशित)
- १९ जैनधर्म का भारतीय विचारधारा पर प्रभाव--'सुधाबिदु', नवस्वर '७५
- १२. न्यायसपन्न वैभव अमृतघारा २५-२-७६ (अप्रकाशित)
- १३. भारतीय संस्कृतिनो स्रोत-अनेकतामां एकता ४-११-७७ (अप्रकाशित)

\_

## सौजन्यम्ति पं० मालवणिया का बहुमान

डा० ईश्वर लाल देव अनुवादक— डा० रविशंकर मिध

पुजरात के लोगों की सस्कृत मे र्शाच है ? गुजरात में संस्कृत का कोई विद्वान हो सकता है ? संस्कृत के ज्ञान की वृद्धि अधिकांधतः उत्तर भारत में, योडी बनाल में, योडी महाराष्ट्र और दक्षिण भारत में हुई, परन्तु इस विषय में गुजरात का नाम भी ले लेते हैं, 'पूर्वराणां मुखे फ्रस्ट, खिवोऽपि शवामगत - गुजरात के लोगों का मुख फ्रस्ट है, वे लोग शिव की शव बना डालते हैं ऐसा आक्षंप प्राचीन काल में गुजरात के लोगों पर था, गुजरात के ब्राह्मण भी संस्कृतक बहुत कम समझे जाते थे, इसलिए वे उत्तर भारत के ब्राह्मणों की अध्या बहुत किम सामके जाते थे, इसलिए वे उत्तर भारत के ब्राह्मणों की अध्या बहुत किम सामके वाह्मण कहलाये, उत्तर भारत के ये ब्राह्मण पहले तो आने को तैयार नहीं थे, परन्तु सोलक्षी राजाओं ने देश दिया और इस प्रकार उत्तर भारत के जो ब्राह्मण गुजरात में आये, वे औदीच्य ब्राह्मण कहलाये, उत्तर भारत के ये ब्राह्मण पहले तो आने को तैयार नहीं थे, परन्तु सोलक्षी राजाओं ने इस विषय में युक्ति से काम लिया, इन्हों हम ब्राह्मण गुक्सों की पत्तियों को स्वर्णदान दिया तथा गुजरात में उन्हे भूमिदान देने को भी कहा। इस प्रकार इन ब्राह्मण गुजरात को स्वर्णदान विषय तथा प्रवर्ण का स्वर्णदान विषय तथा वाह्मण गुजरात अपने आचार हैमजद में 'सिद्ध हैम' 'तामक सस्कृत व्यावरण मां अनेक प्रय पत्ने जिससे काश्मीर व अवन्ती ने गुजरात की सस्कृत विषयक विद्वता को थोड़ा बहुत स्वीकार किया।

अवांचीन समय में मणिलाल नभुभाई सस्कृत, वेदान्त और योग के एक प्रक्षर बिहान् 
पिने जाते थे, स्वामी विवेकानन्द इनसे मिलने गुजरात में आये थे। जिस धर्मपरिषद् में स्वामी 
विवेकानन्द अमरीका गये थे, उससे जान के लिए इन्हें निमन्त्रण मिला था, परन्तु सयोगवशात् 
(अतारोग्य और द्रव्य दुर्जनता के कारण) ये वहाँ नहीं जा सके। 'लाइट आफ् एशिया' नामक 
भगवान बुद्ध विषयक इस अग्रजी महाकाव्य के सर्जेक एडविन आर्नाल्ड स्वय इनके पास 
भारतीय धर्म परमरा के विषय में जानकारी प्राप्त करते हुतु आये थे और नमुभाई ने उन्हें 
अपने यही पाटल पर विटाकर खिलाया था। मणिलाल नमुभाई क परचात् आनन्दकाकर ने 
गुजरात के सस्कृत विषयक विद्वाता के गारिव को अनुष्ण 'खा, उनकी काशी हिन्दू विवदन 
विद्वालय का कुलपीत चृना गया। आजकल कुलपित पद हुतु विद्वाता वाधक नहीं होती है, 
कुलपित को सूक्त पत्त स अच्छी तरह जाच-परख लिया जाता है, जिससे अमुक मर्गादा से 
कम विद्वाता न ही इसकी पूरी जानकारा की जा सके। आनन्दशकर ने गुजरात की सस्कृत 
विद्वाता का नाम रांचन किया, इनक कुलपीत के रूप में चुनाव हुतु गांधी जी न ए० मालवीय 
को से पशक्त कर थाड़ा सा भाग लिया था। अपने उत्तरांधकारी के रूप में आचाद आनन्द 
वाकर ने काशो हिन्दू [वदविवालय हुतु डा० राधाकृष्णन् की पशक्त की थी। आचार्य आनन्द 
वाकर ने काशो हिन्दू [वदविवालय हुतु डा० राधाकृष्णन् की पशक्त की थी। आचार्य आनन्द 
वाकर ने काशो हिन्दू [वदविवालय हुतु डा० राधाकृष्णन् की पशक्त की थी। आचार्य आनन्द 
वाकर ने काशो हिन्दू [वदविवालय हुतु डा० राधाकृष्णन् की पशक्त की थी। आचार्य आनन्द 
वाकर ने काशो हिन्दू [वदविवालय हुतु डा० राधाकृष्णन् की पशक्त की थी। आचार्य आनन्द 
वाकर ने काशो हिन्दू [वदविवालय हुतु डा० राधाकृष्णन् की पशक्त की थी। आचार्य आनन्द 
वाकर ने काशो हिन्दू [वदविवालय हुतु डा० राधाकृष्णन्य की पशक्त की थी। आचार्य आनन्द

संकर के पश्चान् काथी हिन्दू विश्वविद्यालय में प० सुखलाल जी ने संस्कृत तथा दर्शन के प्रखार पिछल के रूप में अपनी विद्वत्ता की परप्पार जारी रखी। प० सुखलाल जी के पश्चान्त उनके पृष्ट्विष्य समापंडित श्री दलसुलभाइ मालविण्या ने संस्कृत-प्राकृत के ज्ञान की ज्योति बलावे रखी। इतने वर्ष वीतने के बाद अब भारत सरकार की उनका सम्मान करने की सूखा है, यह बहुत देर बाद सूझा है, किर भी आननददायक तो है ही, गुजरात का यह गौरव है कि सस्कृत के प्रकार प्रदान किया है। इस पुरस्कार में ताल्यपन के का स्मान तो ठीक ही है, परान्त सरकार तो ठीक ही है, परान्त सरकार तो ठीक ही है, परान्त सबसे अधिक गौरव का विषय यह है कि सस्कृत ज्ञान के नक्शो में अब गुजरात का नाम भी अस्तित हो गया है, भी दलमुलमाई मालविण्या इस अभिनन्दन तथा अभिवन्दन के सच्चे अधिकारी है। वर्तमान में जहां सस्कृत के ज्ञान की महिमा निरन्तर क्षीण होती जा रही है, वहीं संस्कृत के ज्ञान वी उस परमरा को जीवित रखने में उनका विशेष महत्व रहा है।

मौराष्ट्र के एक अनाथाश्रम में पला यह बालक अहमदाबाद के एल० डी॰ इन्स्टीटयट ऑफ इण्डोलोजी के निदेशक के पद पर पहुँच सका है इस हेतु वे अपनी विद्या-साधना और परुषार्थ के आभारी है। श्री दलगुखभाई का मठ निवास-स्थान गौराप्ट के सरेन्द्रनगर जिले में आने वाला सायला नामक गाँव हैं। इनके पर्व विश्वज मालवण में रहते थे, इसी कारण ये माल-विषया कहलाये। ये जाति मे भावमार तथा धर्म मे स्थानकवासी जैन है। सन् १९१० में इन्होंने जन्म ग्रहण किया, ये दम वर्ष की अवस्था के ही थे कि इनके पिताश्री डाह्याभाई का स्वर्गवास हो गया। सरेन्द्रनगर के अनायाश्रम में रहते हुए इन्होंने अग्रेजी की ५वी कक्षा तक अध्ययन किया। श्रीस्थानकवासी जैन स्वेताम्बर कान्फ्रेन्स ने इनको जैन टेनिंग कालेज में अध्ययन हेतु बीकानेर भेजा। इन्होने अहमदाबाद मे पण्डित वेचरदाम जी के पास आगम-ग्रन्थों का अध्ययन किया। रवीन्द्रनाथ टैगोर के शान्ति निकेतन मे इन्होने पालि भाषा और बौद्ध धर्म-शास्त्र का अध्ययन किया । कुछ समय तक इन्होंने बम्बर्ड के 'जैन प्रकाश' के कार्यालय में कार्य किया। सन् १९३४ में पण्डित सुखलाल जी से इनका परिचय हुआ। पण्डित सखलाल जी के बाचक के रूप मे बनारस में रहते हुए ये पण्डित जी के शिष्य बने और जब सन १९४४ में पण्डित सुखलाल जी काशी हिन्दू विश्वविद्यालय से सेवा-निवत्त हये, तब उनके स्थान पर ये जैन चेयर के प्रोफेसर बने । बाद में श्री कस्तुरभाई लालभाई के प्रयासों से स्थापित एल० डी० इन्स्टीटयट ऑफ इण्डोलोजी, अहमदाबाद के निदेशक के रूप मे नियुक्त हए। सन् १९७६ तक सत्रह वर्षे इन्होने इस संस्था में निदेशक के रूप मे कार्य किया, यह विद्यामन्दिर श्री कस्तरभाई लालभाई के आधिक पुरुषार्थ तथा दूरदिशता के कारण ही बन सका परन्तु स<del>च्</del>चे अर्थ में विद्यामन्दिर, श्री दलस्खभाई के कारण ही बन सका। सन् १९७६ में इस संस्था के निदेशक पद से सेवा-निवृत्त हुए, फिर भी उस संस्था के सलाहकार एवं मानद प्राध्यापक के रूप में इस संस्था को इनकी सेवाओं का लाभ मिलता रहा है। उसी मध्य सन् १९६८ में ये कनाड़ा के टोरेण्टो विश्वविद्यालय में भारतीय दर्शन और विशेषकर बौद्ध दर्शन के अध्यापन हेत् डेढ वर्ष के लिए गये थे।

जैन दर्शन और संस्कृत-प्राकृत ग्रन्थों का उनका अध्यास गृहन एवं तलस्पशी है, इनकी रुचि विशेष रूप से दार्शनिक साहित्य की ओर रही है। जैन दर्शन, जैन आगम, भगवान् महाबीर, हिन्दू धर्म जादि विषयों पर इनके दर्जनों गुजराती/हिन्दी ग्रंथ इनके दार्शिक साहित्य के पिराशिकन के निष्कां रूप हो। जेन धर्म, दर्शन तथा हिन्दू धर्म से सम्बन्धित विभिन्न विषयों पर अलग-अलग समय में इन्होंने सो से भी अधिक निकन्ध लिखे हैं, इनके हिन्दी और अंग्रेजी में दर्शनवादन विषय सम्बन्धित निजन्य विशेष रूप से प्रसिद्ध हुए हैं। पेरिस और बॉलन में वायोजित गोध्यिमें में इन्होंने भारतीय तस्त्रज्ञान से सम्बन्धित विषयों पर अंग्रेजी में आक्तान विषयों पर अंग्रेजी में आव्यास्थान दिये हैं। इतने प्रकाष्ट पण्डित होते हुए भी उनके सौम्य व्यक्तित्व में उनकी सरलता, निराभिमानवृत्ति तथा सहस्वयता सहजतया प्रकाशित हो रही हैं। इनका पण्डिस्य इनके सीजन्य से सुयोभित हो रही हैं। इनका हो उहा है और इनके सीजन्य से सुयोभित हो रहा है और इनका सीजन्य इनके पण्डित्य से सुयोभित हो रहा है और इनका सीजन्य इनके पण्डित्य से सुयोभित हो रहा है।

( 'प्रबुद्ध जीवन' से साभार अनुदित )

# आचारांग एवं कल्पसूत्र में वर्णित महावीर चरित्रों का विश्लेषण एवं उनकी पूर्वापरता का प्रश्न

#### के० सार० सार

भगवानु महावीर की साधना का वर्णन आचारांग के प्रथम श्रतस्कंध के 'उवहाण' सूत्त में प्राप्त होता है; परन्तू वहाँ पर उनके जीवन के बारे में कोई विशेष सामग्री उपलब्ध नहीं है। उनके जीवन-चरित्र का वर्णन आचारांग के द्वितीय श्रतस्कंध के 'भावना' नामक अध्याय में और कल्पसूत्र (पर्यक्षणा कल्प) मे आता है। परम्परा के अनुसार भद्रबाह ने कल्पसूत्र की रचना की थी। सम्भवतः कस्पसूत्र में भगवान महाबीर के चरित्र को सर्वप्रथम व्यवस्थित रूप देने का प्रयत्न किया गया है। कल्पसूत्र मे महावीर-चरित्र विस्तारपूर्वक मिलता है जबकि आचारांग में वह संक्षिप्त रूप में मिलता है। यद्यपि दोनों में समय-समय पर नवीन सामग्री जड़ती रही है यह उनके अध्ययन से स्पर हो जाता है। कल्पसूत्र की कुछ तिस्तत वातें आचारांग में संक्षिप्त रूप में ली गयी हैं इससे यह भी प्रतीत होता है कि आचारांग के द्वितोय श्रान्सक्त्य में वर्णित महावीर-चरित्र का आधार कल्पसूत्र रहा है। कल्पसूत्र के महावीर-चरित्र को प्रामाणिक बनाने के लिए उसे आचारांग में जोड़ा गया होगा क्योंकि जो बातें अगों मे नही हों वे प्रामाणिक क्से हो सकती है। यह सब होते हुए भी दोनों ग्रन्थों मे महावीर-चरित्र मूल रूप में नहीं रह सका। उसमें समय-समय पर वृद्धि होती रही है। कुछ प्रसंग आचारांग में ही मिलते हैं तो कुछ कल्पसूत्र में ही मिलते है। दोनों मे समान रूप से उपलब्ध महावीर-चरित्र की भाषाओं में भी कोई ऐसा तथ्य प्राप्त नहीं होता जिनसे उनकी प्राची-नता एव अर्वाचीनता ज्ञात हो सके और उन्हें एक दूसरे के बाद का कहा जा सके। फिर भी कुछ प्रसंग ऐसे अवश्य है जिनसे प्रमाणित होता है कि आचारांग के द्वितीय श्रनस्कन्य के चरित्र वर्णन मे कुछ प्राचीन तथ्य सुरक्षित रहे है। इसका कारण यह हो सकता है कि कल्पसूत्र का पठन-पाठन बहुत होता रहा है और उसकी प्रतियाँ भी उत्तरोत्तर बहुत लिखी जाती रही हैं अतः उसमें समय समय पर परिवर्तन आना सहज था जबकि आचारांग के साथ ऐसा नहीं बन सका ।

#### १. (क) महाबीर-चरित्र

आचारांग द्वितीय श्रुतस्कंध के अध्ययन १५ एवं कल्पसूत्र मे जो सामग्री समान रूप से मिलती है उसका विवरण---

- (१) महावीर के जीवन के पाँच प्रसंगी (च्यवन, गर्भापहरण, जन्म, दोक्का एवं केवल ज्ञान) का हस्तीलरा नक्कत्र में होने का उल्लेख और स्वाति नक्कत्र में निर्वाण (आचा॰ सू॰ ७३३, कल्पसूत्र १)
- (२) आषाढ शुक्ल षष्ठी को देवलोक से देवानंदा के गर्भ मे अवतरण और उस समय तीन प्रकार के ज्ञान का होना (७३४/२,३)
- (३) देवानन्दा एवं त्रिशला के गर्भों की अदलाबदली। उस समय भी तीन ज्ञान बाले होने का उल्लेख (७३५।२७, २९, २०, ३१)

ş

- (४) त्रिशला द्वारा पुत्र जन्म (७३६।९३)
- (५) देवों द्वारा उत्सव (७३७।९४)
- (६) उनके द्वारा अमृत्य वस्तुओं की वर्षा एवं तीयंकर का अभिषेक (७३८, ७३९/९५,९६)
- (७) दशाह मनाना, भोजन समारंभ, दान एवं कुछ में वृद्धि होने के कारण वर्धमान नाम-करण (७४०।१००-१०३)
  - (८) उनका काश्यपगोत्र एवं तीन नाम,

पिता के तीन नाम,

माता के तीन नाम,

- चाचा. साई. बहिन. पत्नी, पुत्री एवं पौत्री के नामों का उल्लेख (७४३, ७४४)(०४-१०९) (९) तीस वर्ष का गृहस्थवास, माता-पिता के देवलोक जाने पर अपनी प्रतिज्ञा पूरी होने
- पर सभी बस्तुओं का त्यामकर एवं दाताओं में विभाजित कर प्रवच्या छेना (७४६, ७६६।११०, ११९, ११३, ११४)
  - (१०) मार्गशीर्षं कृष्ण १० को दीक्षा ली (७६६।१११, ११४)
  - (११) सभी उपसर्गों को सहन किया (७७१।११६)
- (१२) संबम, तप, ब्रह्मचर्य, समिति एवं गुप्ति पूर्वक निर्वाणमार्ग मे भावना करते हुए विहार करना (७७०।१२०)
- (१३) तेरहवें वर्ष में वैशाख शुक्ल दसमी को ऋजुबालिका नदी के किनारे श्यामाक के खेत में जुम्मिकग्राम के बाहर शालवृक्ष के नीचे केवलज्ञान को प्राप्ति (७७२।१२०)
  - (१४) सर्वं भावों के जाता बनकर विहार करने लगे (७७३।१२१) (१५) निर्वाण प्राप्त होने पर देवताओं (द्वारा महिमा) के आगमन से कोलाहल (७७४।१२५)

## कल्पसत्र में प्रकारान्तर से मिलने वाली सामग्री

- (१६) जब से भगवान महावीर गर्भ मे आये तब से उस कुल की अमूल्य वस्तुओं के कारण बढि होने लगी (७४०/८५)
  - [कल्पसूत्र में यह बात मात्र अर्वाचीन हस्तश्रतों मे ही मिलती है ]
- (१७) परिपक्त ज्ञान वाले होने की बात (७४२) कल्पसूत्र (९,५४,७६) में स्वप्त के फल बतलाते समय कही गयी है।

### १. (ख) शब्दों के क्रम में भेद

तादश सामग्री मिलते हुए भी दोनों के पाठों मे कभी-कभी शब्दो के कम में अन्तर है।

तावृथ सामग्रा मिलत हुए मा दाना के पाठा में कमा-कमा शब्दा के क्रम में अन्तर है। [मूल पाठ कल्पसूत्र का है जब कि आचाराग का पाठ संख्या-क्रम से बताया गया है।]

| (१) क० सू० १ | अणते       | अणुत्तरे   | निव्वाघाए अव्वाघाते | निरावरणे |
|--------------|------------|------------|---------------------|----------|
| आचा० ७३३     | ٩          | Ę          | ą                   | ¥        |
|              | कसिणे      | पहिंदुन्ने | केवलवरनाणदंसणे      |          |
|              | 8          | ર          | ı                   |          |
|              | समुप्यन्ने | साइणा      | परिनिव्दुए          | भगवं     |
|              | ۷          | ٩          | 22                  | १०       |

(२) क० सू० २ आचा० ७३४ के कम में बहुत अन्तर है।

(B) あっ सっ B चडस्सामि त्ति जाणह. चयमाणे न जाणइ, चुए मि त्ति जाणइ। भाचा॰ ७३४ गिम्हाण (४) क० स० ९३ मासे टोच्चे पक्खे वतमे माचा० ७३६ 98 85 90 23 चित्तसृद्धे चित्त सुद्धस्स तेरसीदिवसेणं तेरसीपक्खेणं ष 88 24 38 १७ १८ (तेरसीपक्खेणं) नवण्हं मासाणं पहिपुन्नाणं ۶ ₹ राइंदियाणं विइक्कंताणं पुब्बरत्तावरत्त-अद्घटमाण ų जोगमवागएणं जोगोवगतेणं कालसमयंसि हत्युत्तराहि तक्खत्तेणं २१ १९ आरोगा आरोगं (अरोगा अरोगं) दारयं 25 23 पयाया (पसूया) ।

२४ (५) का सुरु १२० के कम में काफी अन्तर है।

# आचा॰ ७७२ १. (ग) भाषा सम्बन्धी तस्रना

जो जो प्रकरण दोनो ग्रन्थों मे समान रूप से मिलते है उनकी भाषा का अध्ययन करने पर दोनों की भाषा में प्राचीनता-अर्वाचीनता का भेद नजर नहीं आता है।

प्रथमा एक॰ व॰ के लिए 'ए' विभक्ति, सप्तमी ए॰ व॰ के लिए 'ए' और अंसि', भविष्य-काल के लिए 'स्स' विकरण, 'भू' धातु के 'भव' एवं 'हो' रूप एवं संबंधक भृत क्रुटरत के लिए प्रमुक 'ता, च्वा, दुराययों के अनुपात में कोई खात बन्तर मालूम नहीं होता है बतः दोनों ग्रंथों के मूल पाठ की रचना सामान्यतः एक समान लगती है। च्विन परिवर्तन एवं प्रत्ययों की दृष्टि से कुछ रूप आचारांग में तो कुछ रूप करन्तन में प्राचीन मालूम होते हैं।

| प्राचीन रूप           | अवाचीन रूप           |
|-----------------------|----------------------|
| (आचारांग)             | (कल्पसूत्र)          |
| गोत्तस्स (७३४)        | गुत्तस्स (३)         |
| वसुभाणं, सुभाणं (७३५) | बसुहे, सुहे (२७)     |
| चैत्तसुद्धे (७३६)     | चित्तसुद्धे (९३)     |
| नामधेजना (७४४)        | नामधिज्जा (१०४, १०८) |
| दासारेस् (७४६)        | दायारेहि (१११)       |

( कल्पसूत्र ) ( आचाराग ) इमोसे (२) इमाए (७३४) आबि होत्या (३,३१) यांवि होत्या (७३४, ७३५, ७३७, ७४४)

(कल्पसूत्र में भी 'यावि होल्या' का प्रयोग है २९,९४,) भगिणी (१०७) भइणी (७४४)

२ (क) आचारांग में उपलब्ध ऐसे प्रसंग जो कल्पसूत्र के महाबोर-चरित्र में मिलते हो नहीं हैं—

- (१) पंच धात्रियों द्वारा संवर्धन करना। (७४१)
- (२) प्रवच्या धारण करने के पहले आसिक रहित एवं संयमपूर्वक (अप्युस्सुयाइ: ""वाए विहरित ) पचेन्द्रिय भोगो का सेवन किया । (७४२)
  - (३) भगवान के माता-पिता पार्श्वापत्यी थे और वे महाविदेह में सिद्ध होंगे। (७४५)
- (४) एक सक्त्सर तक दान दिया और अभिनिष्क्रमण के अभिप्राय वाले हुए। (७४६) क्रस्य-सूत्र (१४) के अनुबार एक वर्ष की अवधि तक दान देने का उल्लेख नहीं है और अभिनिष्क्रमण के अभिप्राय वाले होने का भी उल्लेख नहीं है। उसमें तो ऐसा कहा गया है कि भगवान ने अपने आन तब कांन से जब जाना कि निष्क्रमण-काल आ गया है तब दोक्षा ले ले।
- (५) दीक्षा के अवसर पर वैश्रमण देव द्वारा भगवान् द्वारा त्यक आभरण-अलंकारो को ग्रहण करना एवं शक्केन्द्र द्वारा लोच किये हुए केशी को क्षीरोद सागर ले जाना। (७६६)
  - (६) चारित्र धारण करते हो मन:पर्यय ज्ञान का होना । (७६९)
- (७) मनःपर्ययक्षान होने के बाद ऐसा पहले से हो अभिग्रह धारण करना कि बारह वर्ष तक देव-मनुष्य-तिर्यक् कृत उपसर्गा को सम्यक् पूर्वक सहन कहँगा। (७६८)
- (८) दीक्षा के दिन शाम को कर्मारग्राम विहार करना (७७०) जो कि यह पाठ सभी प्रतों मे नहीं मिळता है।
- (९) केवलज्ञान होने पर भगवान् ने प्रथम देवताओं को और बाद मे मनुष्यो को धर्मोपदेश दिया। (৩৩৭)

इतना तो स्पष्ट है कि ये प्रसंग कल्यसूत्र को रचना के बाद आचाराग के इम महावीर-चरित्र मे आये हैं अन्यया उनका उल्लेख कल्पसूत्र म भो हुआ होता।

हन सब अतिरिक्त प्रसमों से महान व्यक्ति को महत्ता का सबर्थन किया गया है जो सभी महान व्यक्तियों के साथ होता है। इन बातों से कुछ का वैभव बढ़ाया गया और उसका एक पूर्व-तीर्थकर के साथ पहुछे से ही सम्बन्ध स्वापित किया गया, त्याग और दान की महिमा बखागे गयी, बचपन से ही वैराय्य की भावना बतायो गयी, संकल्प एवं सहनवर्षिक को महत्यपूर्व स्वाप दिया गया, दिव्य तस्त्रों का समावेश किया गया एव चतुर्व जान की कभी की पुति की गयी।

# २ (स) कुछ ऐसे उल्लेस जिनका स्पष्टीकरण कल्पसूत्र के महावीर-वरित्र के बिना नहीं हो सकता

- (१) एक अनुकम्पाधारी देव ने ['जायमेय' तिकटट्ट] यही आचार, कर्तव्य या रिवाज है ऐसा सोचकर गर्मों की बदलावदली की (७३५) । यह आचार क्या है । उसके बारे में कही पर कुछ भी नहीं कहा गया है जबकि क्ष्यसूत्र (२०) में बड़े ही विक्तार के साथ समझाया गया है कि महान पुरुष बाह्मण कुछ से जन्म नहीं लेते है और शक्तेन्द्र का यह कर्तव्य है कि गर्भ का किसी उच्च कुछ में स्थानान्तर करें ।
- (२) दोक्षा लेते समय अपनी प्रतिज्ञा पूर्ण होने (समल पड्ण्णे) का उल्लेख है (७४६)। यह प्रतिज्ञा नया थी? इसका उत्तर कल्पसूत्र (८७९०) में मिलता है वहाँ पर माम में हो भगवान् महावीर यह अभिग्रह धारण करते हैं कि माता-पिता के जीवन काल में प्रक्रया धारण नहीं कब्ता।

स्पष्ट है कि कल्पसूत्र में इन बातों के आने के बाद इन्हे आचारांग मे जाड़ा गया है।

### २ (ग) कल्पसूत्र से भेद रखने वाले तथ्य

- (१) आचाराग (७३५) गर्भ का अवहरण हो रहा है इस बात को जानते थे। कल्पसूत्र (३१) के अनुसार इसे नहीं जानते थे।
- (२) आचाराग में नलूई (दौहित्री) कोसिय गोत्त की कही गयी है (७४४) जबकि कल्पसूत्र में वह कासथी गोत्त की कही गयी है (१०९)।
- (३) प्रवच्या धारण करने से पहले षष्ट भक्त का त्याग किया और एक शाटक ग्रहण करके लोच किया (७६६) । कल्पसूत्र के अनुसार लोच करने के बाद षष्ट भक्त का त्याग किया और एक देवदूष्य ग्रहण किया (११४) ।

# २ (घ) आचारांग में बाद में जोड़े गये पाठ या बदले हुए तच्य

- (१) अगवान् गर्भावस्था मे ही तीनो बातो को जानते है (तिष्णाणीवगते) (७३४) । इसमें से एक 'चयमाणे ण जाणात' करम्पूत्र मे भी आता है परन्तु आचाराग मे इसके साथ स्पष्टीकरण सम्बन्धी यह पाठ आता है कि ज्यवन काल इतना सूक्ष्म होता है कि ज्यवन की घटना जानी नहीं जा सकती। यह स्पष्टीकरण कर्ल्यूत्र में नहीं है । स्पष्ट है कि आचाराग मे 'सुहुमे णं से काले पण्णत्ते' पाठ बाद में जुड़ा है।
- (२) जन्म (७३६) देवताओं द्वारा उत्सव, तीर्थंकर का बिमयेक एवं कौतुकक्रमें के बाद ऐसा वर्णन है कि जब भगवान् महावीर तामें मे आये तब से कुछ मे सभी तरह से अभिवृद्धि होने लगी थो। वास्तव मे यही बात जन्म के पहले आती चाहिए थो क्योंकि नामकरण के समय (७४०) यही बात पुन: इहरायी गयो है कि हसी कारण से उनका नाम वर्षमान रखा गया।

अतः उपरोक्त पाठ बाद मे जोड़े गये हैं यह बिल्कूल स्पष्ट है।

### २ (ङ) बन्ध पाठों में वृद्धि---

(१) करपमुत्र मे माहणकुण्डम्याम एवं खत्तिय कुडम्याम (२,१०) ऐसा उल्लेख बाता है जब कि आचारांग मे उन्हें दाहिणमाहण कुडपुर एवं उत्तरखत्तिय कुडपुर कहा गया है ( ७२४-७३५ ) । È

- (२) पंचमृष्टिलीच करने के बाद सिद्धों को नमस्कार करना और सर्व पायकमं अकरणीय है ऐसा सोचकर 'सामायिक चारिन' घारण करना ये (७६६) दोनों वार्त करमपूत्र (११४) में नहीं आती हैं। करमपूत्र में तो मुंडन करवाकर बगार से अनगार बनने का हो उल्लेख है जो करमपूत्र के सूत्र १ में भी प्रारम्भ में उल्लिखित है और वैसा हो उल्लेख आवारोग में भी प्रारम्भ में (७३३) साता है। आचारांग में आगे पूर ७६९ में जब उन्हें मनःपर्यं जान होता है तब 'सामायिक युक्त सायोग्यापिक चारिन' का उल्लेख है।
  - (३) हत्युत्तराहि और मुढे भवित्ता (७३३) के बीच 'सव्वतो सव्वत्ताए' का पाठ अधिक है।
- (४) महाविजयसिद्धस्थपुप्पुत्तरवर्वडरीयविसासोचित्यवद्धमाणातो महाविमाणाओ ......
   चूर्त (७३४) (रेखांकित गठ अधिक है )।
  - (५) जन्म के समय जो वर्षा हुई उसमे अमृतवास का उल्लेख कल्पसूत्र मे नही है (७३८) ।
- (६) प्रक्रथ्याका लोच करते समय सिंहासन पर एवं पूर्व दिशाकी ओर मुख करके बैठने का उल्लेख कल्पसूत्र मे नहीं है (७६६)।
- (७) केबलज्ञान के समय 'शाणंतरियाए बट्टमाणस्स' (करुवसूत्र १२०) के बदले आचाराग (७७२) 'सुक्कआणतरियाए बट्टमाणस्स' मे आता है।
  - (८) उड्ढं जाणु बहो सिरस' (७७२) का उल्लेख कल्पसूत्र मे नही है।
  - (९) ऋजुबालिका के मात्र तीर के बदले उसे उत्तर कुल (७७२) कहा गया है।
  - (१०) चैत्य के आसपास के बदले उत्तर-पूर्व दिशा भाग (७७२) कहा गया है।

## २ (च) आचारांग में देव-कृत्य का सारा का सारा असंग बाद में जोड़ा गया है

(१) यह पहले ही स्वष्ट कर दिया गया है कि एक वर्ष तक दान करने का एव क्षिमित्कमण के अभिग्राय वाले हुए ये दोनों वार्त बाद में जोड़ी गयी है। इसके बाद में काने वाली सारी सामग्री (सू० ७८० से ७६५, जिसमे बढ़ा-बढ़ा तथा कभी-कभी अलक्ष्ट्रत वर्णन है) भी बाद में बुढ़ी है। उसमे एक गाबाएँ है जिनकी भाषा अर्थभागभी न होकर महाराष्ट्री है एक उसका छन्द विकसित गांचा छन्द है। (ये गाबाएँ निर्मुक्ति एव विश्वेषावस्थकभाष्ट्य में भी मिलती हैं) इन गायाओं के अलावा जो गायांश है और उसमे जो वर्णन उपलब्ध है यह कस्पपूत्र (११०-११४) मे नहीं मिलता है। इसमे सभी देवताओं का आगमन, शक्तेन्द्र द्वारा दिव्य सिहासन की रचना, मनवानु का अभिवेक, उन्हें बामूवणों से सजाना, शिविका में देवेन्द्रों द्वारा चंवर बुलाना इत्यादि मिलता है।

सूत्र ७६७ एवं ७६८ को दो गावाएँ भो इसी प्रकार बाद में जोड़ो गयो प्रतीत होती हैं। उनमें कहा गया है कि जब भगवान ने बारिच्य धारण किया तब देवो एवं मनुष्यों का घोष शान्त हो गया था तथा देवों के द्वारा उथदेश सुना गया जो कि दोक्षा लेने के ठांक प्रधात तथा केवल ज्ञान को प्रति के पूर्व की घटना है और उस पद्य में (कुछ पाठ रह गया हो ऐसा लगता है) त्रृटियाँ भी हैं। करपत्त में ऐसे उल्लेख नहीं हैं।

(३) इसी देव-कृत्य एवं देव-महिमा के प्रसंग पर सगवात् महावीर को तीर्यंकर कहा गया है (७५०) । वैसे हो करुपसूत्र में भी जो बाद का पाठ है वहां (सु० २) उन्हें चरम तीर्यंकर कहा गया है। अन्य जगह पर मूळ पाठ में तीर्वंकर शब्द नहीं है, सब वयह उन्हें 'समये भगवं महावीरे' कहा गया है। दोनों ही चरित्रों में केवल-क्षान होने के बाद भी उन्हें 'जिन' ही कहा गया है (आचारांग ७७३, करनपुत्र १२१)।

आचारांग की इस सामग्री में समास-बहुलता एवं काव्यास्पक कृत्रिम शैली के दर्शन होते हैं। उदाहरणार्थ—सिंहासन, शिविका, बनसंड बादि के वर्णन ७४७-७६५।

# २. (ब) बाबाराङ्ग के कुछ पाठों को अस्पष्टता एवं ब्याकरण सम्बन्धी त्रृटियाँ

- (१) समणे मगवं महावीरे अण्कंपएणं देवेणं ...कुच्छिस गब्मं साहरति (७३५) । 'साहरति' के स्थान पर 'साहरिने' होना चाहिए ऐसा सम्पादक ने भी सचित किया है ।
- (२) तं ण राइं देवेहि देवोहि य"""उप्जिल्लमभूते वावि होत्या (७३७)। वावि के पहले 'करने के अर्थ वाला' कोई रूप आना चाहिए था। कत्यसूत्र में (१४) ऐसा पाठ है—'सा णं रवणी""उप्जिलमाणभूवा होत्या' जो व्याकरण की दृष्टि से शुद्ध है।
- (३) सूत्र ७७२ में 'गिम्हाणं बोसे मासे' गठ आया है कल्पसूत्र मे (१२०) 'दोच्चे मासे' आता है। यहाँ सम्पादक ने कोई स्पष्टीकरण नहीं दिवा है।

# ३ (क) कल्पसूत्र में उपलब्ध परन्तु आचारांग में अनुपलब्ध सामग्री

- (१) तेईस तीर्यंकरों के पश्चात् चरम तीर्यंकर के रूप में पूर्व तीर्यंकरों के निर्देश के अनुसार गर्भ में अवतरण (२)
- (२) गर्भधारण करते समय देवानन्दा द्वारा चौदह स्वध्न देखना: चिश्राला द्वारा भी उसी प्रकार स्वध्न-दर्शन (३२-८३): (पित की सूचित करना एवं पित द्वारा स्वध्न फरू कहना (६-१२), स्वध्नों का विस्तृत वर्णन, स्वध्ननल्कण पाठकों से उनके फरू-विषयक जानकारी प्राप्त करना ) [स्वध्न विषयक वर्णन बाद मे जोड़ा गया है ऐसा पूज्य मुनि त्रीपुच्यविजयजी का स्पष्ट अभिप्राय है ]
  - (३) गर्भापहरण के बाद सिद्धार्थ के घर में देवताओं द्वारा बहुमूल्य निधान लाना (८४)।
- (४) माता पर अनुकम्पा लाकर भगवान महाबीर द्वारा गर्भ में हलन-चलन बन्द कर देना और फिर अभिग्रह भारण करना कि माता-पिता के जीते प्रवज्या भारण नहीं करूँगा (८७-९१) (आचारांग में मात्र प्रतिज्ञा पूरी होने का उल्लेख हैं)।
- (५) कुण्डपुर को सजाने ना वर्णन, नामकरण के अवसर पर दशाह मनाने का लम्बा वर्णन (९६-९९)।
  - (६) गुरुजनों की आज्ञालेकर प्रवज्याधारण करना (११०)।
  - (७) वर्षाधिक समय तक चीवर रखना, बाद में 'अचेल पाणि-पडिग्गह' बनना (११५)।
  - (c) इसके पश्चात् जो सामग्री मिलती है वह आचारांग में नहीं दो गयी है—

र्गाव और नगर में ठहरने की मर्यादा, वर्षावास एवं स्वकों का उल्लेख, इन्द्रभूति गौतम को केवल-ज्ञान, मल्लिवियों एवं लिच्छिवियों द्वारा द्रव्योद्योत करना, भविष्यवाणी इत्यादि (११७-१४७) ।

- (९) आचारोग के महावीर-चरित्र के साथ तुलना करने पर ये सब प्रमंग बाद में जुड़े हैं ऐसा स्पष्ट मालम होता है।
- (१०) इनके अलावा सकेन्द्र द्वारा की गई स्तृति (१३-१६), उनके द्वारा यह विचार करना कि तीर्थंकर ऐसे कुल मे जन्म ले हो नहीं सकते और हिरणेयमेंसि की नियुक्त करके गर्म का अप-हरण करवाने तक का प्रसंग (१७-२८) बाद में जोड़ा गया है। इतने लम्बे वर्णन के बाद जिसमें पार्थाप्टरण हो जाता है करत्युत्र के सुत्र ३० में गर्भाप्टरण कि जाता है बत्यपूत्र के सुत्र ३० में उपभावस्य जाता के बात संधेष में फिर से कही गयी है। इससे मालूम होता है कि सुत्र ३० में उपलब्ध सामग्री का हो विस्तारपूर्वक वर्णन बाद में १७ से २८ सूत्रों में किया गया है। इसी सूत्र २० की सामग्री आचारांग के सूत्र ७३५ में मी वैसी हो मिलती है। अतः स्पष्ट है कि विस्तृत वर्णन बाद का है।
- (११) सामान्य शाटक के बदले में देव-दृष्य का उल्लेख (११४), उन्हें तेलोक्कनामग और धम्मवर बक्कबट्टी कहना (१), एक अनुकम्पक देव के बदले शक्केंद्र एव हरिणेगमेशि को गर्भापहरण के साथ जोड़ना (१७ २८) जन्म के समय अमूल्य वस्तुओं की वर्षा राजमवन में ही करवाना (१०९), अपहरण के समय 'अप्पाबाहं अप्पाबाहेण' का उल्लेख (३०) एव जन्म के समय 'पुंजरतावरकाल-सम्मीत (३०,९३) का उल्लेख, जन्म के समय पर अनेक वस्तुओं की वर्षा (९५) और गर्भ में आने पर समृद्धि में अनेक अधिक वस्तुओं का जुड़ना (८५), महावीर के विशेषणों में वृद्धि (११०,१२०) दीक्षा के समय देवो और लोगों डारा स्तुति एगं प्रशंसा का प्रकरण (११०-११३)!

ये सब बातें आचारांग में उपलब्ध नहीं हैं और कल्पसूत्र में भी बाद में जोड़ी गई है।

# ३. (स) भाषा में त्रृटियाँ

(१) समणे भगव महावीरे' "

आरोगा आरोग दारयं पयाया—९३

३. (ग) समास युक्त एवं कृत्रिम शैली होने के कारण निम्न प्रसग बाद मे जुड़े है ऐसा स्पष्ट है।

गर्भापहरण का प्रसग (१३-१५) शयनगढ़ (३३)

स्वप्तों के वर्णन (३४-४७)

बट्टनशाला, मज्जनगृह, उपस्थानशाला,

स्वप्न पाठकों द्वारा स्वप्न-फल कहना (६३-७६)

जन्मोत्सव मनाना (९७-९९)

दीक्षा के लिए प्रस्थान (११३)

विहार काल में भगवान महाबीर की सहिष्णुता (११७-११९)

### ४. उपसंहार

करुपसूत्र एवं बाचारांग के महावीर-चरित्र में समय-समय पर वृद्धि एवं परिवर्तन होते हुए भी बाचारांग में कुछ मूल बानें सुरक्षित रही हैं वो करुपसूत्र से प्राचीन रुपती है और वे इस प्रकार है—

- (१) आचारांग में कुण्डपुर (७३४, ७३५, ७५३) को एक संनिवेश कहा गया है जब कि करुपसत्र में उसे (२, १५, १९, २३, २५, २७, ३०) एक नगर कहा गया है।
- (२) आचारांग में गर्भापहरण के साथ (७३५) मात्र एक अनुकम्पक देव जुड़ा हुआ है जब कि कल्पसूत्र मे इस देव को हरिणेगमेंसि (१७-२८) कहा गया है और इस कार्य के साथ शक्रंन्द्र को भी जोड़ दिया गया है। हरिणेगमेंसि का यह वर्णन भगवतीस्त्र में (सु०१,७) आता है।
- (३) आचारांग में प्रवच्या के समय एक घाटक ग्रहण (७६६) करने का उल्लेख है जब कि बत्तम्त्र में (१४) उसके साथ दिव्यता बोड़ कर उसे देवदुव्य कहा गया है। आचारांग प्रथम श्रुतस्कर्भ के उबहाणपुत (२५५) में भी देवदुव्य का उल्लेख नहीं है। यो वेविमेण वर्रण पिहिस्सामि। प्रस्तु वस्त्र का ही उल्लेख हैं। आचारांग के अनुसार (७६६) एक घाटक ग्रहण करके दीक्षा के समय सभी आभरण-अंलकारों का त्याग करते हैं। बाद में कही पर भी उस शाटक का उल्लेख नहीं आता है इससे ऐसा अनुमान हो सकता है कि दीक्षा के कुछ समय बाद उस शाटक को भी त्याग दिया होगा। उवहाणपुत (२५०,२७५) के अनुमार उसे वर्षीधिक रवा था। कर्मणम १९५०) के अनुमार देवदुव्य को एक वर्ष के बाद छोड़ दिया था।
- (४) इन तथ्यों के आधार से कहा जा मकता है कि सभी परिवर्तनों के बावजूद भी आचा-रांग के द्वितीय श्रृतरूक्त का महाबीर-बरित्र आचारांग के प्रथम श्रुतरूक्त के मृत्र के नजदीक प्रतीन होता है। करन्यून का महाबीर-विर चाहे प्रथम स्थिति मे आचारांग के द्वितीय श्रृतरुक्त्य के महाबीर-बरित्र का आधार रहा हो, किन्तु बाद में उसमें बहुत अधिक जोड़ दिया गया है और इस प्रकार वह अपने मुल रूप में स्थित नहीं रह नका।

#### (५) महाबीर-चरित्र : संभावित विकास

मूल प्रसंग १ से ५ एवं दोनों ग्रन्थों में विकसित सामग्री

# आचारांग कल्पसूत्र

- (१) गर्भ में अवतरण
- (क) कुल की समृद्धि मे वृद्धि होना।
- (क) तेईस तीर्थं करों के बाद,
- (ख) पूर्व तीयँकरों के निर्देशानुसार,
- (ग) चरम तीर्थंकर के रूप में गर्भ में आना,
- (घ) कुल की समृद्धि मे वृद्धि होना [आचारांग के बाद कल्पसूत्र मे जुड़ा होगा क्योंकि अर्वाचीन प्रतों मे हो यह बात मिलती है!]
- (ङ) स्वप्न-दर्शन
- (च) स्वप्न-वर्णन [स्वप्न-वर्णन के बाद यह जोड़ा गया होगा ।]

### (२) गर्भ का अपहरन

- (क) एक अनुकम्पक देव द्वारा अपहरण ['जीयमेयं' शब्द कल्पसूत्र से लिया गया ]।
- (ख) दोक्षा लेते समय प्रतिज्ञा पूरी होने का उल्लेख मात्र [माता-पिता के जीवन काल में दीक्षा नहीं लेने की यह बात कल्पसत्र से ली गयी है ]।
- (क) 'जीयमेयं का वर्णन
- (स) शक्रेन्द्र एवं हरिणेगमेसि देव को इस घटना के साथ जोड़ना [यह आचारांग के बाद की सामग्री मालूम होती है]।
- (ग) शकन्द्र द्वारा स्तुति ।
- (घ) देवताओं द्वारा सिद्धार्थ के घर बहुमूल्य निधान लाना (स्वतन्त्र)।
- (ङ) अनुकम्पावश गर्भं मे हलन-चलन बन्द करना।
- (च) माता-पिता के जीवन काल में दीक्षा नहीं लेने का अभिग्रह धारण करना !

#### (३) नामकरण

- (क) दशाह का उल्लेख मात्र।
- (स) पाँच धात्रियों द्वारा संवर्धन।
- (ग) परिपक्व ज्ञान वाले होना।
- (ध) आसक्ति रहित पंचेन्द्रिय भोगों का सेवन संयम-पूर्वक करना ।
- (ङ) माता-पिता को पार्स्वापत्यी कहना (स्वतन्त्र)।
- (च) एक संवत्सर तक दान देना।
- (छ) दीक्षा लेने के अभिप्राय वाले होना।
- (ज) इसके बाद देवों द्वारा महिमा।
- (४) प्रवस्या
- (क) एक शाटक ग्रहण करके प्रवच्या धारण करना ।

- (क) नामकरण के अवसर पर दशाह मनाने का सम्बावर्णन।
- (ख) तस समय नगरी को सजाना।
- (ग) परिपक्त झान वाले होने की यह बात स्वप्न-फल बताते समय स्वप्न-वर्णन में कह दी गयी है।

(क) गुरुजनों की आज्ञा लेकर दोक्षा ग्रहण करना (स्वतन्त्र)। आचाराग एवं कल्लासूत्र मे विणत महावीर-चरित्रो का विक्लेषण एवं उनकी पूर्वीपरता का प्रक्न ११

(ख) वैश्रमण एवं शक्रेन्द्र द्वारा आभरण एवं केश-ग्रहण करना।

- (ग) उस अवसर पर मनःपर्ययज्ञान का होना।
- (ध) बारह वर्ष तक उपसर्ग सहन करने की प्रतिज्ञा धारण करना।
- (५) केवल ज्ञान
- (क) प्रथम उपदेश पहले देवताओं को और बाद में मनुष्यों को देना।

(ख) शाटक के बदले देवदूष्य का उल्लेख ।

(ग) वर्षाधिक चीवर धारण कर बाद में उसका त्याग।

अहमदाबाद

# अन्तकृद्दशा की विषय वस्तु : एक पुनर्विचार

#### प्रो॰ सागरमल जैन

अन्तकृद्दशा जैन अग-आगमों का अष्टम अंगसूत्र है। स्वानांगसूत्र में इसे दश दशाओं में एक बताया गया है। अन्तकृद्दशा की विषयबस्तु से सम्बन्धित निर्देश स्वेताम्बर आगम साहित्य मे स्थानांग, समवागंग, नन्दीसूत्र में तथा दिगम्बर परम्परा में राजवातिक, धवला तथा जयधवला में उपलब्ध है।

## अन्तकृद्दशा का वर्तमान स्वरूप

वर्तमान मे जो अन्तकृद्शा उपलब्ध है उसमे आठ वर्ग है। प्रथम वर्ग मे गौतम, समुद्र, मागर, गम्भीर, स्तिमित, अचल, काम्पिल्य, अक्षोभ, प्रसेनजित और विष्णु ये दस अध्ययन उपलब्ध है। द्वितीय श्रुतस्कन्ध में आठ अध्ययन है इनके नाम हैं-अक्षोभ, सागर, समुद्र, हिमवन्त, अचल, धरन, पूरन और अभिचन्द्र । तुतीय वर्ग मे निम्न तेरह अध्ययन हैं-(१) अनीयस कुमार, (२) अनन्तसेन कुमार, (३) अनिहत कुमार, (४) विद्वत् कुमार, (५) देवयश कुमार, (६) शत्रुसेन कुमार, (७) सारण कुमार, (८) गज कुमार, (९) सुमुख कुमार, (१०) दुर्मुख कुमार, (११) कृपक कुमार, (१२) दारुक कुमार, (१३) अनादृष्टि कुमार। इसी प्रकार चतुर्थं वर्ग में निम्न दस अध्ययन है-(१) जालि कुमार, (२) मयालि कुमार, (३) उवयालि कुमार, (४) पुरुषसेन कुमार, (५) वारिषेण कुमार, (६) प्रद्युम्न कुमार, (७) शाम्ब कुमार (८) अनिरुद्ध कुमार, (९) सत्यनेमि कुमार और (१०) दढनेमि कुमार । पचम वर्गमे दस अध्ययन है जिनमे आठ कृष्ण की प्रधान पत्नियों और दो प्रदास्त की परिनयों से सम्बन्धित है। प्रथम वर्ग से लेकर पाँचवें वर्ग तक के अधिकांश व्यक्ति कृष्ण के परिवार से संबन्धित है और अरिष्टनेमि के शासन में हुए है। छठे, सातवें और आठवें वर्गका सम्बन्ध महावीर के शासन से हैं। छठें वर्ग के निम्न १६ अध्ययन बताये गये है-(१) मकाई, (२) किकम, (३) मुद्दगरपाणि, (४) काश्यप, (५) क्षेमक (६) घृतिधर, (७) कैलाश, (८) हरिचन्दन, (९) बारत, (१०) सुदशन, (११) पुष्पभद्र, (१२) सुमनभद्र, (१३) सुप्रतिष्ठित, (१४) मेघकुमार, (१५) अतिमक कुमार और (१६) अलक्क (अलक्ष्य) कुमार । सातवें वर्ग में १३ अध्ययनों के नाम निम्न हैं --(१) नन्दा, (२) नन्दवती, (३) नन्दोत्तरा, (४) नन्दश्रेणिका, (५) महता, (६) समहता, (७) महा-मरुता, (८) मरुद्देवा, (९) भद्रा, (१०) सुभद्रा, (११) सुजाता, (१२) सुमनायिका, (१३) भूनदत्ता ! आठवें वर्ग मे कालो, सुकाली, महाकाली, कृष्णा, सदर्शना, वोरकृष्णा, रामकृष्णा, कर्मसेनकृष्णा और महासेनकृष्णा इन दस श्रीणक की पत्नियों का उल्लेख है। उपर्युक्त सम्पूर्ण विवरण को देखने से केवल किंकम और सुदर्शन ही ऐसे अध्याय है जो स्थानाग मे उल्लिखित विवरण से नाम साम्य रखते हैं, शेष सारे नाम भिन्न है।

### बन्तकृद्धा की विषयवस्तु सम्बन्धी प्राचीन उल्लेख

स्थानांग में हमें सर्वप्रथम अन्तक्रह्शा की विषयवस्तु का उल्लेख प्राप्त होता है। इसमें अन्तक्रह्शा के निम्न दस अध्ययन बताये गये हैं। निम, मार्तग, सोमिल, रामगुप्त (रामपुप्त), सुदर्शन जमाली, अयाली, किकम, पल्लतेतीय बौर फालअम्बपुत्र । यदि हम वर्तमान से उपलब्ध अन्त-कृद्धा को देखते हैं तो उसमें उपर्युक दस अध्यायों में केवल दो नाम सुदर्शन और किकम उपलब्ध हैं।

समवायांग में अन्तक्रदृशा की विषयवस्तु का विषयण देते हुए कहा गया है कि इसमें अन्तक्रत जीवों के नगर, उद्यान. बेरव, बन्तक्रय, राजा, मारा-पिता, समक्तर-ल, धर्मावार, धर्मक्रम, इह लोक और परलोक वी ऋदि विशेष, मोग और उनका परित्याग, अक्रज्या, अृतक्षान का ध्यान, तप तथा क्षमा आदि बहुविध प्रतिमाओं, मत्रह प्रकार के संयम, ब्रह्मचर्ग, लार्किचन्य, समिति, गृति, अप्रमाद, योग, स्वाध्याय और ध्यान सम्बन्धी विवरण है। आगे इसमें बताया गया है कि इसमें उत्तम, संयम को प्राप्त करने तथा परिवर्हों के जोतने पर चार कर्मों के क्षर होने से केक्रज्ञान की प्राप्त करने तथा परिवर्हों के जोतने पर चार कर्मों के क्षर होने से केक्रज्ञान की प्राप्त कर प्रकार से होती है इसका उल्लेख है साथ ही उन मृतियों की अमण पर्याय, प्रायोग्यमन, अनवन, तम और रजप्रवाह से युक्त होकर मोक्षस्त्र को प्राप्त करने सम्बन्धी उल्लेख हैं। समायाग के अनुसार इसमे एक अनुसरकच्य, इस अध्ययन और सात वर्ग बत्तलों गये हैं। जबकि उपलब्ध अन्त-कृत्या में आठ वर्ग है अर्दा समवायाग में बत्तमांग की मान्यता और उसके सामने उपलब्ध प्रन्य में एक समन्त्य बैठाने का प्रयास किया है। ऐसा लगता है कि समवायांगकार के सामने उपलब्ध प्रन्य में एक समन्त्य बैठाने का प्रयास किया है। ऐसा लगता है कि समवायांगकार के सामने स्थानांग में जिल्लाक्षत अन्तक्रहृशा लुप्त हो चुकी थी और मात्र उसके स्थान पर वर्तमान उपलब्ध अन्त किया एक से स्थान पर वर्तमान उपलब्ध अन्त के कम से कम से कम सात वर्गों का निर्माण हो चुका था।

नन्दीसूत्रकार अन्तकुद्शा के सम्बन्ध मे जो विवरण प्रस्तुत करता है वह बहुत कुछ तो समवासाम के ममान ही है किन्तु उसमें स्पष्ट रूप से इसके आठ वर्ग का उल्लेख आप है। समबा-यांगकार जहां अनल्ह्या की दस समृदेशन कालों की चर्चा करता है वहां नन्दीसूत्रकार उसके आठ उ उद्देशन कालों की चर्चा करता है। इस प्रकार यह स्पष्ट है कि बत्नाम ने उपलब्ध अनतकुद्शा की रचना समवायाग के काल तब बहुत कुछ हो चुको थी और वह अन्तिम रूप से नन्दीसूत्र की रचना के पूर्व अपने अस्तित्व में आ चुका था। स्वेताम्बर परम्परा मे उपलब्ध तीनों विवरणों से हमे यह ज्ञात होता है कि स्थानाग मे उल्लिखत अन्तकृद्शा प्रथम सस्करण की विषयवस्तु किस प्रकार से उससे अलग कर दो गई और नन्दीसूत्र के रचना काल तक उसके स्थान पर नवीन सस्करण किस

यदि हम दिगम्बर साहित्य की दृष्टि से इस प्रश्न पर विचार करें तो हमे सर्व प्रयम तत्त्वार्थ-वातिक में अन्तकृह्या की विषयवस्तु से सम्बन्धित विवारण उपलब्ध होता है। उसमें निम्न दस अध्ययनों की सूचना प्राप्त होती है—र्नाम, मातंप, सोमिक, रामपुत, सुरद्यंन, यमलीक, वलोक, क्रिकम्बल और पातालम्बक्षुत्रन। यदि हम स्थानांग में उस्लिखित अन्तकृह्या के दस कथ्ययनों से इनकी तुलना करते हैं तो इसके यमलिक बौर बलिक ऐसे दो नाम हैं, यो स्थानांग उल्लेख से मिन्न है। वहाँ हनके स्थान पर जमाली, मयाली (समाली) ऐमें दो अध्ययनों का उल्लेख है। पुत्र: चित्तक्त

१. स्थानाग, स्थान १०।

का उल्लेख तरवार्थ वात्किकार ने नहीं किया है। उसके स्थान पर पाल और अम्बष्टपुत्र ऐसे दो अलग अलग नाम मान लिये हैं। वाद हम इसकी प्रामाणिकता की चर्ची में उतरें तो स्थानांग का विवरण हमें सर्वाधिक प्रामाणिक लगता है।

स्थानांग में अन्तकददशा के जो दस अध्याय बताये गये हैं उनमे निम नामक अध्याय वर्तमान में उत्तराध्ययनसूत्र में उपलब्ध है। यद्यपि यह कहना कठिन है कि स्थानांग में उल्लिखित 'निम' नामक अध्ययन और उत्तराध्ययन में उल्लिखित 'निम' नामक अध्ययन की विषयवस्त एक थी या भिन्न-भिन्न थी। निम का उल्लेख सुत्रकृतांग मे भी उपलब्ध होता है। वहाँ पाराशर, रामपुत्त आदि प्राचीन ऋषियों के साथ उनके नाम का भी उल्लेख हुआ है। स्थानांग मे उल्लिखत द्वितीय 'मातग' नामक अध्ययन ऋषिभाषित के २६वें मातंग नामक अध्ययन के रूप मे आज उपलब्ध है। यद्यपि विषय-वस्त की समरूपता के सम्बन्ध में यहाँ भी कछ कह पाना कठिन है। सीमिल नामक ततीय अध्ययन का नाम साम्य ऋषिमाषित के ४२ वें सोम नाम अध्याय के साथ देखा जा सकता है। रामप्रत नामक चतर्च अध्ययन भी ऋषिभाषित के तेईसवें अध्ययन के रूप में उल्लिखित है। समवायांग के अनुसार डिगुद्धिदशा के एक अध्ययन का नाम भी रामपूत्त था। यह भी सभव है कि अन्तकृद्दशा इसिभासियाई और द्विगद्भिद्वा के रामपत्त नामक अध्ययन की विषयवस्त भिन्न हो चाहे व्यक्ति वही हो। सुत्रकृतागकार ने रामपुत्त का उल्लेख अहंत प्रवचन में एक सम्मानित ऋषि क रूप में किया है। रामपुत्त का उल्लेख पालित्रिपिटक साहित्य में हमे विस्तार से मिलता है। स्थानाग में उल्लिखित अन्तकृद्दशा का पाचवां अध्ययन सुदर्शन है। वर्तमान अन्तकृद्दशा मे छठे वर्ग क दशवें अध्ययन का नाम सुदर्शन है। स्थानाग के अनुसार अन्तकृदृदशा का छठा अध्ययन जमाली है। अन्तकृदृदशा मे सुदर्शन का विस्तृत उल्लेख अर्जन मालाकार के अध्ययन में भी है। जमाली का उल्लेख हमें भगवती-सूत्र में भी उपलब्ध होता है। यद्यपि भगवतीसत्र में जमालों को भगवान महावोर के कियमानकृत क सिद्धान्त का विरोध करत हुए दर्शाया गया है। क्वेताम्बर परम्परा जमाली को भगवान महाबीर का जामातू भी मानती है। परवर्ती साहित्य निर्यक्ति, भाष्य और वृश्यिों में भी जमाली का उल्लेख पाया जाता है और उन्हें एक निह्नव बताया गया है। स्वानाग की सूची के अनुसार अन्तकृद्दशा का सातवाँ अध्ययन भयाली ( भगाली ) है। 'भगालो मेतेजज'। ऋषि माषित के १३ वें अध्ययन मे उल्लिखित है। स्थानांग की सूची मे अन्तकृददशा के आठवाँ अध्ययन का नाम किकम या किकस है। बर्तमान मे उपलब्ध अन्तक़ददशा मे छठें वर्ग के द्वितीय अध्याय का नाम किकम है, यद्यपि यहाँ तरसम्बन्धो विवरण का अभाव है। स्थानाग मे अन्तकतहशा के ९ वें अध्ययन का नाम चिल्वकया चिल्लवाक है। कुछ प्रतियों मे इसके स्थान पर 'पल्लेतीय' ऐसा नाम भी मिलता है इसके सम्बन्ध में भी हमें कोई विशेष जानकारी नही है। दिगम्बर बाचार्य बकलकदेव भी इस सम्बन्ध में स्पष्ट नहीं है। स्थानांग में दसवें अध्ययन का नाम फालअम्बरूपत्त बताता है। जिसका संस्कृतरूप पालअम्बष्ठपुत्र हो सकता है। अम्बद संन्यासो का उल्लेख हमे भगवतीसूत्र में विस्तार से मिलता है। अम्बद्ध के नाम स एक अध्ययन ऋषिभाषित मे भी है। यद्यपि विवाद का विषय यह हो सकता है कि जहां ऋषिभाषित और भगवती उसे अम्बढ परिवाजक कहते हैं वहा उसे अम्बढपल कहा गया है।

ऐतिहासिक दृष्टि से गवेषणा करने पर हमें ऐसा लगता है कि स्थानांग में अन्तकृद्दशा के जो १० अध्ययन बताये गये हैं वे यथार्थ व्यक्तियों से सम्बन्धित रहे होंगे क्योंकि उनमें से अधिकांश के उल्लेख बन्य स्रोतों से मी उपलब्ध हैं। इनमें से कुछ तो ऐसे हैं जिनका उल्लेख बौद्ध परम्परा में मिल जाता है यथा—रामपुत्त, सोमिल, मातंग बादि।

अन्तकृद्दशा की विधयबस्तु के सम्बन्ध में विचार करते समय हम सुनिश्चितक्य से इतना कह सकते हैं कि इत सबमें स्थानांग सम्बन्धी विचरण अधिक प्रामाणिक तथा ऐतिहासिक सस्यतां को लिये हुए है। समायांग में एक ओर इसके दस अध्यवन बताये गये हैं तो दूसरी ओर समयायांगकार सात वर्गों को भी चर्चा करता है इससे ऐसा लगता है कि समयायांग के उम्पृक्ष विवरण लिखे जाने के समय स्थानांग में उस्लेखित अन्तकृद्दशा की विवयबस्तु बदल चुकी थी किन्तु वर्तमान में उपलब्ध अन्तकृद्दशा का पूरी तरह निर्माण भी नहीं हो पाया था। केवल सात हो वर्ग बने थे। वर्तमान में उपलब्ध अन्तकृद्दशा का पूरी तरह निर्माण भी नहीं हो पाया था। केवल सात हो वर्ग बने थे। वर्तमान में उपलब्ध अन्तकृद्दशा की स्वना नन्दीसुत्र में तरसम्बन्धी विवरण लिखे जाने के पूर्व निश्चित क्ये से हो चुकी थी वर्योंक नन्दीसुत्रकार उसमें १० अध्ययन होने का कोई उल्लेख नहीं करता है। साथ ही वह आठ वर्गों की चर्चा करता है। वर्तमान अन्तकृद्दशा के भी आठ वर्ग ही हैं।

उपर्युक्त विवरण से हम इस निरुद्ध पर पहुँच सकते हैं कि वर्तमान में उपलब्ध अन्तकृत्-दक्षा की विषयवस्तु नन्दीसूत्र की रचना के कुछ समय पूर्व तक बस्तित्व में बा गई थी। ऐसा लगता है कि वल्लभी वाचना के पूर्व ही प्राचीन अन्तकृत्वका के अध्यायों की या तो उपेक्षा कर दी गयी या उन्हें यत्र-तत्र अन्य प्राची में जोड दिया गया था और इस प्रकार प्राचीन अन्तकृत्वका की विषयवस्तु के स्थान पर नवीन विषयवस्तु स्थ दी गयी। यहां यह प्रश्न स्थानीविक रूप से उपलब्ध हो सकता है कि ऐसा क्यों निवा गया। क्या विस्मृति के बाधार पर प्राचीन अन्तकृत्वत्वा की विषय-वस्तु लुप्त हो गयी अथवा उसकी प्राचीन विषयवस्तु सप्रयोजन वहां से अलग कर दी गई।

भेरी मान्यता यह है कि विषयवस्तु का यह परिवर्तन विस्मृति के कारण नहीं, परन्तु सप्र-योजन ही हुआ है। अन्तकृद्दशा की प्राचीन विषयवस्तु में जिन दस व्यक्तियों के विदित्र का विश्वण किया गया वा उनमें निश्चित रूप से मातंग, अन्वह, रामगुल, भयाली (भगाली) जमाली आदि ऐसे हैं जो चाहें किसी सम्म तक जैन परम्परा में सम्मान्यरूप से रहे हीं किन्तु अब वे जैन परम्परा के विरोधी या बाहरी मान किये गये थे। जिन प्रणीत, अंग मुचों में उनका उल्लेख रखना समृचित नहीं माना गया अतः जिस प्रकार प्रस्तव्याकरण से ऋषिमाधित को ऋषियों के उपदेशों से अपरोजन अल्का किया गया उदी प्रकार अन्तकृद्दशा से इनके विदरण को भी सम्मावन्य करना किया। यह मी सम्भव है कि जब जैन परम्परा में श्रीकृष्ण को वासुदेव के रूप में स्वीकार कर लिया। याता जनके तथा उनके परिवार से सम्बन्धित कथानकों को कही स्थान देना आवश्यक था। अतः अन्त-कृद्दशा की प्राचीन विश्ववस्तु को बदल कर उसके स्थान पर कृष्ण और उनके परिवार से

अन्तकृद्दशा की विषयवस्तु की चर्चा करते हुए सबसे महत्त्वपूर्ण तथ्य हमारे सामने यह आता है कि दिवास्त्र रारम्परा में अन्तकृद्धा की जो विषयवस्तु तत्वार्यवातिक में उल्लिखत है वह स्थानांग की सूची से बहुत कुछ मेल खाती है। यह कैसे सम्मव हुआ ? दिवास्त्र रारम्परा जहाँ अङ्ग-आगमों के लोग को बात करती है तो फिर तत्त्वार्यवातिककार को उसकी प्राचीन विषयवस्तु के सर्वथ में जानकारी कैसे हो गई। मेरी ऐसी मान्यता है कि स्वेतास्त्र आगमसाहित्य के सम्बन्ध में दिवास्त्र परम्परा में जो कछ भी जानकारी प्राप्त हुई है वह यापनीय परम्परा के माध्यम से प्राप्त हुई है और इतना निश्चित है कि यापनीय और व्वेताम्बरों का मेद होने तक स्थानांग में उल्लिखित सामग्री करतकृष्ट्यम में प्रचलित रही हो और तत्सम्बन्धी जानकारी अनुभृति के माध्यम से तत्त्वार्थ-वार्तिककार सक परेची हो। तत्वार्यवार्तिककार को भी कछ नामों के सम्बन्ध में अवस्य ही भ्रान्ति है. अचर तसके सामने मलग्रन्थ होता तो ऐसी भ्रान्ति की सम्भावना नही रहती। जमाली का को संस्कर क्रम सम्बद्धिक हो सकता है कित भगाली या भयाली का संस्कृत रूप वलीक किसी प्रकार नहीं बनता। इसी प्रकार किंकम का किंकमबल रूप किस प्रकार बना यह श्री विसारणीय है । चिल्बक या पल्लतेसीय के नाम का अपलाप करके पालअस्वात्रपस को भी अलग-अलग कर देने से ऐमा लगता है कि वार्तिककार के समक्ष मूल ग्रन्थ नहीं है केवल अनश्रति के रूप में ही वह उनकी चर्चा कर रहा है। जहाँ उवेनाम्बर चणिकार और टीकाकार विषय वस्त सम्बन्धी दोनों हो प्रकार की विषयवस्त से अवगत हैं वहां दिगम्बर ( आचार्यों को मात्र प्राचीन संस्करण ) उपलब्ध अन्तकददशा की विषयवस्त के सम्बन्ध मे जो कि छठीं शताब्दी में अस्तित्व में आ चकी थी कोई जानकारों नहीं थी। अतः उनका आधार केवल अनश्रति था ग्रन्थ नहीं। जब कि खेताम्बर परम्परा के आवार्यों का आधार एक ओर ग्रन्थ था तो दसरी ओर स्थानांग का विवरण । धवन्ना और जयधवला में अन्तकददशा सम्बन्धी जो विवरण सपलब्ध है वह निश्चित रूप से तत्त्वाधवातिक पर आधारित है । स्वय धवलाकार वोरमेन 'उक्तं च तत्त्वार्थ भाष्ये' कहकर उसका उल्लेख करता है। इससे स्पष्ट है कि धवलाकार के समक्ष भी प्राचीन विषयवस्त का कोई ग्रन्थ उपस्थित नही था।

अतः हम इस निष्कषं पर पहुँच सकते हैं कि प्राचीन अन्तकृद्दशा की विषयवस्तु ईसा को चौषी-पांचबी क्षताब्दी के पूर्व ही परिवर्तित हो चुकी थी और छठी क्षताब्दी के अन्त तक बर्नमान अम्मकृद्दशा अस्तित्व मे आ चुकी थी।

> पाञ्चनाथ विद्याश्रम शोध सस्थान, आई० टो० आई० रोड, वाराणसी—२२१००५

# अन्तकृद्दशा की विषयवस्तु सम्बन्धी सन्दर्भ

(१) स्थानाङ्क ( सं० मध्करमिन ) दशम स्थान सत्र ११० एवं ११३

दस दसाओ पष्णताओ. तं जहा-कम्मविवाग-साओ, उवासगदसाओ, बंतगढबसाओ, अणुत्तरीववाहयदसाओ आयारदसाओ, पण्हावागरणदसाओ, बंधदसाओ, दोगिद्धिदसाओ, दोहदसाओ, मंबेकिककाओ।

एवं

अंतगडदसाणं दस अञ्झयणा पण्णत्ता, तं जहा-

णिम मातंगे सोमिले, रामगृत्ते सुदंसणे चेव । जमाली य भगाली य, किंकसे चिल्लएतिय। फाले अंबडपुत्ते य एमेते दस बाहिता॥

(२) समवायाङ्ग (सं० मध्कर मिन) प्रकीणंक समवाय स्त्र, ५३९-५४०

मे कि तं अंतगडदसाजो? अंतगडदसासु णं अंतगडाणं नगराइ उद्धाणाइ चेह्याइं वणसंडाइं रावाणो अम्माणियरो समोमरणाई यम्माविरवा वम्मकहाओ इन्होड्य-परलोड्या इहिड्-विसेमा मोगपिरिच्चाया पश्चलाओ मुखपिरग्गहा तबोबहाणांड पिडमाओ हिहिहाओ, खाभ अलवं मृद्वं च, सोअं च सम्बसिह्यं, सत्तरसिंबहो य संजमो, उत्तमं च वंगं, आक्तिच्चया तवो चित्राओ समिद्दगुत्तीओ चेव, तह अपम्मायजोगो, सन्द्रायञ्जाणाण य उत्तमाणं दोण्हेपि लम्बणाइं।

पत्ताण य संबम्तमं जियपरीसहाणं चढिव्यहरूम्मखयिम्म जह केवलस्स लंभो, परियाओ जित्तओ य जह पालिओ मुणिहिं, पायोबगओ य जो जीह, जित्तयाणि भत्ताणि छेयइत्ता अंतगढो मणिबरो तमरयोघविष्यमक्को, भोक्खमृहमण्तर च पत्ता।

एए अण्णे य एवमाइअत्या वित्यारेणं परूवेई ।

अंतगडदसासु णं परित्ता वायणा सखेखा अणुओगदारा सखेखाओ पडिवत्तीओ संखेखा वेढा संखेखा सिरुगेगा संखेखाओ निखतीओ सखेखाओ सगहणीओ !

से ण अंगद्वयाए अट्टमे अगे एगे सुवन्तवये दस अन्त्रयणा सत्त वन्गा दस उद्देसणकाला दस सपृदेसणकाला संक्षेत्राह प्यस्यसहस्साई प्यग्गेण, सक्षेत्रा अम्बरा अणता गमा अणता एक्षवा परित्ता तसा अर्थात थावरा सास्या कहा णिकद्दा णिकाइया जिणपण्णताभावा आधविक्षांत एष्णा विक्षांत पक्षिक्षांति दसिक्षांति निर्दासिक्षांति उवद्मिक्षांति ।

से एवं आया एवं णाया एवं विष्णाया एवं चरण-करण-परूवणया आधविकांति, पष्णविकाति परूविकाति दंसिकाति निदंसिकाति उवदंसिकाति । सेत्तं अतगडदशाओ ।

(३) नन्दोसूत्र ( सं० मधुकर मुनि ) सूत्र ५३ पृ० १८३,

से कि तं अंतगहदसाओ ?

अंतगढदसासु णं अंतगढाणं नगराइं, उद्धाणाइं, चेइआइं, वणसंडाइं समीसरणाइं, रायाणो, अम्मा-पियरो, धम्मावरिया, धम्मकहाओ, इहलोइअ-परलोइआइडिडविसेसा, भोगपरिञ्चाया, पञ्चकाओ, परिकागा, सुअपरिरगहा, तवोबहाणाई संलेहणाओ, अस्तपञ्चनखाणाई, पाओवगमणाई अंतिकिरिकाओ आधुविकान्त ।

अंतगढदसासु णं परिता वायणा, सिख्जा अणुओगदारा, सखेजा वेढा, संखेजा सिलोगा, संखेजाओ निकातीओ. संखेजाओ संग्रहणीओ. संखेजाओ पडिवतीओ ।

से नं बंगहुवाए अट्टमे अंगे, एमे सुबस्धे अट्ट बग्गा, अट्ट उद्सणकाला, अट्ट सम्हेरणकाला संस्था प्रसन्धा प्रयम्भे, संस्था बन्धरा, बणंता गमा, बणंता पक्षवा, परिता तसा, बणता बाबरा, सास्य-कड-निबद-निकाहुबा जिपपण्णता भावा आयंविकाति, पश्चिवजाति, पश्चिवजाति, पश्चिवजाति, पश्चिवजाति, वर्ष्यवजाति, वर्ष्यक्षाति ।

से एवं आया, एवं नाया, एवं विश्वाया, एवं चरणकरणपख्वणा आध्विज्ञइ । से तं जंतगब्दसाओ ।

(४) **तस्वार्थवार्तिक**—पष्ट ५१

संसारस्यान्तः कृतो यैस्तेऽन्तकृतः निममतंगसोमिलरामपुत्रसुदर्शनयमवाल्मीकवलोकनिष्कंबल-पारुम्बक्ष्पत्रा इत्येते दश्च वर्षमानतीर्यकरतीर्यः ॥

(५) बद्बाण्डागम धवला १।१।२, खण्ड एक, माग एक, पुस्तक एक-पृष्ठ १०३-४

अंतयब्दसा णाम अंगं तैवीस-कन्छ-बट्टाबीस-सहस्स-पर्वेहि २२२८००० एक्हेक्कांम्ह य तित्ये दारुणे बहुविहोससगे सहित्रण पाडिहेरं लद्मुण जिल्लागं गरे दस दस वण्णेदि । उक्त व तत्त्वार्य-माण्ये—संसारस्यान्तः कृतो वैस्तेप्रनकृतः निम-मत्तुङ्ग गोमिल-रामपुत्र-मुद्दांन-यमलोक-वलीक-किक्कांकिल-पालम्बष्टपुत्रा इति एते दश बर्द्धमानतीर्यंकुरतीर्थं । एवमृषभादीनां त्रयोविशतस्तीर्थं-क्ष्यान्त्रेप्त्र, एवं दश दशानगाराः दारुणानुपसर्गीजिनित्य कृत्सनस्मस्यावस्त्रकृतो दशास्या वर्ष्यन्त इति अन्तकृत्वा।

# चन्द्रप्रज्ञप्ति और सर्यप्रज्ञप्ति (ज्योतिषगणराजप्रज्ञप्ति) का पर्यवेक्षण

## बनयोग प्रवर्तक मृति भी कल्हैवा लाल ''कमल''

सामान्य अन्तर के अतिरिक्त चन्द्रप्रज्ञप्ति और सूर्यप्रज्ञप्ति सर्वथा समान है इसलिए एक के परिचय से दोनों का परिचय स्वतः हो जाता है।

#### ज्ञवांगहयः परिचयः :---

संकलनकर्ता द्वारा निर्धारित नाम-ज्योतिषगणराजप्रजीत है।

प्रारम्भ में संयुक्त प्रचलित नाम-चन्द्र-सूर्यप्रज्ञप्ति रहा होगा। बाद में उपांगद्वय के रूप में विभाजित नाम-चन्द्रप्रज्ञप्ति. सर्यप्रज्ञप्ति हो गए जो अभी प्रचलित हैं।

प्रत्येक प्रज्ञप्ति मे बीस प्राभृत है और प्रत्येक प्रज्ञप्ति मे १०८ सूत्र हैं।

ततीय प्राभृत से नवम् प्राभृत पर्यन्त अर्थात् सात प्राभृतों मे और ग्यारहवें प्राभृत से बीसवें प्राभत पर्यन्त अर्थात दस प्राभतों में "प्राभत-प्राभत" नहीं है।

केवल प्रथम, द्वितीय और दशवें प्राभत में "प्राभत-प्राभत" है !

संयक्त संख्या के अनुसार सत्रह प्रामतों में प्राभत-प्राभत नही है। क्वल तीन प्राभतों में प्राभत-प्राभत हैं।

उपलब्ध चन्द्र-सर्वप्रज्ञप्ति का विषयामुक्कम बर्गीकृत नही है। यदि इनके बिकीणं विषयो का वर्गीकरण किया जाए तो जिज्ञास जगत अधिक से अधिक लाभान्वित हो सकता है।

#### वर्गोकृत विषयानुक्रम :--

चन्द्रप्रज्ञप्ति के विषयानुक्रम की रूपरेखा---

- १. चन्द्र का विस्तत स्वरूप
- २. चन्द्र का सुर्य से संयोग
- ३, चन्द्र का ग्रह से संयोग
- ४. चन्द्र का नक्षत्रों से संबोग
- ५. चन्द्र का ताराओं से संयोग सुर्यंप्रज्ञप्ति के विषयानुक्रम की रूपरेखा---
  - - १. सूर्वं का विस्तत स्वरूप २. सर्वं का चन्द्र से संयोग

    - ३. सूर्यं का ग्रहों से संयोग

- ४. सर्वं का नक्षत्रों से संयोग
- ५. सर्व का नाराओं से संयोग

# सर्य-चन्द्रप्रकृप्ति के सूत्रों का विवरण :-

- (ब) १. चन्द्र, सूर्यं के संयुक्त सूत्र
  - २. चन्द्र, सूर्य, ग्रह के संयुक्त सूत्र
    - ३. चन्द्र, सूर्यं, ग्रह, नक्षत्र के संयुक्त सूत्र
    - ४. चन्द्र, सूर्य, ग्रह, नक्षत्र, ताराओं के संयुक्त सूत्र
- (ब) १. ग्रहों के सूत्र
  - २. नक्षत्री के सत्र
  - 3. ताराओं के मत्र
- (म) १. काल के भेद-प्रभेद
  - २. अहोरात्र के सत्र
  - ३. सबत्सरकेस्त्र
  - v. औपमिक काल के सूत्र
  - ५, काल और क्षेत्र के संत्र

### बोनों प्रज्ञप्तियों को निर्युक्ति आदि व्याख्याएँ :---

द्वादश उपांगों के वर्तमान मान्यक्रम में चन्द्रप्रज्ञप्ति छठां और सूर्यप्रज्ञप्ति सातवां उपाग है— इस्रांक्रए आचार्य मरुयगिरि ने पहले चन्द्रप्रज्ञप्ति को वृत्ति और बाद में सूर्यप्रज्ञप्ति को वृत्ति रचो होगी ?

यदि आचार्य मलयगिरि कृत चन्द्रप्रज्ञप्ति-वृत्ति कही से उपलब्ध है तो उसका प्रकाशन हुआ है या नही ? या अन्य किसी क द्वारा को गई निर्युक्ति, चुणि या टोका प्रकाशित हो तो अन्वेषणीय है।

बाबायं मरुयगिरि ने सुयंप्रज्ञप्ति की वृत्ति में लिखा है-मूर्यप्रज्ञप्ति निर्युक्ति नष्ट हो गई है' बत: गुरु कृपा से वृत्ति की रचना कर रहा हैं<sup>3</sup>।

# नामकरण और विभाजन :---

सभी अंग-उपांगों के आदि या अन्त मे कही न कही उनके नाम उपलब्ध हैं किन्तु इन दोनों उपांगों की उत्थानिका या उपसहार मे चन्द्रप्रज्ञप्ति या सूर्यप्रज्ञप्ति का नाम क्यो नही है ? यह एक विचारणीय प्रस्त है।

दो उपागों के रूप में इनका विभाजन कब और क्यों हुआ ? यह घोध का विषय है। ग्रह, नसात्र, तारा ज्योतियो देव है—इनके इन्द्र हैं चन्द्र-सूर्य-चे दोनों ज्योतियगणराज है।

- अस्या निर्युक्तिरभूत, पूर्व श्री भद्रबाहुसूरि कृता ।
   किल्डोपात् साज्नेशद् व्याचक्षे केवलं सूत्रम् ॥
- सूर्यप्रज्ञप्तिमहं गुरूपदेशानुसारतः किञ्चित्।
   विवृणोिन यथाशिक स्पष्ट स्वपरोपकाराय ॥ सूर्यः प्र. वृत्ति. प्र. ।

उत्यानिका और उपसंहार के गद्य-यद्य सूत्रों में "ज्योतिषगणराजप्रक्रप्ति" नाम ही उपलब्ध है किन्तु इस नाम से ये उपांग प्रस्थात न होकर चन्द्रप्रज्ञप्ति और सूर्यप्रज्ञप्ति नाम से प्रस्थात हुए है।

"ज्योतिष-राज-प्रज्ञप्ति" के संकलनकर्ता ग्रन्थ के प्रारम्भ मे "ज्योतिषगण-राज-प्रज्ञप्ति" इस एक नाम से की गई स्वतन्त्र संकलित कृति को ही कहने की प्रतिक्षा करता है।

इसका असंदिग्ध आधार चन्द्रप्रज्ञप्ति के प्रारम्भ में दी हुई तनीय और चतुर्थ गाथा है।

इसी प्रकार चन्द्र और सूर्यक्रप्ति के अन्त में दी हुई प्रजस्ति गाथाओं में से प्रथम गाथा के दो पदों में "संकलनकर्ता ने कहा है— "इस अगवती ज्योतिय-राज-प्रजसि का मैंने उत्कीतंन किया है। इस प्रन्य के रचयिता ने कहीं यह नहीं कहा कि "मैं चन्द्रप्रजसित वा सूर्यप्रजसित का कथन करूँगा, किन्तु ज्योतिय-राज-प्रजसित" यही एक नाम इसके रचयिता ने स्पष्ट कहा है, इस सन्दर्भ में यह प्रमाण पर्योत है।

यह उपांग एक उपांग के रूप में कब से माना गया ? और इसके दो अध्ययनो अधवा दो श्रुतस्कन्यों को दो उपांगों के रूप में कब से मान लिया गया ? ऐतिहासिक प्रमाण के अभाव मे क्या कहा जाय ।

#### ज्योतिष-राज-प्रजयित के संकलनकर्ता :

प्रश्न उठता है---"ज्योतिष-राज-प्रज्ञप्ति" के संकलनकर्ता कौन थे ?

इस प्रका का निश्चित समाधान सम्भव नहीं है, क्योंकि संकलनकर्ता का नाम कही उपलब्ध नहीं है।

"चन्द्रप्रज्ञाप्ति और सूर्यंप्रज्ञप्ति को कुछ ने गणघरकृत लिखा है। संभव है इसका आधार चन्द्रप्रज्ञप्ति के प्रारम्भ को चतुर्यं गाया के मान लिया गया है। किन्तु इस गाया से यह गौतम-गणधरकृत है" यह कैसे सिद्ध हो सकता है?

इसके संकलनकर्ता कोई पूर्वघर या श्रुतघर स्विवर है जो यह कह रहे है कि "इन्द्रमृति" नाम के गौतम गणधर भगवान् महावीर को तोन योग से बंदना करके "ज्योतिष-राज-प्रक्लप्ति" के सम्बन्ध में पूछते हैं।

इस गाया में "पुञ्छइ" किया का प्रयोग अन्य किसी संकलनकर्ता ने किया है।

फुड-वियड-पागडत्यं, वृष्टं पुब्बसुय-सार-णिस्संद ।।
सुहुम गणिणोबइट्ठ, जोइसगणराय-पण्णीतं ॥ ३ ॥
नामण इदभूइत्ति, गोयमो वंदिउण तिबिहेणं ॥
पण्डकः जिणवरवसह, जोइसरायस्स पण्णीतं ॥ ४ ॥

२. गाहा---

इय एस पागडत्या, अभव्यजणहियय-दुल्लभा इणमो ॥ उक्कित्तिया भगवती, जोइसरायस्स पण्णति ॥ १ ॥

नामेण इंडमूइिल, गोयमो विदेउण तिविहेण ॥
 पुण्छा जिणवरवसहं, बोइसरायस्यपणिति ॥ ४ ॥

गाहाओ— फुड-वियड-पागडत्यं, व्

#### स्योतिय-राज-प्रजयित का संकलन काल :

भगवान महाबीर और निर्मुण्किशर प्रद्रवाहु—इन दोनों के बीच का समय इस म्बराज का संकलन काल कहा जा सकता है क्योंकि प्रद्रवाहुकत "सूर्यप्रक्रांत की निर्मुण्क" वृत्तिकार आचार्य मलर्यागरि के पूर्व ही नष्ट हो गई थी ऐसा वे सूर्यप्रक्रांत को वृत्ति में स्वयं जिक्को हैं।

## ज्योतिष-राज-प्रज्ञप्ति एक स्वतन्त्र कृति है :

संकलनकर्ता बन्द्रप्रक्षप्ति की द्वितीय गाथा' मे पाँच पदों को बंदन करता है और तृतीय गाथा' में बहु कहता है कि "पूर्वपुत का सार निष्यन्द्रन-झरणा" रूप स्फुट-विकट सुरुम गणित की प्रमाट करने के लिए "ज्योतियगण-राज-प्रज्ञप्ति" को कहूँगा इससे स्पष्ट ध्वनित होता है—यह एक स्वतन्त्र करित हैं।

चन्द्रप्रज्ञप्ति और सूर्यप्रज्ञप्ति के प्रत्येक सूत्र के प्रारम्म में 'ता" का प्रयोग है। यह "ता" का प्रयोग इसको स्वतन्त्र कृति सिद्ध करने के लिए प्रवल प्रमाण है।

इस प्रकार का "ता" का प्रयोग किसी भी अंग-उपांगों के सुत्रों मे उपलब्ध नहीं है।

चन्द्र-सूर्यप्रज्ञित्त के प्रत्येक प्रक्तसूत्र के प्रारम्भ में 'भेते !' का और उत्तर सूत्र के प्रारम्भ में 'गोयमा'' का प्रयोग नहीं है जबकि जन्य अंग-उपांगों के सूत्रो में 'भेते और गोयमा'' का प्रयोग प्रायः सर्वत्र है, बतः यह मान्यता निर्विवाद हे कि "यह कृति पूर्ण रूप से स्वतन्त्र संकल्ति कृति है। प्रम्य एक उत्थानिकार्य से :

ज्योतिष-राज-प्रज्ञप्ति की एक उत्थानिका चन्द्रप्रज्ञप्ति के प्रारम्भ में दी हुई गाथाओं की है और दूसरी उत्थानिका गद्य सुत्रों की है।

इन उत्यानिकाओं का प्रयोग विभिन्न प्रतियों के सम्पादकों ने विभिन्न रूपों में किया है।

- १. किसी ने दोनों उत्वानिकाय दी है।
- २. किसी ने एक गद्य,सूत्रों की उत्यानिका दी है।
- ३. किसी ने एक पद्य-गायाओं की उत्यानिका दी है।

इसी प्रकार प्रशस्ति गायायें चन्द्रप्रज्ञप्ति के अन्त मे और सूर्यप्रज्ञप्ति के अन्त मे भी दी है। जबकि ये गायायें ज्योतिष-राज-प्रज्ञप्ति के अन्त में दी गई थी।

संभव है ज्योतिष-राज-प्रज्ञप्ति को अब दो उषांगों के रूप में विभाजित किया गया होगा, उस समय दोनों उपागों के अन्त में समान प्रशस्ति गाधार्ये दे दो गईं।

- निमऊण सुर-असुर-गल्ल-भुसगर्पार वंदिए गयक्लिसे ।। अस्टि सिद्धायरिए उवज्झाय सब्बसाह य ।। २ ॥
- पुड-वियड-पागडत्य, वुच्छं पुळ्वसुय-सार णिस्मंद ॥
   सुद्धमं गणिणोवइट्ट, जोइसगणराय-पण्णीत् ॥ ३ ॥

#### ज्यातिष-राज-प्रज्ञप्ति की संकलन शैली का वैचित्र्य :

चिर अतीत में ज्योतिय-राज-प्रजाित का संकलन किस रूप में रहा होगा? यह तो आगम-साहित्य के इतिहास-विशेषज्ञों का विषय है किन्तु बर्तमान में उपलब्ध चन्द्रप्रक्राप्त तथा सूर्यप्रक्राप्त के प्रारम्भ में दी गई विषय-निर्देशक समान गावाओं में प्रथम प्राभुत का प्रमुख विषय 'सूर्य मण्डलों में सूर्य की गति का गणित' सूचित किया गया है, विन्तु दोनों उपांगों का प्रथम सूत्र मृहूर्तों की हानि-वृद्धि का है।

सूर्यं सम्बन्धो राणित और चन्द्र सम्बन्धो गणित के सभी सूत्र पत्र-तत्र विकीण है। बहु-सक्कात्र और ताराओं के सूत्रों का भी व्यवस्थित कम नहीं है। बतः आगमों के विशेषक्र सम्पादक, प्रमण या स्वगृहस्थ इन उपांगों को आधुनिक सम्पादन खेळी से सम्पादित करें तो गणित ज्ञान की आशातीत विद्वि हो सकती है।

प्रथम प्रामृत के पाँचवें प्रामृत-प्रामृत में दो सूत्र हैं। सोलहवें सूत्र मे सूर्य की गति के सम्बन्ध में अन्य मान्यताओं की पाँच प्रतिपत्तियों हैं और सत्रहवें सुत्र में स्वमान्यता का प्ररूपण है।

इस प्रकार अन्य मान्यताओं का और स्वमान्यताका दो विभिन्न सूत्रों मे निरूपण अन्यत्र नहीं है।

### संकलन काल की दुविधा :

गणघर अंग आगमों को सूत्रागमों के रूप मे पहले संकलित करता है और श्रुत्रघर स्यविर उपांगों को बाद में संकलित करते हैं। संकलन का यह कालकम निविवाद है।

अंग आगर्मों को संकल्प्ति करने वाला गणधर एक होता है और उपांग आगर्मों को संकल्पित करने वाले श्रृतखर विभिन्न काल में विभिन्न होते हैं अतः उनको घारणायें तथा संकल्प पद्धति समान होना संभव नहीं है।

स्थानांग अंग आगम है। इसके दो सूत्रों मे \* चन्द्र-सूर्यप्रक्रान्ति के नामों का निर्देश दुविधा-जनक है क्योंकि स्थानांग के पूर्व चन्द्र-सूर्यप्रक्रान्ति का संकलन होने पर ही उनका उसमें निर्देश संभव हो सकता है।

इस विपरीत धारणा के निवारण के लिए बहुअूतों को समाधान प्रस्तुत करना चाहिए किन्तु समाधान प्रस्तुत करने से पूर्व उन्हें यह ध्यान मे रखना चाहिए, कि यह संक्षिप्त वाचना की सूचना नहीं है—ये दोनों अलग-अलग सुत्र हैं।

# नक्षत्र गणनाक्रम में परस्पर विरोध है ?

क्न-सूर्णम्बारित के दशम-आभूत के प्रवम प्राभृत-प्राभृत में नक्षत्र गणनाक्षम की स्वमान्यता का प्रक्षण है—त्वद्वसार अमिजित् से उत्तरायादा पर्यन्त २८ नक्षत्रों का गणना कम है किन्तु स्थानांग अ. २, उ. ३, सूत्रोंक ९५ में तीन गांचाएँ नक्षत्र गणना कम की हैं और यही तीन गांचाएँ अनुयोग-द्वार के उपक्रम विभाग में सूत्र १८५ में हैं।

१. क—स्थानांग अ. ३, उ. २, सू. १६०। स्र—स्थानाग अ, ४, उ. १, सू. २७७।

स्थानांग अंग आगम है—इसमे कहा गया नक्षत्र गणनाक्रम यदि स्वमान्यता के अनुसार है तो सूर्यप्रक्रिप्त में कहे गए नक्षत्र गणनाक्रम को स्वमान्यता का कैसे माना जाय ? क्योंकि उपाग की अपेक्षा अंग आगम की प्रामाणिकता स्वतः सिद्ध है ।

यदि स्थानांग में निर्दिष्ट नक्षत्र गणनाकम को किसो व्याख्याकार ने अन्य मान्यता का मान लिया हो तो परस्पर विरोध निरस्त हो जाता है।

### प्राभत पर का परमार्थे :

सूर्यप्रज्ञप्ति-वृत्ति के अनुसार प्रामृत शब्द के अर्थ-

इष्ट पुरुष के लिए देश-काल के योग्य हितकर दुर्लभ वस्तू अपित करना।

अथवा जिस पदार्थ से मन प्रसन्न हो ऐसा पदार्थ इष्ट पुरुष को अपित करना ये दोनो शब्दार्थ हैं।

चन्द्र-सर्यप्रज्ञप्ति से सम्बन्धित अर्थ---

विनयादि गुण सम्पन्न शिष्यों के लिए हेतु कालोपयोगी शुभफलप्रद दुलंभ ग्रन्थ स्वाध्याय हेतु देना ।

यहाँ "देशकालोपयोगी" विशेषण विशेष ध्यान देने योग्य है।

# कालिक और उस्कालिक

नन्दी सूत्र मे गमिक को "उत्कालिक" और आगमिक को 'कालि ह" कहा है।

१ क-अथ प्राभतमिति का शब्दार्थ ?

उच्यते—इह प्राभृनं नाम लोके प्रसिद्ध यदभीष्टाय पुरुपाय देश-कालीचिन दुर्लभ-वस्तुः परिणामसुन्दरमपनीयते ।

स-प्रकर्षेण आममन्ताद् भ्रियते-पौष्यते चित्तमभीष्टस्य पुरुषस्याननेति प्राभृतम् ।

ग—विवक्षिता अपि च ग्रन्थपद्धतयः परमदुर्लेभा परिणाममुन्दरा श्वाभीष्टेम्योविनयादिगुणकलिन-भयः शिष्यम्यो देश-काली चित्र्यनोपनीयन्त ।

सूर्य० सु॰ ६ वृत्ति० पत्र ७ का पूर्वभाग

स्वेनाम्बर परम्परा मे चन्द्र-सूर्यंग्रज्ञप्ति के अध्ययन आदि विभागो के लिए "प्राभृत" शन्द्र प्रयक्त है।

दिगम्बर परम्परा के कपायपाहुड आदि सिद्धान्त ग्रन्थों के लिए "पाहुड" शब्द के विभिन्न

१—जिसके पदस्फुट-व्यक्त है वह ''पाइड'' कहा जाता है।

२-- जो प्रकृष्ट पुरुषोत्तम द्वारा आभृत = प्रस्थापित है वह "पाहुड" कहा जाता है।

 - जो प्रकृष्ट कीनियो द्वारा आमृत = घारण किया गया है अथवा परम्परा से प्राप्त किया गया है वह "पाइड" कहा जाता है।

जैनेन्द्र सिद्धान्तकोष से उद्धत

दृष्टिबाद गमिक है 'दृष्टिबाद का तृतीय विभाग पूर्वगत है 'उसी पूर्वगत से ज्योतिष गण-राज-प्रवृत्ति ( वन्द्रप्रवृत्ति-सूर्यप्रवृत्ति ) का निर्यृहण किया गया है, ऐसा चन्द्रप्रवृत्ति की उत्थानिका की तृतीय गाथा से बात होता है।

अंग-उपांगों का एक दूसरे से सम्बन्ध है, ये सब आगमिक हैं अतः वे सब कालिक हैं।

उसी नन्दी सुत्र के अनुसार चन्द्रप्रज्ञप्ति कालिक है<sup>3</sup> और सुर्यप्रज्ञप्ति उत्कालिक है<sup>3</sup>।

चन्द्रप्रज्ञप्ति और सूर्यप्रज्ञप्ति के कतिपय गद्य-पद्य सूत्रों के अतिरिक्त सभी सूत्र अक्षरश्च: समान हैं अतः एक कालिक और एक उत्कालिक किस आधार पर माने गए है ?

यदि इन दोनों उपायों में से एक कालिक और एक उत्कालिक निश्चित है तो "इनके सभी सूत्र समान नहीं ये" यह मानना ही उचित प्रतीत होता है, काल के विकराल अन्तराल में इन उपायों के कुल सूत्र विच्छित्र हो गए और कल विकीण हो गए हैं।

## मल अभिन्न और अर्थ अभिन्न

बन्दप्रक्रप्ति और सूर्यप्रक्रप्ति के मूल सूत्रों में फितना साम्य है ? यह तो दोनों के आद्योपान्त अबलोकन से स्वतः ज्ञात हो जाता है—फिन्तु बन्दप्रक्रप्ति के सभी सूत्रों की बन्द्र परक व्याख्या और सूर्यप्रक्रप्ति के सभी सूत्रों की सूर्य परक व्याख्या जतीत में उपरुक्त्य थी। यह कमन कितना यर्यार्थ है ? कहा नहीं जा सकता है, क्योंकि ऐसा किती टोका निर्मुष्क आदि में कहीं कहा नहीं है।

यदि इम प्रकार का उल्लेख किसी टोका-निर्युक्ति आदि में देखने में आया हो तो प्रकाशित करें।

# एक के अनेक अर्थ असंभव नहीं

एक रुलेक या एक गाया के अनेक अर्थ असम्भव नहीं हैं। द्वितंघान, पंचतंघान, सप्तसंघान आदि काव्य वर्तमान में उपलब्ध हैं। इनमें प्रत्येक स्लोक की विभिन्न कथा परक टीकार्य देखी जा सकती है। किन्तु चन्द्रप्रज्ञीक्ष और सूर्यप्रज्ञीक्ष के सम्बन्ध में बिना किसी प्रवल प्रमाण के मिक्सार्य कहना जीवत प्रतीत नहीं होता।

# विरोध भी, व्यवहार भी

ज्योतिषशास्त्र निमित्त शास्त्र माना गया है। इसका विशेष शुभाशुभ जानने में सफल हो सकता है।

मानव की सर्वोधिक जिज्ञासा अविषय जानने 'की होती है क्योंकि वह इष्ट का संयोग एवं कार्य की सिद्धि चाहता है।

- १. नन्दीसूत्र गमिक आगमिक श्रुत सूत्र ४४
- २ नदीसुत्र दष्टिबाद श्रुत सुत्र ९०
- ३. नन्दीसूत्र उत्कालिक श्रुत सूत्र ४४
- ४. नन्दोसूत्र कालिक श्रुत सूत्र ४४

चन्द्रप्रक्षप्ति और सूर्यप्रक्षप्ति ज्योतिष विषय के उपांग है—यद्यपि इनमें गणित अधिक है और फलित जत्यल्य है फिर भी इनका परिपूर्ण ज्ञाता शुभाशृभ निमित्त का ज्ञाता माना जाता है—यह धारणा प्राचीन काल से प्रचलित है।

प्रहु-सक्षत्र मानवमात्र के भावी के द्योतक हैं अतएव इनका मानव जीवन के साथ व्यापक सम्बन्ध है।

निमित्त शास्त्र के प्रति जो मानव की अगाध श्रद्धा है वह भी ग्रह-नक्षत्रों के शुभाशुभ प्रभाव के कारण ही है।

श्रमण समाचारी के अनुसार निमित्त शास्त्र का उपयोग या प्रयोग सर्वेद्या निषिद्ध है— अतएक निमित्त का प्रयोक्ता "पापश्रमण" एवं आसरी भावना वाला वाला माना गया है।

जन्म, जरा, मरण से त्राण देने में निमित्त शास्त्र का ज्ञान सर्वथा असमर्थ है ै ।

ऐसे अनेक निषेघों के होते हुए भी आगमों में निमित्त शास्त्र-सम्बन्धी अनेक सूत्र उपलब्ध है। यथा—

१—ज्ञान वृद्धि करने वाले दश नक्षत्र हैं×

२--मानव के सूख-दृख के निमित्त ग्रह-नक्षत्र हैं।

प्रवृज्यायोग तथा प्रवज्या प्रदान के तिथि नक्षत्रादि का विधान भी जैनाचार्यों ने किया है।

अन्तिम तीर्थंकर महाचीर के निर्वाण काल में आए हुए भस्मग्रह के भावी परिणामों ने तो भावक भव्य जनों के मानस पर अमीम असर किया है—यह भी निमित्त शास्त्र की हो देन हे $^{1}$ ।

#### ज्योतिषोदेवों का जीव जगत से सम्बन्ध

इस मध्यलोक के मानव और मानवेतर ग्राणि जगत् से चन्द्र आदि ज्योतिषी देवों का शास्त्रत सम्बन्ध है। क्योंकि वे सब इसी मध्यलोक के स्वयं प्रकाशमान देव है और वे इस भूतल के समस्त पदार्थों को प्रकाश प्रदान करते रहते हैं।

ज्योतिष लोक और मानव लोक का प्रकाश्य-प्रकाशक भाव सम्बन्ध इस प्रकार है।

#### चन्द्र शब्द की रचना

चिंद आह्नादने धातु से "चन्द्र" शब्द सिद्ध होता है। चन्द्रमाह्नादं मिमीते निर्मिमीते इति चन्द्रमा

- १. उत्त० व० १७, गाया १८
- २. उत्त० अ॰ ३६, गाथा २६६
- उत्त० अ० २०, गाया ४५
- ४. स्था॰ अ॰ १०, सु॰ ७८१ सम॰ १०
- रयणिकर-दिणकराणं, णक्खताण महागहाणं व ।।
   चार-विमेमेण भवे सुह-दुक्खविही मणुस्साणः ।। ( सूर्यं० प्रा० १० प्रा-प्रा १९ सु० )
- ६. जीवा० प्रति० ३, सूत्र १

प्राणि जगत् के आङ्काद का जनक चन्द्र है इसिल्ए बन्द्र दर्शन की परम्परा प्रचलित है। चन्द्र के पर्यायवाची अनेक हैं उनमें कुछ ऐसे पर्यायवाची हैं जिनसे इस पृथ्वी के समस्त पदार्थों से एवं पुरुषों से चन्द्र का प्रगाढ सम्बन्ध सिद्ध है।

#### कुमुद बान्धव

जलाशयों में प्रफुल्लित कुमुदिनी का बन्धु चन्द्र है इसलिए यह "कुमुद बान्धव" कहा जाता है।

कलानिधि चन्द्र के पर्याय हिमांशु, शुआंशु, सुधांशु की अमृतमयी कलाओं से कुमुदिनी का सीधा सम्बन्ध है।

इसकी साक्षी है राजस्थानी कवि की सुक्ति

दोहा—जल में बसे कुमुदिनी, चन्दा बसे आकाश । जो जाह के मन बसे, सो ताह के पास ॥

#### औषधीश

जगल की जड़ो-बूटियाँ "औषिघ" है - उनमे रोगनिवारण का अद्भुत सामर्थ्य सुधांशु की सुधामयी रिक्मयो से आता है।

मानव आरोग्य का अभिलाधी है, वह औषधियों से प्राप्त होता है—इसल्लिए औषधोश चन्द्र से मानव का घनिष्ट सम्बन्ध है।

## निशापति

निशा = रात्रि का पति-चन्द्र है ।

श्रमजीवी दिन में "श्रम" करते है और रात्रि में विश्राम करते है।

आङ्कादजनक चन्द्र को चन्द्रिका में विश्वान्ति लेकर मानव स्वस्य हो जाता है। इसिक्ए मानव का निशानाथ से अति निकट का सम्बन्ध सिद्ध होता है। जैनागमों में चन्द्र के एक "सीची" पर्योग की ही व्याख्या है"।

१. ससी सद्दस्त विमिट्ठऽत्यं ...

प्र॰ से केणट्टेणं भंते । एव वुच्चइ-चदे ससी, चंदे ससी?

उ० गोयमा! चरस्म णं त्रोऽसिदस्म जोइसराची मिसके विमाणे, कता देवा कंता देवा कंतात्रो, देवीओ कंताड आसण सवण-चम भंडमतीवगरणाड, वरणा वि य ण चरे जीतिविदे जोइसराया सोमे कंते मुगए पियदसणे सुच्के, से तेण्ड्रेण गोयमा! एव वुच्चद — "चरे ससी चरे ससी"। मत्रा सु. १२, उ. ६, सु. ४।

शशि शब्द का विशिष्टार्थ-

प्र॰ हेभगवन् ! चंद्र को ''शशि'' किस अभिप्राय से कहा जाता है <sup>?</sup>

उ॰ हे गौतम ! ज्योतिष्केन्द्र ज्योतिषराज चन्द्र के मृगांक विमान में मनोहर देव, मनोहर देवियाँ,

#### सूर्य शब्द की रचना

षू प्रेरण घातु से ''सूर्यं'' शब्द सिद्ध होता है।

सुवति-प्रेरयति कर्मणि लोकान् इति सुर्यः।

जो प्राणिमात्र को कर्म करने के लिए प्रेरित करता है वह ''सूर्य'' है।

"सूरज" ग्रामीण जन "सूर्य" को ' सूरज" कहते हैं।

सु+ ऊर्जसे सूर्जयासूरज उच्चारण होताहै । सुश्रेष्ठ—ऊर्ज= ऊर्जा= शक्ति ।

सूर्य से श्रेष्ठ शक्ति प्राप्त होती है।

सूर्य के पर्याय अनेक हैं। इनमे कुछ ऐसे पर्याय हैं, जिनसे सूर्य का मानव के साथ सहज सम्बन्ध सिद्ध होता है।

सहस्रांशु :- सूर्य की सहस्र रश्मियों से प्राणियों को जो "उष्मा" प्राप्त होती है, वही जगत के जीवों का जीवन है।

प्रत्येक मानव शरीर मे जब तक उष्मा—गर्मी रहती है, तब तक जीवन है। उष्मा समाप्त होने के साथ ही जीवन समाप्त हो जाता है।

भास्कर, प्रभाकर, विभाकर, दिवाकर चुमणि, अहर्पीत, भानु आदि पर्यायो से "सूर्य" प्रकाश देने वाला देव है।

मानव की सभी प्रवृत्तियाँ प्रकाश मे ही होती हैं। प्रकाश के बिना वह अकिश्चित् कर है।

सूर्य के ताप से अनेक रोगों की चिकित्सा होती है।

सौर ऊर्जा से अनेक यन्त्र शक्तियों का विकास हो रहा है।

इस प्रकार मानव का सूर्य से शाश्वत सम्बन्ध है।

तथा मनोज्ञ आसन-शयन-स्तम्भ-भाष्ड-पात्र आदि उपकरण है और ज्योतिष्केन्द्र ज्योतिपराज चन्द्र स्वयं भी सीम्य, कान्त, सुभग, प्रियदर्शन एव मुख्य है।

हे गौतम ! इस कारण से चन्द्र को "शशि" (या सश्री) कहा जाता है।

सूर सहस्स विसिद्धत्यं--

- प्र॰ से केण्ट्रेण भंते । एवं वुच्चइ—"सूरे आदिच्चे सूरे आदिच्चे" ?
- गोयमा ! सूरादीया णं समया इ वा, आविल्या इ वा, जाव ओमिप्पणी इ वा उस्सिप्पणी इ वा ।
   से तेणट्टेणं गोयमा ! एव वृच्वइ—"सूरे आदिच्चे सूरे आदिच्चे ।

भग-स. १२, उ. ६, सू. ५

सूर्यं शब्द का विशिष्टायं-

- प्र॰ हे भगवन् ! सूर्य को "आदित्य" किस अभिप्राय से कहा जाता है ?
- उ॰ हे गौतम ! समय, आविलका यावत् अवसर्पिणी, उत्सर्पिणी काल का आदि कारण सूर्य ह । हे गौतम ! इस कारण से मूर्य "आदित्य" कहा जाता है ।

जैनागमों में सूर्यं के एक "आदित्य" पर्याय की व्याख्या द्वारा सभी काल विभागों का आदि सूर्यं कहा गया है।

# नक्षत्र और नर समृह

#### नक्षत्र शब्द की रचना:

- १. न सदते हिनस्ति "सद" इति सौत्रो घातु हिसार्यं आत्मने पदी । वृन ( उ. ४)१५९ ) नभ्राज्नपाद ( ६।२।७५ ) इति नत्रः श्रकृति भावः ।
  - २. णक्ष गती (भ्या.प.से.) नक्षति ।
    - असि-नक्षि-यजि-वधि-पतिभ्यो त्रन् ( उ. ३।१०५ ) प्रत्यये कृते ।
  - ३. न क्षणोति क्षणुहिंसायाम् ( त. उ. से. (ष्ट्नू) उ. ४।१५९ ) न क्षत्र ।
  - ४. न क्षत्रं देवत्वात् क्षत्र भिन्त्वात् ।
- जो क्षत = खतरे से रक्षा करे वह ''क्षत्र'' कहा जाता है। उस ''क्षत्र'' का जो ''रक्षा करना'' धर्म है वह ''क्षात्र धर्म'' कहा जाता है। क्षत्र की सन्तान ''क्षत्रिय'' कही जाती है।

इस भूतल के न्क्षक नर "क्षत्र" हैं और नभ आकाश में रहने वाले रक्षक देव "नक्षत्र" हैं । इन नक्षत्रों का नर क्षत्रों से सम्बन्ध नक्षत्र सम्बन्ध है ।

अट्टाईस नक्षत्रों मे से ''अभिजित्'' नक्षत्र को व्यवहार मे न लेकर सत्ताईस नक्षत्रों से व्यवहार किया है।

प्रत्येक नक्षत्र के चार चरण है अर्थात् चार अक्षर है। इस प्रकार सत्ताईस नक्षत्रों के १०८ अक्षर होते हैं।

इन १०८ जक्षरों को बारह राशियों मे विभक्त करने पर प्रत्येक राशि के ९ अक्षर होते हैं। इस प्रकार सत्ताईस नक्षत्रो एवं बारह राशियों के १०८ अक्षरों से प्रत्येक प्राणी एवं पदार्षों के ''नाम'' निर्घारित किये जाते है।

यह नक्षत्र और नर समृह का त्रैकालिक सम्बन्ध है।

चर, स्थिर आदि सात अन्ध, काण आदि चार इन ग्यारह संज्ञाओं से अभिहित ये नक्षत्र प्रत्येक कार्यकी सिद्धि आदि में निमित्त होते हैं।

#### तारा मण्डल

### तारा शब्द को रचनाः

तारा शब्द स्त्रीलिंग है।

तृ प्लवन-तरणयो-बातु से "तारा" शब्द की सिद्धि होती है। परन्ति अनवा इति तारा । सांचात्रिक जहांवी व्यापारियों के नाविक रात्रि में समुद्र यात्रा तारामण्डल के दिशा बोघ से करने थे । घृष तारा सवा स्थिर रहकर उत्तर दिशा का बोध कराता है। शेष दिशाओं का बोध ग्रह, नक्षत्र और राशियों की नियमित गति से होता रहता है। इसलिए नौका आदि के तिरने में जो सहा-यक होते हैं वे तारा कहे आते हैं।

रेगिस्तान की यात्रा रात्रि में सुखपूर्वक होती है इसलिए यात्रा के आयोजक रात्रि में तारा से दिशा बोध करते हुए यात्रा करते हैं।

तारामण्डल के विशेषक प्रान्त का, देश का शुभाशुभ जान छेते है इसलिए ताराओं का इस पथ्योतल के प्राणियों से अतिनिकट का सम्बन्ध सिद्ध है।

इस प्रकार चन्द्र, सूर्य, ग्रह, नक्षत्र और तार्रे मानव के सुख दु:ख के निमित्त है।

प्रह शस्त्र को रचना--

ग्रह उपादाने धातु से ग्रह शब्द सिद्ध होता है। जैनागमों में छ: ग्रह और माठ ग्रह का उल्लेख है,"

चन्द्र-सूर्य को ग्रहपति माना है, शेष छः को ग्रह माना है राहु-केनुको भिन्न न मानकर एक केनुको ही माना है।

बट्ठासी ब्रह भी माने हैं।

अन्य ग्रन्थों में नौ ग्रह माने गये है।

ग्रहों के प्रभाव के सम्बन्ध में वसिष्ठ और वृहस्पति नाम के ज्योतिर्विदाचार्य ने इस प्रकार कहा है।

वसिष्ठ :---

ग्रहा राज्यं प्रयच्छति, ग्रहा राज्यं हरन्ति च । ग्रहेस्तु व्यापितं सर्वे, त्रैलोक्यं सचराचरम् ॥

बृहस्पति :—

ग्रहाधीनं जगरसर्वं ग्रहाधीना नरावराः । कालं ज्ञानं ग्रहाधीन, ग्रहाः कर्मफलप्रदाः ॥

३२वा गोचर प्रकरण।

वृहद्देवज्ञरंजन, पृ॰ ८४

१ छ तारमाहा पण्णत्ता, त जहा---

१ सुक्को, २. बुहे, ३. बहस्सति, ४ अंगारके, ५. सणिच्छरे, ६. केतू ।

ठाणं अर० ६, सु० ४८१ ।

२. बटुमहम्महापण्णसातं जहा—

१. चंदे, २. सूरे, ३. सुक्के, ४. बुहे, ५. बहस्सति, ६. अंगारके, ७ सणिच्छरे, ८. केलू। ठाणं ८, सु० ६१३ ।

# गणितानुबोग का गणित सम्बक् भूत है

मिष्याञ्जूतों की नामावली में गणित को मिष्याञ्जूत माना है', इनका यह अभिश्रय नही है कि—"सभी प्रकार के गणित मिष्याञ्जत हैं।

आरमशुद्धि की साधना में जो गणित उपयोगी वा सहयोगी नही है, केवल वही गणित "मिथ्याश्रत" है ऐसा समझना चाहिए । यहां "मिथ्या" का अभिप्राय "अनुपयोगी" है— झुठा नहीं ।

वैराम्य को उत्पत्ति के निमित्तों में लोक भावना अर्थात् लोक स्वरूप का विस्तृत ज्ञान भी एक निमित्त है<sup>२</sup>, अतः अथो, मध्य और उष्यं लोक से सम्बन्धित सारा गणित "सम्यक्ष्रुत" है, क्योंकि यह गणित आजीविका या अन्यान्य सावद्य कियाओं का हेत नहीं हो सकता है।

स्यानांग, समदायांग और व्याख्याप्रज्ञीत — इन तीनों अंगों में तथा जम्बूत्रीपप्रज्ञीत, चन्द्र-प्रज्ञीन्त और सूर्यप्रज्ञीत—इन तीनो उपांगों में गणित सम्बन्धी जितने सूत्र हैं वे सब सम्यक् श्रुत हैं क्योंकि अंग-उपांग सम्यक् श्रुत है।

अन्य मान्यताओं के उद्धरण :— स्वमान्यताओं का प्ररूपण :—

चन्द्र-सूर्यप्रज्ञप्ति में अनेक अन्य मान्यताओं के उद्धरण दिए गए हैं साथ ही स्वमान्यताओं के प्ररूपण भी किए गए हैं।

अन्य मान्यताओं का सूचक ''प्रतिपत्ति'' शब्द है चन्द्र-सूर्यंप्रज्ञाप्त मे जितनो प्रतिपत्तियां हैं उनकी सबकी सुची इस प्रकार है—

# सूर्यप्रज्ञप्ति में प्रतिपत्तियों की संख्या

| प्राभृत | प्राभृत-प्राभृत | सूत्र     | प्रति | पत्ति संस्था                            |
|---------|-----------------|-----------|-------|-----------------------------------------|
| 8       | x               | १५        | Ę     | प्रतिपत्तियां                           |
| 8       | ٩               | १६        | ٩     | प्रतिपत्तियां                           |
| 0       | •               | १७        |       | स्वमत कथन                               |
| 8       | Ę               | १८        | હ     | प्रतिप <del>त्तिया</del> ँ              |
| 8       | 9               | १९        | 6     | प्रतिपत्तियां ''एक के समान स्वमान्यता'' |
| 8       | 6               | २०        | ₹     | प्रतिपत्तियां                           |
| 2       | ₹               | <b>२१</b> | ۷     | प्रतिपत्तियां                           |
| 2       | <b>२</b>        | २२        | 2     | प्रतिपत्तियां                           |
| २       | ₹               | ₹₹        | ¥     | प्रतिपत्तियां                           |
| ą       | •               | २४        | १२    | प्रतिपत्तियां                           |
|         |                 |           |       |                                         |

१. नन्दीसूत्र सूत्र ७०

२. जगत्कायस्वभावी च संवेग-वेराग्यार्थम

| <b>क्त्याहैलाल</b> | 'कमल      |
|--------------------|-----------|
| į                  | न्याहैलाल |

| ٧        | •  | २५  | १६ | प्रतिपत्तियां              |
|----------|----|-----|----|----------------------------|
| 4        | ۰  | २६  | २० | प्रतिपत्तियां              |
| Ę        | •  | २७  | २५ | प्रतिपत्तियां              |
| <b>9</b> | •  | २८  | २० | प्रतिपत्तियां              |
| 6        | •  | २९  | ş  | प्रतिपत्तियां              |
| ۹.       | •  | ₹०  | 3  | प्रतिपत्तियां              |
| •        | •  | 35  | २५ | प्रतिपत्तियां              |
| 0        | •  | •   | 7  | प्रतिपत्तियां <sup>9</sup> |
| •        | •  | •   | ९६ | प्रतिपत्तिया               |
| १०       | 9  | 32  | ٩  | प्रतिपत्तियां              |
| १०       | २१ | 49  | 4  | त्रतिपत्तियां              |
| १७       | •  | 66  | २५ | प्रतिपत्तियां              |
| १८       | •  | ৫   | २५ | प्रतिपत्तियां              |
| १९       | •  | १०० | १२ | प्रतिपत्तियां              |
| २०       | •  | १०२ | 2  | प्रतिपत्तियां              |
| 20       | ۰  | १०३ | ź  | प्रतिपत्तियां              |

# एक व्यापक भ्रान्ति

दोनों उपोगों के दसवें प्राभृत के सत्रहवें प्राभृत-प्राभृत में प्रत्येक नक्षत्र का पृथक्-पृथक् भोजन विधान है।

१ क-इन प्रतिपत्तियों के पूर्व के प्रध्नमृत्र विच्छित्र है।

ल-इन प्रतिपत्तियों के बाद स्वमन प्रतिपादक सुत्राग भी विच्छिप्र है।

उपागदय के सकलनकर्ता ने प्रतिपत्तियों के जिनने उद्धरण दिए है उनके प्रभाणभूत मुख्य प्रन्यों के नाम प्रन्यकारों के नाम अध्याय. ब्लोक, सुत्राक आदि नहीं दिए है।

बहुश्रुतो काकर्तव्य*ः* 

जगाहद में उद्दुत प्रतिर्पत्तियों के स्थल निर्देश करना प्रमाणभून ग्रन्थ में प्रतिपत्ति की मूल बाम्यावर्की देकर अन्य मान्यता का निरमन करना और स्वणान्यनाओं का युक्तिसंपत प्रतिशादन करना इत्यादि आधुनिक पद्धति की सम्यादन प्रक्रिया से सम्पन्न करके उपाय दय की

प्रस्तुत करना। अषया—किमी शोघ संस्थान के माध्यम मे चन्द्र-सूर्यप्रज्ञप्ति पर विस्तृत शोघ निवन्य लिखवाना।

किसी योग्य श्रमण-श्रमणी या विद्वान् को शोध निवन्य के लिए उत्साहित करना । शोध निवन्य लेखन के लिए आवस्यक ग्रन्थादि की व्यवस्था करना ।

शोध निबन्ध लेखक का सम्मान करना ।

ये सब श्रतसेवा के महान कार्य है।

इनमें मांस भोजन के विधान भी हैं।

इन्हें देखकर सामान्य स्वाध्यायी के मन में एक बाशंका उत्पन्न होती है।

ये दोनों उपांग बागम हैं-इनमें ये मांस भोजन के विधान कैसे हैं ?

यह आशंका अज्ञात काल से चली आ रही है।

सूर्यप्रक्षप्ति के वृत्तिकार मरुविगिर ने भी इन मांस मोजन विधानों के सम्बन्ध में किसी प्रकार का ऊहापोह या स्पष्टीकरण नहीं किया है।

एक कुत्तिका नक्षत्र के भोजन विधान की व्याक्या करके शेष नक्षत्रों के भोजन कृत्तिका के समार समझने की सूचना दी है।

शेष नक्षत्रों के भोजन विधानों की व्याख्याएँ न करने के सम्बन्ध में यह कल्पना है कि---मांसवाची शब्दों की व्याख्या क्या की जाय ?

अथवा मांसवाची भोजनों को बनस्पतिवाची सिद्ध करने की क्लिष्ट कस्पना करना उन्हे उचित नहीं लगा होगा ? या उस समय ऐसी कोई परम्परागत घारणा रही न होगी ?

स्व॰ पूज्य श्रीघासीलालजी म॰ ने सभी मांसवाची भोजनों को वनस्पतिवाची सिद्ध करने का प्रयास किया है।

#### स्पद्धीकरण

जैनागमों मे नक्षत्र गणना का क्रम अभिजित से प्रारम्भ होकर उत्तराषाढा पर्यन्त का है। प्रस्तुत प्राभृत के इस सूत्र में नक्षत्र का क्रम कृत्तिका से प्रारम्भ होकर भरणी पर्यन्त का है<sup>1</sup>,

१ चन्द्र-मूर्यप्रक्षास के मंकलनकर्ता श्रुतघर स्थावर ने नक्षत्र गणना क्रम की पाँच विभिन्न मान्यताओं का निरूपण करके स्वमान्यता का प्ररूपण किया है।

पाँच अन्य मान्यताओं का निरूपण---

अटाईस नक्षत्रों का गणना क्रम-

१. कृत्तिका नक्षत्र से भरणी नक्षत्र पर्यन्त २८ नक्षत्र

. २. मघा नक्षत्र से अञ्लेषा नक्षत्र पर्यन्त २८ नक्षत्र

ः ३. धनिष्ठानक्षत्र से श्रवणनक्षत्र पर्यन्त २८ नक्षत्र

४. अध्विनी नक्षत्र से रेवती नक्षत्र पर्यन्त २८ नक्षत्र

५. भरणी नक्षत्र से अध्विनी नक्षत्र पर्यन्त २८ नक्षत्र

स्वमान्यता का प्रस्पण--

अभिजित नक्षत्र से उत्तराषाडा नक्षत्र पर्यन्त २८ नक्षत्र

चन्द्र-सूर्यंप्रकृति दशम प्राभृत प्रथम प्राभृत-प्राभृत सूत्रांक ३२

नक्षत्र गणना क्षम के इस विधान से यह स्पष्ट है कि दशम प्रामृत व संसदशम प्रामृत-प्रामृत में निकपित नक्षत्र भोजन विधान सूर्यप्रकृति के संकलनकर्ता की स्वमान्यता का नहीं है। उपलब्ध अनेक ज्योतिष ग्रन्यों में भी यह नक्षत्र गणना का कम विद्यमान है—अत: यह स्पष्ट है कि प्रस्तुत नक्षत्र-भोजन-विधान का कम अन्य किसी ज्योतिष ग्रन्य से उद्धत है.

> जारुवर्षे यह है कि अब तक सम्पादित एवं प्रकाशित चन्द्र-सूर्यप्रक्रियों के अनुवादको आदि ने इस सम्बन्ध में स्पष्टीकरण लिखकर ब्यापक भ्रान्ति के निराकरण के लिए मत्साहस नहीं किया।

१. कुरुमाणास्तिलतम्बुलानपि तथा माणास्य गर्म्स दिषि । त्याच्यं दुम्ममयैलासमपर्रं तस्यैव रक्तं नथा ॥ तदुत्यायसम्बद्धं वाष्यस्थलः मार्गं व शास्य तथा । वास्त्रियस्यं व प्रियमसूप्रमयवा चित्राप्टकान् सरक्रम् ॥ कीमं शारिकामेषिक च पनन्नं शास्य हविष्य हया । वास्त्रसान्कृत्वराष्ट्रमत्याना पिष्ट याचाना तथा ॥ मत्सामं कल् चित्रशास्यवा स्वयप्नस्ये क्रमात् । मत्सामं कल् चित्रशास्यवा स्वयप्नस्ये क्रमात् । मत्सामं कल् चित्रशास्यवा स्वयप्नस्ये क्रमात् ।

नक्षत्र दोहद--

निर्विष्न यात्रा के लिए नक्षत्र भोजनों का विधान :---

अश्विनी नक्षत्र मे यात्रा करते समय उडद, जौ आदि का उपयोग करें।

२ भरणी में तिल, चावल।

३. कृत्तिका में उडद ।

४. रोहिणी में गाय का दही।

५. मृगशिर से गाय का घृत ।

६. आर्द्रामे गाय का दूच।

७. पुनर्वसु में हरिण का मास ।

८. पुष्य में हरिण कारक्त।

९. अश्लेषा मे क्षीर।

१०, मघामे पपीहाकामांस ।

११. पूर्वाफाल्गनी में हरिण का मास ।

१२. उत्तराफाल्गुनी में शशक का मास ।

१३. हस्त में साठी चावल ।

१४. चित्रा में मालकागनी।

१५. स्वाति मे पुत्रा।

१६, विशाखा में चित्र-विचित्र पक्षियों के मास ।

१७. अनुराधा मे उत्तम फल ।

१८. ज्येष्ठा में कछए का मास ।

१९. मूल में सारिका पक्षी का मास।

२०. पूर्वाषाढ़ा में गोह का मास ।

इन उपांगद्वय की संकलन शैली के अनुसार अन्य मान्यताओं के बाद स्वमान्यता का सूत्र रहा होगा ? जो विषम काल के प्रभाव से विच्छित्र हो गया है—ऐसा अनुमान है।

सामान्य मनीषियों ने इस नक्षत्र-भोजन-विधान को और नक्षत्र गणना क्रम को स्वसम्मत मानने में बहत बड़ी असावधानी की है।

इसी एक सूत्र के कारण उपांगद्वय के सम्बन्ध में अनेक चमत्कार की बातें कहकर भ्रान्तियाँ फैलाई गई हैं ।

इन भ्रान्तियों के निराकरण के लिए आज तक किसी भी बहुश्रुत ने अपने उत्तरदायित्व को समझकर समाधान करने का प्रयत्न नहीं किया है।

इसका परिणाम यह हुआ कि इन उपांगों का स्वाध्याय होना भी बन्द हो गया।

चन्द्र-सूर्यप्रज्ञप्ति और अन्य ज्योतिष ग्रन्थों का तुलनात्मक चिन्तन :

दशम प्राभृत के अष्टम प्राभृत-प्राभृत में नक्षत्र संस्थान

नवम प्राभत-प्राभत मे नक्षत्र. तारा संख्या

नक्षत्र स्वामी-देवता :---

चन्द्र-सूर्यंप्रज्ञप्ति में दशम प्राभृत के बारहवें प्राभृत-प्राभृत के सूत्र ४६ मे नक्षत्र देवताओं के नाम हैं।

२१. उत्तराबाढा में साही का मास

२२. अभिजित में मंग

२३. श्रवण में खिचडी

२४. घनिष्ठा में मृग-भात २५. शतभिषक में जी की पिछी

२६. पर्वाभाइपद में मच्छी-चादल

२७. उत्तराभाद्रपद में खिचडी

२८, स्वाति में दही-चावल

इसी प्रकार दिया, बार और तिषियों के दोहर में भी धान्य, मास, फल आदि के विभान है। मूहतिबन्तामणिकार ने लिखा है कि—देश-कुल के अनुसार जो भस्य हो उसे खाकर और जो अभस्य हो उसे देखकर यात्रा करें।

चन्द्र-सर्यप्रज्ञास की प्रस्तावना में स्व० अमोलकऋषिजी म० ने लिखा है—

"ये चन्द्र-सूर्यप्रश्नित सूत्र केंद्र प्रशाविक, चमत्कारी है व कितने यह है? यह कुछ जैनों से छिया नहीं है। बड़े बड़े महात्मा सामु भी इसका पठन शात्र करते अचकाते हैं, जिन जिनने इसका पठन किया उन उनने इसके चमत्कार रेसे ऐसो दंत कथाये भी बहुत सी प्रचलित हैं। चन्द्र-सूर्यप्रश्नित से सम्बन्धित चमत्कार की घटनाओं के दन्त कथाओं की श्रेणी में सूचित कर कित्यत अस का निराकरण तो किया किन्तु नक्षत्र भोजन से सम्बन्धित तथ्यों का रहस्वीद्वाटन करके बास्तविकता का दिवस्वीत नक्षी कराया। मुहुतैचिन्तामणि के नक्षत्र प्रकरण में नक्षत्र देवताओं के नाम हैं।

इन दोनों के नक्षत्र देवता निरूपण में सर्वया साम्य हैं। केवल नक्षत्र गणना क्रम का अन्तर है।

इसी प्रकार दशम प्राभृत के

तेरहवें प्रामृत-प्रामृत मे तीस मृहतों के नाम,

चौदहवें प्राभृत-प्राभृत में पन्द्रह दिनों के और रात्रियों के नाम

पन्द्रहवें प्राभृत-प्राभृत में दिवस, तिथियों और रात्रि तिथियों के नाम

सोलहर्वे प्राभृत-प्राभृत मे नक्षत्र गोत्रों के नाम सन्नहवे प्राभृत-प्राभृत में नक्षत्र भोजनों के विघान

बृहद् देवज्ञरंजनस्, मुहूर्तमातंण्ड बादि ग्रन्यों में ऊपर अंकित सभी विषय है—शोध निबन्ध लेखक तुलनात्मक अध्ययन करें।

### चम्ब सूत्र—

| प्राभृत | प्राभृत-प्राभृत | सूत्राक | सूत्र संख्या |
|---------|-----------------|---------|--------------|
| १०      | २२              | ६३      | <b>१</b>     |
| १३      | 0               | હજ      | 8            |
| १४      | •               | ८२      | 8            |
|         |                 |         |              |

### सर्व सत्र—

| प्राभृत | प्रामृत-प्रामृत | सूत्रांक   | सूत्र संख्या |
|---------|-----------------|------------|--------------|
| ٠<br>١  | ₹               | 9-90       | ₹            |
| ę       | <b>ą</b>        | <b>१</b> ¥ | *            |
| į       | •               | १९         | 8            |
| ٠<br>٦  | <b>१</b>        | २१         | <b>१</b>     |
| २       | २               | <b>२</b> २ | *            |
| 4       | •               | २६         | ŧ            |
|         | •               | २८         | ₹            |
|         |                 |            | - 2          |

| चन्त्र-सूर्यं कास प्रमाण   | सूत्र           |              |              |
|----------------------------|-----------------|--------------|--------------|
| 8                          |                 | 2.5          | <b>१</b>     |
| <b>१</b>                   | ₹               | १२-१३        | <b>२</b>     |
| 8                          | ¥               | 14           | ₹            |
| *                          | 4               | १६-१७        | २            |
| 8                          | Ę               | 3.5          | *            |
| <b>१</b>                   | 6               | ₹•           | 8            |
| <b>२</b>                   | ą               | २३           |              |
| ą                          | •               | ₹¥           | <b>१</b>     |
| ¥                          | •               | २५           |              |
| Ę                          | •               | २७           | •            |
| 6                          | •               | 79           | 8            |
| •                          | •               | ₹0-₹         | २            |
| १०                         | २               | 33           | <b>१</b>     |
| १०                         | 86              | 48           | į            |
| १६                         | •               | 60           | •            |
| १७                         | •               | 22           | •            |
| १८                         |                 | ٩.           | ŧ            |
| 86                         |                 | 90           | ŧ            |
| ₹•                         |                 | १०२          | 1            |
| ₹•                         |                 | 108          |              |
|                            |                 |              |              |
| चन्त्र-नक्षत्र सूत्र       |                 |              |              |
| प्राभृत े                  | प्रामृत-प्रामृत | सूत्रांक     | सूत्र संख्या |
| <b>१</b> ٠                 | 'y '            | ,<br>3¢      | ٠̈ę          |
| १०                         | <b>११</b>       | 88-84        | २            |
| १०                         | २२              | 48           | 8            |
| चन्त्र-सूर्य-नक्षत्र सूत्र | •               |              |              |
| <b>१•</b>                  | <b>२</b> २      | 4.           | ₹            |
| १०                         | २२              | <b>६८-६९</b> | ₹            |
| <b>१</b> १                 | •               | ७१           | *            |
| १५                         | •               | ८४-८५        | ₹            |
| प्रह सम्बन्धित सूत्र—      |                 |              | _            |
| ₹•                         | •               | १०३          | ŧ,           |
| ₹•                         | •               | १०६          |              |
| ₹•                         | •               | १०७          | · · · · · ·  |
|                            |                 |              | ą            |

|                           |                       | _            |              |  |
|---------------------------|-----------------------|--------------|--------------|--|
| 10                        | श्री कन्हैयालाल 'कमल' |              |              |  |
| नक्षत्र सम्बन्धित स्      | Ţ <b>T</b>            |              |              |  |
| १०                        | <b>१</b>              | ३२           | 8            |  |
| ₹•                        | 7                     | źR           | ₹            |  |
| <b>१</b> •                | ą                     | <b>३५</b>    | ₹            |  |
| <b>१</b> •                | ٩                     | ₹७           | ₹            |  |
| <b>१</b> •                | ę                     | 36           | ₹            |  |
| <b>१•</b>                 | 6                     | ΧŚ           | 8            |  |
| ţ.                        | ₹•                    | Αş           | 9            |  |
| १०                        | १२                    | ΧÉ           | 8            |  |
| १०                        | १६                    | 40           | ₹            |  |
| १०                        | <b>१७</b>             | ५१           | 8            |  |
| १०                        | २१                    | 49           | 8            |  |
| १०                        | २२                    | ६१           | 8            |  |
| १८                        | •                     | <b>९</b> ३   | . و          |  |
|                           |                       |              | १३           |  |
| तारा सम्बन्धित सृ         | <b>, —</b>            |              |              |  |
| प्राभृत                   | प्राभृत-प्राभृत       | सूत्रांक     | सूत्र संख्या |  |
| १८                        | 0                     | 95           | 8            |  |
|                           |                       |              |              |  |
| कारू प्रमाण सूत्र-        | -                     |              |              |  |
| ₹•                        | ₹₹                    | ¥0           | 8            |  |
| ₹•                        | <b>{</b> ¥            | SY           | 8            |  |
| <b>१</b> 0                | १५                    | 84           | 8            |  |
| १०                        | 25                    | ५३           | ₹            |  |
| १०                        | २०                    | 48-46        | ¥            |  |
| <b>१</b> २                | •                     | ७२-७५        | ¥            |  |
| १३                        | •                     | ८•           | 8            |  |
| चन्त्र-सूर्यं काल प्रम    | ाण सूत्र              |              |              |  |
| १०                        | •                     | <b>३९</b>    | 8            |  |
| <b>१</b> 0                | 9                     | ٧0           | 1            |  |
| ₹•                        | २२                    | <b>48-60</b> | ¥            |  |
| <b>१</b> ३                | •                     | ८१-८२        | •            |  |
| चन्द्र, सूर्यं, नक्षत्र । | हाल प्रमाण सूत्र      |              |              |  |
|                           |                       |              |              |  |

**104-90** 

**१**२

| चन्द्रप्रक्रप्ति औरः<br>- | सूर्यंत्रज्ञप्ति का पर्यवक्षण |
|---------------------------|-------------------------------|
| •                         | <b>८</b> ३                    |
| •                         | 98-97                         |
| •                         | ९४-९५                         |
| •                         | ? o o - ? o ?                 |
|                           |                               |
| •                         | 96                            |

ŧ

# **अल्प-बहुत्व सूत्र—**

चन्द्रावि पञ्जज्योतिष्क सूत्र— 

स्थिति सूत्र

उपसंहार सूत्र--

# सूर्यं सूत्र —

| K . K .               |         |             |
|-----------------------|---------|-------------|
| अध्ययन                | उद्देशक | सूत्रांक    |
| ۷                     | •       | ६५५         |
| नक्षत्र सूत्र—        |         |             |
| ৬                     | •       | 4८9         |
| 9                     | •       | <b>£</b> 98 |
| नक्षत्र स्वामी सूत्र— |         |             |
| २                     | 3       | ९५          |
| प्रह सूत्र            |         |             |
| 2                     | ₹       | 94          |
| Ę                     | •       | ¥68         |

तारा सूत्र--

•

દ કુ

|                              | त्रा कन्ह्यालाल | 40400       |            |                       |
|------------------------------|-----------------|-------------|------------|-----------------------|
| नकात्र तारा सूत्र            |                 |             |            |                       |
| अध्ययन                       | उद्देशक         | सूत्रांक    | á8         | विशेष<br>नक्षत्र तारा |
| ą                            | ¥               | २२७         | <b>د</b> ٩ | ,,                    |
| 4                            | ą               | ४७२         | २०३        | "                     |
| ₹                            | ¥               | १२१         | ४५         | ,,                    |
| 4                            | •               | ५३९         | २१८        | ,,                    |
| ٩                            | ą               | ४७२         | २०३        | 19                    |
| 9                            | •               | ५८९         | २४१        | ,,                    |
| <b>t</b>                     | •               | 80          | 9          | ,,,                   |
| Y                            | ¥               | <b>३८</b> ६ | १७१        | 33                    |
| बन्द्र-सूर्य सूत्र सूबी      |                 |             |            |                       |
| अध्ययन                       | उद्देशक         | सूत्रांक    |            |                       |
| ₹                            | ą               | १०५         |            |                       |
| ą                            | ₹               | १६२         |            |                       |
| ¥                            | ₹               | २७३         |            |                       |
| ¥                            | 1               | 3\$6        |            |                       |
| चन्त्र-नक्षत्र स्त्र         |                 |             |            |                       |
| Ę                            | •               | ५१७         |            |                       |
| ۷                            | •               | ६५६         |            |                       |
| नक्षत्र चन्द्र सूत्र         |                 |             |            |                       |
| č                            | •               | ६५६         |            |                       |
| •                            | •               | ६६९         |            |                       |
| <b>१•</b>                    | •               | 920         |            |                       |
| चन्द्रादि ज्योतिध्कवेव सूत्र |                 |             |            |                       |
| ٦ - ١                        | ą               | 94          |            |                       |
| ¥                            | ₹               | ₹•₹         |            |                       |
| ٩                            | 8               | 808         |            |                       |
| कालविभाग सूत्र—              |                 |             |            |                       |
| રે                           | ¥               | १०६         |            |                       |
| ٩                            | ą               | <b>¥</b> €• |            |                       |
| ٤                            | •               | ६२०         |            |                       |
| प्रकापित निर्वेश सूत्र—      |                 |             |            |                       |
| ŧ                            | २               | १६०         |            |                       |
| Y                            | ₹               | <b>२७</b> ७ |            |                       |

# समवायांग

# सूर्यं के सूत्र

| सूर्यमण्डल                                                        |                    |
|-------------------------------------------------------------------|--------------------|
| १ सूर्यमण्डलों की संस्था                                          | सम. ६५, सूत्रांक १ |
| २ सूर्यमण्डलों की संख्या                                          | सम. ८२, सू. १      |
| ३.  सूर्यमण्डल प्रमाण                                             | सम. १३, सू. ८      |
| ४ सूर्यमण्डल समांश                                                | सम. ६१, सू. ४      |
| ५. प्रथम सूर्यमण्डल का आयाम-विष्कम्भ                              | सम. ९९, सू. ४      |
| ६. द्वितीय सूर्यमण्डल का आयाम-विष्कम्भ                            | सम. ९९, सू. ५      |
| ७ तृतीय सूर्यमण्डल का आयाम-विष्कम्भ                               | सम. ९९, सूं. ६     |
| ८ प्रत्येक सूर्यमण्डल में सूर्य की गति के मुहूर्त                 | सम. ६०, सू. १      |
| ९ सूर्यं का आभ्यन्तर मण्डल मे उपसंक्रमण                           |                    |
| ( भरतक्षेत्र से सूर्यंदर्शन की दूरी का प्रमाण )                   | सम. ४७, सू. १      |
| १० सूर्यं का बाह्यमण्डल में उपसंक्रमण                             |                    |
| ( भरतक्षेत्र से सूर्यंदर्शन की दूरी का प्रमाण )                   | सम. ३१, सू. ३      |
| ११ आभ्यन्तर तृतीयमण्डल में सूर्यका उपसंक्रमण                      | •                  |
| ( भरतक्षेत्र से स्यंदर्शन की दूरी का प्रमाण )                     | समः ३३, स्. ४      |
| १२ सूर्यं से ऊपर और नीचे सूर्यं का तापक्षेत्र                     | सम. १९, सू. २      |
| १३ रत्नप्रभा के ऊपर के सम भू-भाग से ऊपर-                          |                    |
| को ओर सूर्य की गति का क्षेत्र                                     | सम. प्र. ४६        |
| १४. सूर्यं का परिवार                                              | सम. ८८, सू. १      |
| १५ उत्तरायण से निवृत्त सूर्य का अहोरात्र-                         |                    |
| के प्रमाण पर प्रभाव                                               | सम. ७८, सू. ३      |
| १६. दक्षिणायन से निवृत्त सूर्य का अहोरात्र-                       |                    |
| के प्रमाण पर प्रभाव                                               | सम. ७८, सू. ४      |
| १७. उत्तर दिशा में प्रथम सूर्योदय की दूरी का प्रमाण               | सम. ८०, स्. ७      |
| समवायांग                                                          |                    |
|                                                                   |                    |
| चन्द्र के सूत्र                                                   |                    |
| १. चन्द्रमण्डल का समांश                                           | सम. ६०, सू. ३      |
| २. कृष्णपक्ष में और शुक्लपक्ष में चन्द्र की हानि-वृद्धि का प्रमाण |                    |
| ३. चन्द्रका परिवार                                                | सम. ८८, सू. २      |

×

×

# चना और सूर्य के संयुक्त

|    | •                                           | नाबार सूब कसयुक्त          |                |
|----|---------------------------------------------|----------------------------|----------------|
|    | क्षेत्र आभ्यन्तर पुष्करार्धं में चन्द्र-    | सूर्यं                     | सम. ७२, सू. ५  |
| ₹. | समुद्र कालोदसमुद्र में चन्द्र-सूर्य         |                            | सम. ४२, सू २   |
|    | ×                                           | ×                          | ×              |
|    |                                             | प्रहों का सूत्र            |                |
| ٤. | शुक्र का उदयास्त                            |                            | सम. १९, सू. ३  |
|    | ° ×                                         | ×                          | ×              |
|    | पह                                          | और चन्द्र का संयुक्त सूत्र |                |
| ۲. | ध्रव राहु से चन्द्र के आवृत-अनावृ           | •                          | सम १५, स्. ३/४ |
|    |                                             | नक्षत्रों के सूत्र         |                |
| ٤. | जम्बुद्वीप में व्यवहार योग नक्षत्र          |                            | मम. २७, सू २   |
| ₹  | नक्षत्रों का समांश                          |                            | सम. ६४, स्. ४  |
| ₹. |                                             |                            | सम. ७, सू. ८   |
| ٧. | दक्षिण द्वारवाले नक्षत्र                    |                            | सम. ७, स्. ९   |
|    | पश्चिम द्वारवाले नक्षत्र                    |                            | सम. ७, सू. १०  |
| ۴. | उत्तर द्वारवाले नक्षत्र                     |                            | सम ७, स्. ११   |
|    | ×                                           | ×                          | ×              |
|    | वन                                          | द्र और नक्षत्रों के सूत्र  |                |
| ۲. | चन्द्र के साथ योग करने वाले नक्ष            | <b>স</b>                   | सम. ५६, म् १   |
| ₹. | चन्द्र के साथ प्रमर्दयोग करने वाले          | বধ্বস                      | सम ८, सू. ९,   |
| ₹  |                                             | रने वाले नक्षत्र           | सम- १५, सू- ५  |
|    | चन्द्र के साथ उत्तर दिशा से योग             |                            | सम. ९, सू. ६   |
|    | चन्द्र के साथ द्वयर्द्धक्षेत्र के नक्षत्रों |                            | सम. ४५, सू. ७  |
| ٤. | चन्द्र के साथ अभिजित नक्षत्र का             | योगकाल                     | सम. ८, सू. ५   |
|    | ×                                           | ×                          | ×              |
|    |                                             | ताराओं के सूत्र            |                |
| ۲. | उपरितन तारागणों का भ्रमण क्षेत्र            | ī                          | सम ९, सू७      |
|    |                                             | क्षित्र-ताराओं के सूत्र    |                |
|    | अश्विनी नक्षत्र तारा संख्या                 |                            | सम. ३, सू. ११  |
|    | भरणी नक्षत्र तारा संख्या                    |                            | सम. ३, सू. १२  |
|    | कृत्तिका नक्षत्र तारा सख्या                 |                            | सम. ६, सू. ७   |
|    | रोहिणी नक्षत्र तारा संख्या                  |                            | सम. ५, सू. ९   |
|    |                                             |                            |                |

| मृगशिर नक्षत्र तारा संख्या        | सम. ३. सूत्र ६ |
|-----------------------------------|----------------|
| बाद्री नक्षत्र तारा संख्या        | सम. १, सू. २६  |
| पुनर्वेसुनक्षत्र तारा संख्या      | सम. ५, सू. १०  |
| पुष्य नक्षत्र तारा संख्या         | सम. ३, सू. ७   |
| बक्लेषा नक्षत्र तारा संख्या       | सम. ६, सू. ८   |
| मघानक्षत्र तारा संख्या            | सम. ७, सू. ७   |
| पूर्वाषाढ़ा नक्षत्र तारा संख्या   | सम. ४, सू. ८   |
| उत्तराषाढ़ा नक्षत्र तारा संख्या   | सम. ४, सू. ९   |
| अभिजित नक्षत्र तारा संख्या        | सम. ३, सू. ९   |
| श्रवण नक्षत्र तारा संख्या         | सम. ३, सू. २   |
| धनिष्ठा नक्षत्र तारा सस्या        | सम. ५, सू. १३  |
| शतभिषक् नक्षत्र तारा संख्या       | सम. १००, सू. २ |
| पूर्वाभाद्रपद नक्षत्र तारा संख्या | सम. २, सू. ५   |
| उत्तराभाद्रपद नक्षत्र तारा संख्या | सम. २, सू. ६   |
| रेवती नक्षत्र तारा संख्या         | सम. ३१, सू. ६  |
| उन्नीस नक्षत्रों को तारा संख्या   | सम. ९८, सू. ७  |

# ब्याख्याप्रज्ञप्ति (भगवती) में चन्द्र-सूर्यप्रज्ञप्ति से संबंधित सूत्र

ज्योतिषीदेवों के नामों के सूत्र-

भग० श० ३, उ० ७, सू० ४।४ भग० श० ८, उ० १, सू० १५ भग० श० ८, उ० १, सू० ३१ भग० श० ५, उ० ९, स० १७

जम्बूद्वीप से स्वयम्भूरमण समुद्र पर्यन्त सभी द्वोप-समुद्रों मे ज्योतिष्को की सख्या—

भग० श० २, उ० २, सू० २-५

जीवा० (सू० १७५-१७७) के अनुसार जानने की सूचना।

मानुषोत्तर पर्वत के बन्दर और बाहर के ज्योतिषियों की उत्पत्ति का प्ररूपण— भग० श० ८, उ० ८, सु० ४६-४७

ज्योतिषीदेवों के कर्मक्षय का प्ररूपण-

भग० श० १८, उ० ७, सू० ५१

सूर्य का स्वरूप, अर्थ, प्रभा, छाया और लेक्या का प्ररूपण-

भग० श० १४, उ० ९, सू० १३-१६

चन्य उदय, अस्त और मध्याह्न के समय सूर्य की समान ऊँचाई—

भग० श० ८, उ० ८, सू० ३६

उदय और अस्त के समय सूर्य के दूर तथा मूल में दीखने का कारण---

भग० शा० ८, उ० ८, सु० ३६

सूर्य की त्रेकालिक गति---

भग० श० ८, उ० ८, सू० ३८

सूर्यं की त्रैकालिक किया—

भग० श० ८, उ० ८, सू० ४३, ४४

सूर्यं का ऊर्घ्वं, अधी तापक्षेत्र प्रमाण---

भग० श०८, उ०८, सू०४५

सूर्य का छहों दिशाओं में त्रैकालिक प्रकाश—

मग० श० ८, उ० ८, स० ३९-४०

स्र्य का छहों दिशाओं में त्र कालिक उद्योत—

भग० श० ८, उ० ८, स्०४१

उदय और अस्त के समय समान अन्तर से सूर्यंदर्शन--

भग० श०१, उ०६, सू०१

उदय और अस्त के समय सूर्य दर्शन—

भग• श• ८, उ० ८, सू० ३५ -भग• श• १, उ० ६, सू० ४

उदय के समय प्रकाशित क्षेत्र जितना ही सूर्य का तापक्षेत्र— भ जम्बद्वीप में सूर्य की उदयास्त दिकार्ये तथा दिन-रात का प्रमाण—

भग० का० ५, उ०१, सू०४-६

लवणसमृद्र, धातकोखण्ड. कालोदसमृद्र और पुष्करार्घद्वोप में सूर्य को उदयास्त दिशार्थे तथा दिन-रात का प्रमाण—

भग० श० ५, उ० १, सू० २२-२७

चन्द्र के उदयास्त का प्ररूपण—

भग० श० ५, उ० १०, सू० १

चन्द्र को अग्रमहिषो संख्या—

सग० श॰ १०, उ० ५, सू० २८ भग० श० १२, उ० ६, सू० ६, ७

चन्द्र-सूर्यं शब्दों के विशेषार्थ---

भग० श०१२, उ०६, सु०४-५

चन्द्रग्रहण, सूर्यग्रहण— चन्द्रमण्डल, सूर्यमण्डल— प्रतिचन्द्र प्रतिसूर्यं—

भग० श० ३, उ० ७, सू० ४, ५

चन्द्र और सर्य के काम-भोगों की विशेषता---

भग० श० १२, उ० ६, सू० ८

चन्द्र और सूर्व के पुद्गलों का प्रकाश-

भग० श० १४, उ० ९, स० २,३

ज्योतिष्कों के दो इन्द्र---

मग० श० ३, उ० ८, सू० ५

## जीवाजीवाभिगम में चन्द्र-सूर्यप्रज्ञप्ति से संबन्धित सूत्र

चन्द्र परिवार सूत्र जीवा० प्रति० ३, उ० २, सू० १९४

x x x

सूर्यं परिवार सुत्र जीवा० प्रति० ३, उ० २, सू० १९४

x x X

×

नक्षत्रों का सूत्र---

नक्षत्रों के आभ्यन्तर और बाह्य,

ऊपर ओर नीचे गति करने वाले नक्षत्र

जीवा० प्रति॰ ३, उ० २, सू० १९६

×

× ताराओं के सुत्र

चन्द्र तथा सूर्य के नीचे, सम और ऊपर लघु तथा तुल्य तारा,

ताराओं की लघुता तथा तुल्यता के कारण,

जीबा॰ प्रति० ३, उ० २, सु० १९३

एक तारा से दूसरे तारा का अन्तर

जीबा॰ प्र॰ ३, उ॰ २, सू॰ २०१

×

चन्द्र के सूत्र

×

चन्द्र की अग्रमहिषियां तथा विकुर्वीत देवी परिवार,

जीवा० प्रति० ३, उ० २, सू० २०२

x x x

बन्द्रविमान की सुधर्मासभा में बन्द्र द्वारा भोग भोगने का निषेष तथा निषेध का कारण—

जीबा० प्रति० ३, उ० २, सू० २०३

सूयं के सूत्र---

सूर्यं की अग्रमहिषियां तथा विकुर्वीत देवो परिवार

सूर्यविमान की सुधर्मासभा में सूर्य द्वारा भोग भोगने का निषेध तथा निषेध का कारण—

ं जीवा॰ प्रति॰ ३, उ॰ २, सू॰ २०४ × × × ×

जीबा॰ प्रति॰ ३, उ॰ २, सु॰ २०४ × जीवा० प्रति० ३. उ० २. स० २०४ × ताराओं का सत्र— जीवा॰ प्रति॰ ३. उ॰ २. स॰ २०४ × ×

चन्द्रादि पांची ज्योतिष्कदेवो का गति सचक सत्र-जम्बद्रीप के मेरुपर्वत से चारों दिशाओं मे ज्योतिष्कदेवो की गति का अन्तर-लोकान्त से उद्योतिहरूदेवों को गति का अन्तर. इस रत्नप्रभा पथ्वी के समभाग से ऊपर की बोर तारा (सब से नीचे का तारा) सर्य, चन्द्र एव ताराओं की गति का अन्तर-

नीचे के तारा से सर्यं का. सर्य से चन्द्र का. चन्द्र में ऊपर के तारा का अन्तर

> जीवा० प्रति० ३, उ० २, सु० १९५ ×

(१) चन्द्रादि पांचों ज्योतिष्कदेव विमानों का संस्थान सचक सत्र---

चन्द्र विमान का संस्थान. सूर्य विमान का संस्थान, ग्रह विमानों का संस्थान. नक्षत्र विमानों का संस्थान. तारा विमानो का संस्थान.

×

×

जीवा॰ प्रति॰ ३, उ॰ २, सू॰ १९७

- × (२) चन्द्रादि पांचों ज्योतिष्कदेव विमानों के आयाम-विष्कम्भ, बाहल्य और परिधि प्रमाण का सुचक सुत्र---
- १. चन्द्र विमान को लम्बाई. चौडाई. मोटाई और परिधि
- २. सूर्य विमान की लम्बाई, चौड़ाई, मोटाई और परिधि,
- ३. यह विमानों की लम्बाई, चौडाई, मोटाई और परिधि,
- ४. नक्षत्र विमानो की लम्बाई, चौडाई, मोटाई और परिधि
- ५. तारा विमानों की लम्बाई, चौडाई, मोटाई और परिधि

जीवा॰ प्रति॰ ३, उ॰ २, सू॰ १९७

×

- (३) चन्द्रादि पांच ज्योतिष्कदेव विमानों की चारों दिशाओं के विमान वाहक देवों का विकुर्वीत स्वरूप और उनकी संख्या—
  - १. चन्द्र विमान की चारों दिशाओं के विमान वाहक देवों का स्वरूप और उनकी संख्या--
  - सूर्य विमान को चारों दिशाओं के विमान वाहक देवों का स्वरूप और उनकी संख्या—
  - ग्रहों के विमानों की चारों दिशाओं के विमान वाहक देवों का स्वरूप और उनकी संख्या,
  - ४. नक्षत्रों के विमानों की चारों दिशाओं के विमान वाहक देवों का स्वरूप और उनकी संख्या,
  - ताराओं के विमानों की चारी दिशाओं में विमान बाहक देवों का स्वरूप और उनकी संस्था,
     जीवा० प्रति० ३, उ० २, सु० १९८

चन्द्रादि पांचों ज्योतिषक देवों को शोद्रागति-मन्दगति का अल्प-बहत्व

जीबा० प्रति० ३, उ० २, सू० १९९ ×

×

पन्द्रादि पांचों ज्योतिष्क देवों की अल्पिध-महिष का अल्प-बहत्त.

जीवा• प्रति० ३, उ० २, सु० २००

x x x

चन्द्रादि पांचो ज्योतिषक देवों का अल्प-बहत्व,

जीवा० प्रति० ३, उ० २, स्०२०६

×

# जम्बृद्वीपप्रज्ञप्ति में चन्द्र-सुर्यप्रज्ञप्ति से सम्बन्धित सुत्र

जम्बूद्रोप में दो चन्द्र और दो मृर्य हैं। इनसे सम्बन्धित कुछ सत्र जम्बूद्रोपप्रज्ञप्ति में है। उनकी सुची इस प्रकार है—

सूर्य के सत्र---

१. क-सूर्यं मण्डल संख्या,

×

ख-जम्बद्रीप में सर्व मण्डलों की संख्या.

ग-लवणसम्द्र में सूर्य मण्डलों की संख्या,

घ-जम्बुद्वीप और लवणसमुद्र में सूर्य मण्डलों की संयुक्त संख्या,

जंबू० वक्ष० ७, सू० १२७

×

सर्वाभ्यन्तर सर्थमण्डल से सर्वबाह्य सर्थमण्डल का अन्तर.

जंबु० वक्ष० ७, स० १२८

प्रत्येक सूर्यमण्डल का अन्तर— ×

जंबू॰ वक्ष० ७, सु० १२९

,

प्रत्येक सर्वमण्डल के आवाम-विष्कम्म, परिधि एवं बाहत्य का प्रमाण--

जंबु वहा ०७, सू० १३०

मन्दर पर्वत से सर्वाभ्यन्तर सूर्यमण्डल का अन्तर, मन्दर पर्वत से सर्वाभ्यन्तर (आभ्यन्तर द्वितीय) सूर्यमण्डल का अन्तर--

मन्दर पर्वंत से (आभ्यन्तर) तृतीय मण्डल का अन्तर, इस प्रकार प्रत्येक सूर्यमण्डल का अन्तर,

सर्वेबाह्य मण्डल प्रथम, द्वितीय, नृतीय आदि का अन्तर

जंबू० वक्ष० ७, सू० १३१

सर्वोभ्यन्तर प्रथम, द्वितीय, तृतीय आदि सूर्यमण्डलों का आयाम-विष्कम्भ तथा उनकी परिधि का प्रमाण-

सर्वेबाह्य प्रथम, द्वितीय, ततीय सुर्यमण्डलों का आयाम-विष्कम्भ और परिधि का प्रमाण-जंबू० वक्ष० ७, सू० १३२

सर्वाभ्यन्तर मण्डलों में तथा सर्वबाह्य मण्डलों में सूर्य .के तापक्षेत्र और अन्धकारक्षेत्र के संस्थान और उनके प्रमाण-

जंबु० बक्ष० ७, सू० १३५

सूर्योदय तथा सूर्यास्त के समय सूर्यदर्शन की दूरी प्रमाण-

जंबू० वक्ष० ७, सू० १३६

सर्यं का कालसापेक्ष गतिक्षेत्र-

जंबू० वक्ष० ७, सू० १३७

सूर्यं का कालसापेक्ष कियाक्षेत्र —

जंबू॰ वक्षा॰ ७, सू॰ १३८

सूर्यं का उत्पत्ति क्षेत्र और गति क्षेत्र---

जंबू० वक्ष० ७, सू० १४०

सूर्यं का च्यवन विरहकाल व्यवस्था तथा विरह अवधि--

जंबू० वक्ष० ७, सू० १४१

×

सूर्योदय, सूर्यास्त की दिशायें ---

जंबू॰ वक्ष॰ ७, सू॰ १५०

× × × > वन्द्र के सूत्र— > वन्द्रमण्डलों की संख्या, जम्बुदीय में वन्द्रमण्डलों की संख्या, स्व्वाप्तान्त्र में वन्द्रमण्डलों की संख्या, स्वाप्तान्त्र में वन्द्रमण्डलों की संख्या, स्वाप्तान्त्र में वन्द्रमण्डलों की संख्या, सम्बाप्तान्त्र में वन्द्रमण्डलों की संयुक्त संख्या—

सर्वाभ्यन्तर चन्द्रमण्डल से सर्वेबाह्य चन्द्रमण्डल का अन्तर—

जंबू० वक्ष• ७, सू० १४३ जंबू० वक्ष• ७, सू० १४४

~

प्रत्येक चन्द्रमण्डल का अन्तर-

प्रत्येक चन्द्रमण्डलं का आयाम-विष्कम्भ, परिधि और बाहल्य का प्रमाण — जंबू० वक्ष० ७, सु० १४५

× × × 

जम्ब्दीप के मन्दरपर्वत से सर्वाभ्यन्तर प्रवम, द्वितीय, तृतीयादि चन्द्रमण्डलों का अन्तर—
जम्बूदीप के मन्दरपर्वत से सर्वबाह्य प्रवम, द्वितीय, तृतीयादि चन्द्रमण्डलों का अन्तर—

जंबू० वक्ष० ७, सू० १४६

सर्वाभ्यन्तर प्रथम, द्वितीय, तृतीयादि चन्द्रमण्डलों का आयाम-विष्कम्भ और परिधि का प्रमाण--सर्वेबाह्य प्रथम, द्वितीय, तृतीयादि चन्द्रमण्डलो का आयाम-विष्कम्भ और परिधि का

जंबू० वस॰ ७, सू० १४७

अम्बूढीपप्रजाित के वृत्तिकार ने लिखा है—चन्द्रप्रजाित और सूर्यप्रजाित बहुत बड़े आगम हैं'। इस सुची में जितने सूत्र हैं वे सब चन्द्रप्रजाित और सूर्यप्रजाित से उद्धृत हैं किन्तु इस सुची में अंकित सुत्रों में से अनेक सूत्र उपलब्ध चन्द्र-सूर्यप्रजाित में नहीं हैं। जता यह स्वयं सिद्ध हैं कि वर्त-मान में चन्द्र-सूर्यप्रजाित के सुत्रों का जो कम एवं संस्था है अतीत में उससे चित्र रही होगी। ●

प्रमाण--

१ इच्चेसा अंबुद्दीवयण्याति—सूराण्याति बत्युसमासेणं सम्मता भवइ । इत्येषा—अनन्तरोक्तस्य-रूपा जम्बूदोपप्रजातः आवदीपस्य यद्याविष्यतस्वरूपनिरूपिका ग्रन्थपद्वतिस्तस्या मिस्मिन्नुपाने इत्ययं सुत्रे च विभक्तिव्यत्ययः प्रकृत त्वात् ।

सूर्यं प्रक्रांतिः सूर्योधिकार प्रतिबद्धा पदपद्धतिबँस्तूनां मण्डलसंस्थादीना समासः सूर्यंप्रक्रसधादि महाग्रन्था पेक या सक्षेपस्तेन समासा भवति ।

इच्चेसा इत्यादि व्याख्यानं पूर्ववन् परं मुयंप्रज्ञप्ति स्थाने चन्द्रप्रज्ञप्तिवाच्या ॥

# अङ्ग आगमों के विषयवस्तु-सम्बन्धी उल्लेखों का तुलनात्मक विवेचन

# हा॰ सुदर्शन लाल जैन

सगबान महाबीर ने अपनी दिव्यवाणी हारा जिस वस्तु-स्वरूप का प्रतिपादन किया, उसे अस्यन्त निर्मल अन्त-करणे वाले तथा बृद्धिवेभव के धनी गणधरों ने आचाराङ्ग आदि हादश अङ्ग-प्रन्यों के रूप में प्रथित करके अपने पश्चाद्वर्ती आचार्यों को शृत-परम्परा से प्रदान किया। थूत की इस अलिखित परम्परा का स्मृति-लेप होने से क्रमणः ह्वास होता गया।

स्वेताम्बर-मान्यतानुसार स्मृति-यरम्यरा से प्राप्त ये बङ्ग ग्रन्य देवदिवाणि क्षमाश्रमण को बलभोवाषना (बीर नि० से ९८०) के समय क्रिपबद्ध किए गए। दृष्टिवाद नामक १२वाँ अंग-ग्रन्थ उस समय किसी को याद नहीं था, अतः वह लिपिबद्ध न किया जा सका। इसके पूर्व भी आचार्य स्कृतमद्ध होता पाटिलपुत्र (बीर नि० २१९) में तथा आर्य स्कृत्वित हारा माथ्गे वाचना (बीर नि० ८वीं शताब्दी) में मी इन ११ अङ्ग ग्रन्थों का संकलन किया गया था परन्तु उस समय उन्हें लिपिबद्ध नहीं किया गया था।

दिगम्बर-परम्परा इन वाचनाओं को प्रामाणिक नहीं मानती है। उनके अनुमार वीर नि० सं० ६८३ तक श्रुन-परम्परा चली, जो कमशः झीण होती गई। अङ्ग-प्रत्यों के लिपिबद्ध करने का कोई प्रयत्न नहीं किया गया, फलत सभी अङ्ग प्रत्य लुस हो गए। उतना विशेष है कि वे दृष्टिवाद नामक १२वें अङ्गानसर्गत पूर्वों के अंशांश के जाताओं द्वारा (वीर नि० ७वी शताब्दी मे) रचित पदस्ववाम और करायपाहुड को तथा वीर निवाक है १४वी शतो मे रचित इनकी धवला और अवववका टीकाकों को आगम के रूप में मानते है।

रै भगवानुमहाबीर के ११ गणघर ये जिन्होने उनके अर्थस्य उपदेशों को १२ अग ग्रन्थों के रूप में ग्रिपित किया वा।

२. बाबार्य घरसेन (ई॰ १-२ सताब्दी, चीर नि॰ अबी सनाब्दी) के शिष्य पुण्यस्त और भून-बिल ने ब्रह्मण्डामा की रचना की। पहन्मण्डामा के प्रारम्भ के १९७० मूत्र आचार्य पुण्यस्त ने और खेष आचार्य भूतविल ने लिल्ये। इस ग्रन्थ का आधार दिनीय अदावणी पूर्व के चयनलिय नामक अधिकार का चतुर्थ पाहुड 'कर्मयकृति' है। कवायसाहुड की रचना घरसेनाचार्य के सामकालीन गुणधराचार्य ने जानप्रवाद नामक ५वें यूर्व की १०वें वस्तु के तीसरे 'पेण्यदीनगाहुड' के आचार पर की। इन दोनो पर क्रमक्त 'वस्त्रण' और 'वस्त्रप्रवल' नामक टीकाएँ वीरसेना-चार्य ने लिखी है। चार विभक्तियों के बाद 'वस्त्रप्रवल' टीका की पूर्णता वीरसेन के निष्य जिसकेन ने (ज्ञक सं० ५५९ ) की है।

### बारह अञ्जों के नाम

उत्तय-परम्परा में मान्य १२ अंग-ग्रन्थों के नाम क्रमशः इस प्रकार हैं—(१) आवाराञ्क, (२) सूत्रकृताङ्क, (३) स्थानाङ्क, (४) समवागङ्क, (५) आवाराञ्कष्ति ( अपरानम भगवती ) , (६) आताराघ्यक्या ( नाथधमंकया ), (७) उपासकदशा (उपासकाध्ययन), (८) अनकदृद्दशा ( अनक्तृद्दशा ) (१०) प्रकायाकरण, (१२) विपाकस्तृत्र और (१२) दृष्टिवाद । छठं से नीवं तक के कोष्टकान्तगंत नाम दि० परम्परा में प्रचलित है ।

इत अङ्गों के कम मे कहीं कोई बत्तर नही मिलता है। साधारण नाम-मेद अवस्य पाया जाता है। जैसे "छाउँ और सातवें अङ्ग का नाम दिगम्बर प्रग्नों में कमशः "नावधर्मकद्या" (गाहधम्मकहा) तथा "उपासकाध्ययन" (उत्तासक्यत्यण) मिलता है। इसी प्रकार पोचचें में "विवाह-पणतां" है जा व्यास्थाप्रक्राप्ति के प्रच्यों में "विवाह-पणतां" है जा व्यास्थाप्रक्राप्ति के अधिक निकट है। गोम्मस्सार जीवकाण्ड में सुनक्ताञ्च का प्राकृतनाम "सुद्यव" मिलता है जबकि स्वानाञ्च आदि मे "सुनयाशे" और धवला आदि मे "मून्यवर्" मिलता है जबकि स्वानाञ्च आदि मे "सुनयाशे" और धवला आदि मे "मून्यवर्" मिलता है। तस्वार्योध्यापनाध्य में दृष्टियाद को "दृष्टियातः" कहा है जो चिन्त्य है। खेंग अप्तार में अन्तरव्यदस्या" को एक स्वार्ध में अन्तरव्यदस्या" माम है जबकि दिन प्रच्यों में "अन्तरव्यदस्या" को स्वार्ध में व्यवस्था में "अन्तरव्यदस्या" हो "अप्तार्थ स्वार्ध माम हे जबकि दिन प्रच्यों में "अन्तरव्यदस्या" को स्वार्ध में स्वर्ध में "अन्तरव्यदस्या" के कारण है।

अब हम इन अङ्ग ग्रन्थों के विषयवस्तु की निम्न चार आधारों पर समीक्षा करेंगे।

 इवे० ग्रन्थों में प्राप्त उल्लेख, (२) दिग० ग्रन्थों में प्राप्त उल्लेख, (३) उपलब्ध अङ्ग आगामों का वतमान स्वरूप ओर (४) तुलनात्मक विवरण। अन्त में समस्त ग्रन्थों की समग्ररूप से समीक्षा करते हुए उपसहार दिया जाएगा।

### १-आचाराङ्ग

# (क) व्वेताम्बर ग्रन्थों मे अङ्ग प्रन्थों की विषयवस्तु का उल्लेख--

व्वेताम्बर परम्परा मे अग श्रन्थो का विषयवस्तु का उल्लेख स्थानाङ्का, समबायाङ्का, नन्दी और विधिमार्गत्रपा मे मिलता है। अत. यहाँ इन्ही आधारो पर अङ्ग ग्रन्थों को समीक्षा करेंगे—

१. स्थानाङ्गसूत्र मे<sup>६</sup>—आचाराङ्ग की विधवसङ्ग की चर्चा करते हुए उसके बहाचर्य सम्बन्धी ९ अध्ययनों का उल्लेख किया गया है, जिनमें अतिम तीन का ब्रम है—विमोह, उपधान और महापरिक्वा । दस दशा के निरूपणप्रसङ्ग मे जो आचारदशों के १० अध्ययनों का उल्लेख है, वह आचाराङ्ग से सम्बन्धित न होकर रहााध्रुतस्त्रक्य से सम्बन्धित है। १

१. विवाहपन्नतीए णं भगवतीए चउरासीइं पयसहस्सा पदग्गेणं पण्णला । समवायाङ्ग ८४-३९५

स्थानाङ्ग १०-११०; समयायाङ्गमूत्र ५११, ५७, ३००; नम्बी पू० २८७-२८८; तस्त्रार्था-थिगमभाष्य १२०; तस्त्रार्थराज्यातिक १२०, पू० ७२; बवला १.१.२, पू० १००; जयथवला गांचा १, पू० ७२, गोम्मटसार जीवकाण्ड गांचा ३५६

३. स्थानाङ्ग ९.२

४. स्थानाञ्ज १०.११०, ११५

२. समबाबाङ्ग में '—आचाराङ्ग मे श्रमण निर्म्मचों के आचार, गोचर, विनय, वैनियक, स्वान, गमन, चंकमण, प्रमाण, योग-योजन, भाषा, समिति, गुप्ति, शस्या, उपिब, भक्त-पान, उद्गम, उत्पादन, एक्णा-विश्विद्ध, शुद्धासुद्धप्रहुण, तत, नियम, लेपोपयान इन सक्का सुप्रशस्त कथन किया गया है। वह आचार संक्षेप से ५ प्रकार का है—ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चारित्राचार, तपाचार और वीर्याचार

अर्जुों के कम में यह प्रथम अर्जु-प्रत्य है। इसमे दो श्रुतस्कन्ध हैं, २५ अध्ययन है, ८५ उद्देशन काल हैं, ८५ समुदेशन काल हैं और १८ हजार पद हैं।

परीत (वरिमित) वाचनायें है, संस्थात अनुगोगद्वार हैं, संस्थात प्रतिचित्तयों है, संस्थात किटक हैं, सस्थात स्लोक है, संस्थात निर्मुक्थों है, संस्थात अक्षर है, अनन्त गम है, अनन्त पर्योयें है, परिमित त्रस है, अनन्त स्थावर है, बास्वत, कृत (अनित्य), निबद्ध (प्रियत) और निकाचित (प्रतिष्ठित) हैं, जिनप्रसार माद हैं, जिनका सामान्य रूप से और विशेष रूप से प्रतिपादन किया गया है, दर्शाया गया है, निर्दाशित किया गया है तथा उपदिश्वत किया गया है। आचाराञ्ज के अध्ययन से आत्मा स्नाता और विकाता हो जाता है। इस तरह इसमें चरण और करण धर्मों की ही विशेषरूप से प्रस्पणा की गई है।

इस अन्तिम पैराग्राफ की समस्त वार्ते सभी १२ अङ्गो के सन्दर्भ मे एक ही समान कही गई है।

समवायाङ्ग के ५७वें समवाय के सन्दर्भ मे आचाराङ्ग (९+१५=२४ अध्ययन, आचार-बूला छोड़कर), सुत्रकृताङ्ग (२२ अध्ययन) और स्थानाङ्ग (१० अध्ययन) के अध्ययनों की सम्पूर्ण संख्या ५७ बतलाई है। १ नवम समवाय मे आचाराङ्ग के ९ ब्रह्मचर्य अध्ययन गिनाये है— शख्य-रिज्ञा, लोकविजय, गोतील्पीय, सम्यक्तव, अवन्ती, पून, विमोह, उपधानश्रुत और महा-परिज्ञा। १ पच्चीसवें समवाय मे चूलिका सहित २५ अध्ययन गिनाये है। १

३. नम्बोसूत्र में ४—आचाराञ्ज मे श्रमण निर्ण्यों के आचार, गोचर, विनय, शिक्षा, भाषा, अभाषा, करण, यात्रा, मात्रा (बाहार परिमाण ) आदि का कथन संक्षेप मे है। आचार ५ प्रकार का है—जानाचार, दर्शनाचार, चारित्राचार, तप.आचार और वीर्याचार।

अङ्गकम और वाचना आदि का समस्त विवेचन समवायाङ्ग की तरह बतलाया है।

४. विविमार्गप्रमा में - आवाराङ्ग के २ श्रुतस्कध बतलाए गए हैं। प्रथम श्रुतस्कथ के ९ अध्ययन कहे गए हैं -- शस्त्र-परिज्ञा, लोकविजय, शीतोष्णीय, सन्यक्त, अवन्ती या लोकसार,

१. समवायाञ्जसूत्र ५१२-५१४

तिष्हुं गणिपिडगाणं आयारजूलियावज्वाण सत्तावन्न अध्ययणा पण्णत्ता । तं जहा आयारे सूयगडे ठाणे । समवायाङ्ग, समवाय ५७ सूत्र ३०० ।

३. समबायाङ्ग ९५३

४. समवायाञ्ज २५.१६८

५. नन्दीसूत्र, सूत्र ४६

६. विधिमागेंत्रपा पूर्व ५०-५१।

ष्दत, विमोह, उपधानश्रुत और महापरिज्ञा। इसमें महापरिज्ञा' को विच्छिन्त बतलावा है जिसमें आकाशमामिनी विद्या का वर्णन था। यहाँ यह मी लिखा है कि वीलंकावाय ने महापरिज्ञा को बाठवां और उपधानश्रुत को नवीं कहा है। दितीय श्रुतस्कन्य की ५ ज्ञ्ञ्यं वतलाई है, विज्ञाक कथ्यमा में विनावन इस प्रकार किया गया है—श्रूपण कुत्रस्कृत के ७ अध्ययन है—श्रूपण प्राया, ईर्या, भाषा, वर्षोवणा, पात्रेवणा और अवग्रह-प्रतिमा (उवग्गहपिक्षा)। इनमें कमकः ११,३,३,२,२,२ उद्देशक हैं। व्रितीय कुष्ण के सात अध्ययन हैं (सत्तरित्तकर्य, वेश्यो व्यक्ता)—स्थानसत्तिकय, निष्मीधका-सत्तिकत्य, उच्चारप्रस्वणसत्तिक्त्य, अद्धातिकत्य, अद्धातिकत्य, प्रव्यातिकत्य, व्यव्यान है। व्यव्या क्ष्या में "भावना" नामक एक ही अध्ययन है। क्ष्यो कुष्ण में "भावना" नामक एक ही अध्ययन है। कुर्यो कुष्ण में "विमुक्ति" नामक एक ही अध्ययन है। इस प्रकार दितीय श्रुतस्क्त्य में १६ अध्ययन और प्रवा वृद्या के सात अध्ययन है। दस प्रकार दितीय श्रुतस्क्त्य में १६ अध्ययन और प्रवा वृद्या के सात अध्ययन है। इस प्रकार विद्यान किया नाम है। वृद्या कुष्ण में निशीय नामक एक ही अध्ययन है। इस प्रकार विद्यान किया नामक एक ही अध्ययन है। इस प्रकार विद्यान किया नाम है। वृद्या कुष्ण में निशीय नामक एक ही अध्ययन ही। इस प्रकार वृद्याक किया निकार किया निकार के स्वतन्त्र प्रवा के स्वत में मान है। इस प्रकार विवा किया निकार किया निकार के स्वतन्त्र प्रवा के स्वत में मान के स्वतन्त्र किया निकार के स्वतन्त्र प्रवा के स्वत में मान के स्वतन्त्र प्रवा किया निकार के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्र प्रवा के स्वत में मान के स्वतन्त्र प्रवा किया निकार के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्र प्रवा के स्वत में मान के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्र के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्र के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्य के स्वतन्त्र के स्वतन्त्र के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्र के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्य प्रवा के स्वतन्त्र प्रवा के स्वतन्त्र स्वतन्त्र स्वतन्त्र स्वतन्त्र के स्वतन्त्र स्वतन्त्र स्वतन्त्र स्वतन्त्र स्वतन्त स्वतन्तिका स्वतन्त स्वतन्त स्वतन्तिका स्वतन्तिका स्वतन्य स्वतन्तिका स्वत

#### (स) विगम्बर प्रत्यों में प्राप्त उल्लेख—

दिगम्बर परम्परा मे अङ्ग ग्रन्थों की विषयवस्तु का निरूपण प्रमुख रूप से तत्त्वार्थवात्तिक, धवला, जयधवला और अङ्गप्रज्ञप्ति मे हवा है। यथा

- १. तत्वार्थवार्तिक में े---आचाराङ्क मे (मृति) चर्याका विधान है जो ८ शुद्धि, ५ समिति और ३ गृप्ति रूप है।
- २ **पवका (बदलण्डागम-टोका)** में '—आचाराङ्क मे कैसे चलना चाहिए, कैसे खड़े होना चाहिए, कैसे बैठना चाहिए, कैसे शयन करना चाहिए, कैसे भोजन करना चाहिए और कैसे संप्राषण करना चाहिए ? इत्यादि रूप से मनियों के आचार का कथन किया गया है। इसमे १८ हवार पद है।
- जयषवला (कवायपाहुड-टोका) में "-आचाराङ्ग मे 'यत्तपूर्वक गमनादि करना चाहिए' इत्यादि रूप से साधर्कों क आचार का वर्णन है।
- ४. अङ्गभ्रमित में —आचाराङ्ग मे १८ हजार पद है। भव्यों के मोक्षपयगमन मे कारण-भूत मृनियों के आचार का वर्णन है। धवला और जयधवलावत् कथन है। मुनियों के केशलोंच, अवस्त, अस्तान, अदन्तधावन, एकमक, स्थितिभोजन आदि का भी उल्लेख है।

### (ग) वर्तमान रूप-

उपलब्ध आचाराङ्ग मे विशेषरूप से साधुओं के आचार का प्रतिपादन किया गया है। इसके दो श्रतस्कन्ध है—

प्रयम श्रुतस्काच — इसका नाम ब्रह्माचयं है जिसका अर्च है "संयम"। यह द्वितीय श्रुतस्काच से प्राचीन है। इसमें ९ अध्ययन हैं—१-शक्षपरिक्वा, २-लोकविजय, ३-लोतोष्णीय, ४-सम्यक्त्व, ५-जावन्ति (यावन्तः) या लोकसार, ६-धुन, ७-महापरिक्वा, ८-विमोह या विमोक्ष और ९-उप-

१ तत्त्वार्थवार्तिक १.२०. प० ७२-७३।

२. घवला १.१.२ पु० ११०।

३. जयधवला गाया, १, पू॰ १११।

४. अञ्जप्रज्ञप्ति गाया १५ १९ पु० २६०।

धानश्रुत । कुछ मिलाकर इस श्रुतस्कन्य में ४४ उद्शक है । पहले ५१ उद्शक थे जिनमें से अबें महापरिज्ञा के सातों उद्शेषकों का लोप माना गया है ।

द्वितीय भुतस्करम् — इसमे चार चूलायं है ( "निशीष" नामक पदम चूला आज आचाराङ्ग से पूथक् ग्रन्थ के रूप मे प्रसिद्ध है) जिनका १६ अध्ययनो और २५ उद्देशको मे विमाजन विधि-मार्गप्रपाको सरह ही है।

# (ध) तुलनात्मक विवरण---

दिगम्बर और व्वेताम्बर दोनों के उल्लेखों से इतना स्पष्ट है कि इसमे साधुओं के आवार का वर्णन या तथा इसकी पद-संस्था १८ हजार थी। उपलब्ध आगम से पद-सस्था का मेल करना कठिन है।

बोरसेनाचार्यं ने घबला टोका में तो पद-संख्या का उल्लेख किया है, परन्तु जयधवला में उल्लेख नहीं किया है। आबाराङ्ग को विषयबस्तु के संदर्भ में विगम्बर पत्थी में कवल सामान्य कथन है जबकि द्वेताम्बर प्रन्यों में आबाराङ्ग के अध्ययनों आदि का विशेष वणन है। स्थानाङ्ग में केब प्रयम्भन्यतस्त्रन्य के ९ अध्ययनों का उल्लेख मिलने से तथा समयायाङ्ग में ब्रह्मचर्य के ९ अध्ययनों का पृथक् उल्लेख होने से प्रथम श्रुतस्कृत्य की प्राचीनता और महत्ता का पुष्टि होती है।

प्रथम श्रुतस्कन्ध के महापरिज्ञा अध्ययन का कम स्थानाङ्ग समवागङ्ग और विधिमागंत्रभा में कमशः नवमा है, जबकि उपलब्ध आचाराङ्ग में 'महापरिज्ञा' का कम सातवा है। श्रीकाकावार्य की ब्याक्श में 'महापरिज्ञा' को का बादा स्थाना दिया गया है। ' इस तरह कम में अवराद आ गया है। ''महापरिज्ञा' का लोप हो गया है, परन्तु उस पर लिखो गई निर्मृक्त उपलब्ध है। निर्मृक्त अवायरिज्ञ के इस पर्यायवाची नाम भी गिनाए है—आयार, आचाल, आगाल, आगर, आसाल, आवार्यार, अंग, आइष्ण, आवार, ओर, आंत्रास, जेंग, आंद्र के सात्र के आवार्यार, अंग, आंद्र के आवार्या की सात्र को स्थान नहीं है जैसा कि विधिमार्याय में मिलता है। समवायाङ्ग के पंत्र के इस समयाय में आचाराङ्ग, सुत्रकृताङ्ग बीर स्थानाङ्ग के जो ५७ अध्ययन कहे गए हैं उनमें सुत्रकृताङ्ग के १५ और स्थानाङ्ग के रेल अध्ययन है। इस तरह २३ अध्ययन निर्मार के आवार आवार हो हो हो से सात्र के स्थान सिक्त हो हो स्थान हो हो से सात्र के स्थान से के स्थान से स्थान से से अध्ययन निर्मार के से स्थान से से अध्ययन कि से स्थान से से अध्ययन की स्थान हो हो से सात्र के से अध्ययन की स्थान हो हो से स्थान विकास में से से से स्थान से से अध्ययन की से स्थान से है। से स्थान विकास से से से स्थान से है। से स्थान से से अध्ययन की से स्थान से है। से स्थान विकास से से अध्ययन की स्थान हो हो से स्थान हो हो से स्थान हो हो से स्थान हो हो से स्थान हो से स्थान हो से स्थान हो हो से स्थान हो से स्थान हो से स्थान से से अध्ययन की से स्थान हो हो से स्थान हो हो से स्थान से से अध्ययन की से स्थान हो हो से स्थान हो हो से स्थान हो हो से से से सो सो सो सा या सकता है व्योकि वहा 'सहार्यक्र के लेव का उस्लेख नहीं है।

- १. नवण्हं बभवेराण एकावन्नं उद्देसणकाला पण्णत्ता । समवायाङ्क ५१.२८० ।
- सीलकापरियमारण पुण एवं अट्टमं विमुक्खक्सयणं सत्तय उवहाणसुय नवम ति । विधिमागैप्रपा, पु० ५१ ।
- ३. आचाराङ्ग निर्युक्ति गाया २९०।

जहां तक आचाराज्ञ की विषयवस्तु के तिक्यण का प्रस्त है, मेरी दृष्टि में स्वे० परम्परा के आचायों के सामने उपलब्ध आचाराज्ञ ही रहा है किन्तु विरान्दर आचायों ने मूलाचार को ही साधाराञ्च का कर मानक उसकी विषयस्तु का निक्पण किया है क्योंकि वहीं जो गांचा उद्धत है वह मूलाचार में उसी क्य में मिलती है। स्वे० आगम साहित्य में यह गांचा टावेकालिक में मिलती है, आचाराज्ञ में नहीं। दशवेकालिक प्रस्त में मूलिती है, आचाराज्ञ में नहीं। दशवेकालिक प्रस्त मी मूलि के आचार का ही प्रतिपादक प्रस्त है।

### २-सत्रकृतांग

### (क) इवेताम्बर ग्रन्थों में---

१. समबाबाङ्ग में — मृतकृताङ्ग मे स्वसमय, परसमय, स्वसमय-परसमय, जीव, अजीव, जीवाजीव, लोक. अलीक और लोकालोक सूचित किए खाते हैं। जीव, अजीव, पुष्प, पाप, आसव, संवर, निजंरा, वम्य और मोक्ष तक के सभी पदार्थ सूचित किए गए हैं। जो अमण अस्पकाल से ही अप्राज्य कर के स्वतंत्र हुए हैं और जिनकी बद्धि होटे समयों (परिमिद्धानों) को सुनने से मोहित तथा मिलन है उनकी पाषकारों मोलनवृद्धि के दुर्गणों के शोधन के लिए कियाबादियों के १८०, अकिवाबादियों के ८४, अज्ञानवादियों के १८० और वैनयिकों के २२; इन सब ३६३ अन्यदृष्टि-समयों का व्यहन करके स्वसमय की स्थापना को गई है। नाना दृष्टान्तपृक्त युक्त-युक्त वचनों द्वारा परमतों की निस्सारता को बतलाया गया है। अनेक अनुयोगों द्वारा विविध अकार से विस्तारकर, परसद्भावगणविशिष्ट, मोक्षायय के अवनारक, उदार, अज्ञानान्यकारक्षी दुर्गों के लिए दीपकरूप, सिद्धि और सुगति के लिए मोक्षाय के अवनारक, उदार, अज्ञानान्यकारक्षी दुर्गों के लिए दीपकरूप, सिद्धि और सुगति के लिए मोक्षाय के विवास की रित्रकृत्य सुगाई है।

अर्ज़ों के कम में यह दूमरा अर्ज़ है। इसमें २ श्रुतस्कन्छ, २३ अध्ययन, ३३ उद्देशनकाल, ३३ समट्रेशनकाल और ३६ हजार पद हैं।

वाचनादि का विवेचन आचाराङ्गवत् है। समवायाङ्ग में मूत्रकृताङ्ग के २३ अध्ययन भी मिनाये गये हैं'—१-समय, २-वैनाजिक, ३-उपसर्गपरिक्षा, ४-स्त्रीपरिक्षा, ५-नरक्षिवस्कि, ६-महावीरस्तृति, ७-कुशोलपरिभाषित, ८-वीर्य, ९-धर्म, १०-समाये, १२-मार्ग, १२-समवसरण, १२-आहयतिहृत (याधातस्य), १४-मन्य, १५-मप्रस्तात, १६-माधा, १७-पुण्डरोक १८-क्रियास्यान, १९-आहारपरिक्षा, २०-अध्यास्यान क्रिया, ११-अतारास्थान, १२-आहारपरिक्षा, २०-अध्यास्थान क्रिया, ११-अतारास्थान, २२-आहारपरिक्षा, २०-अध्यास्थान क्रिया, ११-अतारास्थान, १२-आहारपरिक्षा, १४-अतार्थान क्रिया, ११-अतार्थान क्रिया, ११-अतार्थान क्रिया, ११-अतार्थान क्रिया क्रिया, ११-अतार्थान क्रिया, ११-अतार्थान क्रिया, ११-अतार्थान क्रिया, ११-अतार्थान क्रिया, ११-अतार्थान क्रिया, ११-अत्यार्थान क्रिया

२. नग्दीसुत्र सें — सुवकुनाञ्ज में लोक, अलोक, लोकालोक, जीव, अजीव, जीवाजीव, स्वसमय, परसमय जीर स्वमय-परसमय की सुचना की जाती है। इसमें १८० कियावादियों, ८४ अकियावादियों, ६७ अज्ञानवादियों और ३२ वैनायकों के, कुल ३६३ परमतों का ब्यूहन करके स्वसमय की स्थापना की गई है।

यह दूसरा अञ्ज है। इसमें २ श्रृतस्कन्य, २३ अध्ययन, ३३ उद्देशनकाल, ३३ समृदेशनकाल और ३६ हजार पद हैं। शेष वाचनादि का कथन आचाराञ्जवत् है।

- १. समवायाञ्जसूत्र ५१५-५१८।
- २. वही, २३१५५; ५७३००।
- नन्दीमूत्र ४७ ।

३. विविधार्गभाविता में "— इसमें स्वष्टरूप से अवस श्रुतस्कन्य के १६ और द्वितीय श्रुतस्कन्य के अध्ययन गिनाये गए हैं । द्वितीय श्रुतस्कन्य के अध्ययनों को महास्ययन कहा है । समबायाङ्क मे कियत मुमकृताङ्क के २३ अध्ययन हो यहाँ गिनाये हैं परन्तु कहीं-कहीं कियत नाममेद है । यथा पत्रा बीरस्तुति, १३वां अहनहं, १४ वां गन्य (संभवत: यह लिपिप्रमाद है), २०वां प्रत्याख्यानिकया और २१वां अनगार ।

### (स) दिगम्बर गन्थों में<sup>ध</sup>---

- तस्त्रायंवातिक में —सूत्रकृताङ्ग में ज्ञानिवनव, प्रज्ञापना, कल्प्याकरूय, छेदोपस्थापना और व्यवहारधर्मकिया का प्ररूपण है।
- २. षबका में सूत्रकृताङ्ग मे ३६ हजार पद है। यह ज्ञानविनय, प्रज्ञापना, कल्याकल्य, छेरोपस्थापना और व्यवहारधर्मिकवा का निरूपण करता है। स्वसमय और परसमय का भी निरूपण करता है।
- ३. खयचबका में "—स्वकृताङ्ग मे स्वममय और परसमय का वर्णत है। इसके साथ ही इसमें खोमस्बन्धी-परिणाम, क्लीवता, अस्कुटल्व (मन की बातों को स्पष्ट न कहना), कामावेश, विलास, बास्कालनसुब, पुरुष की इच्छा करना आदि खी के लक्षणों का प्ररूपण है।
- भ. अङ्गप्रज्ञप्ति में "—मुत्रकृताङ्ग मे २६ हजार पद हैं। यहां मुत्रायं तथा उसके करण को संदोप से मुचित किया गया है। ज्ञान-विनय आदि, निविष्ण अध्ययन आदि, सर्व संस्क्रिया, प्रज्ञापना, सुक्रवा, कल्प्य, अयवहारवृषक्रिया, छेदोपस्थापना, यतिसमय, परसमय और क्रियाभेदो का अनेक्षः क्षया है।
- ५. प्रतिक्रमणप्रत्यभयो टोका (प्रभाचःब्रह्मतः) मे <sup>4</sup>—सूत्रकृताङ्ग के २३ अध्ययनों के नाम तथा उनमें प्रतिपादित विषयों का कथन है ! समवायाङ्गोक्त अध्ययननामों से इसके नामों मे कुछ भिन्नता है ।<sup>4</sup>
  - १. विधिमार्गप्रपा प० ५१-५२।
  - २. तत्त्वार्थं०१२०, पृ०७३।
  - 🦜 धवला १.१.२, पृ० ७३ ।
  - ४. जयघवला गावा १, पृ० ११२।
  - ५ अंगप्रज्ञप्ति गाया २०-२२, पृ०२६१।
  - ६. प्रतिक्रमणग्रन्यत्रयी टीका, पृ० ५६-५८।
    - . तेवीसाए मुद्दयरज्ञयणेनु— समाए वेदालिक्षे एनी उत्तममा इत्यिपरिणामे। णियतदावीरपुदी कुमीक्यरिमामिए विरिए ॥१॥ समारे य अमाममा सामीक्यरणं तिकाल्याबहिटे। आकारपरिणामे पुरस्कालाण्यारपुलकिति। सहारपरिणामे पुरस्कालाण्यारपुलकिति। मुद्दं अत्या णालटे मुद्दयरज्ञालाणि नेवीसं॥३॥

(ग) इतंमान रूप--

(व) अताना चर्च-हमाने क्षामिक उपदेशों के साथ मुख्यतः अन्य मतावलिन्वयों का सच्छन है। इसके दो श्रुतस्वन्ध है। प्रथम श्रुतस्कन्य प्राचीन है और दूसरा प्रथम श्रुतस्कन्य के परिशिष्ट के समान है। भारत के धार्मिक सम्प्रदायों का ज्ञान कराने की दृष्टि से दोनों श्रुतस्कन्य महस्वपूर्ण हैं।

प्रथम श्रुतस्करूथ में १६ अध्ययन हैं—१. समय, २. वेयालिय, ३. उपसर्गपरिज्ञा, ४. स्त्रीपरिज्ञा, ४. तरकविष्मिक, ६ वोरस्तत्र, ७. कुशील, ८. वीर्य, ९. धर्म, १०, समाधि, ११. मार्ग, १९ सम्बद्धस्य, १३. यायातच्य ( वाहत्तिहृय), १४ धन्य ( परिषह्), १५. आदान या सावानीय ( संक्षिका प्रभूतिका, अमतीत या यमकीय ये सभी नाम सार्थक हैं) और १६. गाया।

द्वितीय श्रुतस्कन्य के ७ महाघ्ययन हैं—१ पुण्डरीक, २. क्रियास्थान, ३. बाहारपरिज्ञा, ४. प्रत्याख्यान क्रिया ५. बाचारश्रत व अनगारश्रत, ६. बाईकीय और ७. नालंदीय या नालंदा ।

### (ध) तुलनात्मक विवरण--

इस आगम के पदों की संख्या में उभय परम्परा में कोई मतमेद नहीं है। पं॰ कैलाशकर शास्त्रों ने इसके निकास की संभावना दृष्टिवाद के सूत्र नामक मेद से भी है क्योंकि इसका नाम सूत्र- कुताज़ हैं जो जिन्न्य है। तत्त्वार्धवातिक में परममय के कथन का कोई उल्लेख नहीं है जबिक रामवायाज़ नन्दी, धवला, जयधवला और अञ्चलका सि परसमय-कथन का भी उल्लेख हैं। समयायाज़ और नन्दी मे तो स्थानज़ आदि में भी परसमय-कथन का उल्लेख हैं जो एक प्रकार से गीतार्थ (अलङ्कारिक-कथन ) मात्र है। जयधवला में स्पष्टकप से ग्यारह अङ्गों का विषय स्वसमय ही बतलाया है। कि प्रयासका में जो सूत्रकृताज़ का विषय परसमय बतलाया गया है वह उपलब्ध सूत्रकृताज़ का छोतक है। जयधवला में स्त्री-सम्बत्यी विशेष वक्वव्यों को कथन भी बतलाया है जो उपलब्ध आपम में है। समयायाज़, विषयांत्रिया और प्रतिक्रमण्यत्वायायी में जिन २३ अध्ययनों के नाम बतलाय है हो अध्ययनों के नाम बतलाय है हो धारा परस्पर समान और वर्तमान रूप से मिलके हैं।

अर्थ - १. समय (विकाल स्वरूप), २. बेदालिंग — (विवेदों का स्वरूप), ३. उपसर्ग (४ प्रकार के उपसर्ग ), ४. स्वीररिणाम (हिन्नयों का स्वरूप ), ५. तरकान्तर (जरकांद्र बहुनाँति ), ६. वीरस्तृति (२४ तीर्थ दूरों का गृण-कीर्तन ), ७. कृतील्यरिमाया (कृतील्यादि ५ सार्व-६६ का स्वरूप (वे का स्वरूप ), १० अय (भूतायुप्त वर्णन ), ११. मार्ग (मोख तथा स्वर्ण का का का ), १० अय (भूतायुप्त वर्णन ), ११. मार्ग (मोख तथा स्वर्ण का का का का का स्वरूप पूर्व कारण), १२ समस्वरूप (२४ तीर्थ दूरों के समवसरण ), १३. विकालग्रम्य (विकाल-गोपर अलेक्यरिव्ह का अञ्चूप्रस्त), १४. आराण-(जीवस्वरूप), १५. तीर्य-वार्या प्रस्ता प्रस्ता ), १७ क्रिया-स्वरूप (वे का स्वरूप ), १६. पुररोक्त—(विवास का वर्णन), १८. आरारक्यरियाम—(स्वर्ण का वर्णन), १७ क्रिया-स्वरूप—(१३ क्रियास्वर्णा) का वर्णन), १८. आरारक्यरियाम—(सनी धान्यों के रस्त, वीर्य विवास तथा धरीरगत समयानुस्वरूप वर्णन), १९. प्रत्यास्वर्णन—(हर्वक्रय वर्णन), १२. अर्थ-(श्वरूपक्रय वर्णन), १२. अर्थ-(श्वरूपक्रय वर्णन))। —प्रतिक्रमण्यव्यवस्त्री टीका, २० ५६-५८।

१. जैनसाहित्य का इतिहास, पूर्वपीठिका, प० ६४४।

२. जयभवला पृ०१२०।

नन्दी में केवल २२ अध्ययन-संस्था का उल्लेख है, त्यष्ट नाम नही हैं। प्रतिकागणप्रन्यपन्नी को छोड़कर विगमद प्रन्थों में इसका इतना त्यष्ट वर्णन अन्यत्र कही नहीं मिलता है। आचार्य महबाहुकत पुनकृताञ्ज निर्देशिक में पुनकृताञ्ज के तीन नामों का उल्लेख है—सुनगर्ड (सुनकृत), सुत्तकर्ड (सुनकृत) जीर सुयार्ज (सुनाकृत)।

#### 3-स्थानास

### (क) इवेतास्वर ग्रन्थों में---

१. समबाबाङ्ग में "—स्थानाङ्ग में स्वसमय, परसमय, स्वसमय-परसमय, जीव, अजीव, अ

अर्जुतें के क्रम में यह तीसरा अर्जुत्त है। इसमें १ श्र्तस्वन्ध, १० अध्ययन, २१ उद्देशनकाल. २१ समुद्देशनकाल और ७२ हजार पद हैं। बावनादि का कथन आचाराज्ज्ञवत् है।

२. नम्बीसूत्र में '-स्थानाङ्क में जीव, अजीव, जीवाजीव, स्वसमय, परसमय, स्वसमय-परसमय, लोक. अलोक और लोकालोक की स्थापना की गई है। इसमें टक्टू ( छिन्न तट ), कृट (पर्वतकूट), शैल, शिखरि, प्रारमार, कृष्ड, गृहा, आकर, तालाब और नदियों का कथन है।

शेष कथन समवायाञ्ज को तरह है—परन्त् वहाँ एकादि कम से वृद्धि करते हुए १० प्रकार के पदार्थों के कथन का उल्लेख नहीं है। इसमें संख्यात सप्रहणियों वा अतिरिक्त कथन है।

 विधिमार्गप्रपा में --स्थानाङ्ग में एक श्रृतस्कन्य है । एक स्थान, दिस्थान आदि के कम से दसस्थान नाम वाले १० ब्रध्ययन हैं ।

# (स) दिगम्बर प्रन्थों में---

**१. तत्त्वार्यवातिक में ४**—स्थानाङ्ग में अनेक आश्रयवाले अर्थो का निर्णय है।

२. व्वका में \*--स्वानाङ्ग मे ४२ हजार पद है। एक से लेकर उत्तरोत्तर एक-एक अधिक स्थानों का वर्णन है। जैमे---जीव का १ से १० संख्या तक का कथन---

> एक्को चेव महप्पा सो दुवियय्पो तिल्बक्षणो भणिदो । चदुसँकमणाजुत्तो यंचगगुणप्पहाणो य ॥

- १. समवायाजुसूत्र ५१९-५२१।
- २. नन्दीसूत्र ४८।
- विधिमार्गप्रपा, पृ० ५२ ।
- ४. तस्वार्षं० १.२०, प्० ७३।
- ५. घवला ११.२, पु०१०१।

छक्कापक्कमजुत्तो उवगुत्तो सत्तर्भगिसन्भावो। अट्ठासवो णबट्टो जीवो दसट्टाणिओ भणिओ॥

 जयधवका में —स्यानाङ्ग मे जोव और पुद्गलादिक के एक से लेकर एकोत्तर क्रम (२.३.४ आदि) से स्थानों का वर्णन है। धवला में कथित "एक्को चेव महप्पा" गाथा भी उद्दश्त है।

४. अंगममिति में - स्थानाजु में ४२ हजार पद हैं। एकादि कम से स्थान भेद है, जैसे— संग्रह तम से जीव एक है। संसारो और मुक के मेद से (व्यवहार नम से) जीव दो है। उत्पाद, व्यव और ह्रीय के मेद से जीव तीन प्रकार का है। पार गंतमों में संक्रमण करने से जीव जार प्रकार का है। पींच भावों के मेद से जीव पींच प्रकार का है। पूर्व, पिक्रमण, दक्षिण, उत्तर, ऊर्क्य और अधागमन करने के कारण छः प्रकार का जीव है। स्थादिस्त, स्याद्यासर, स्यादुम्मय, स्यादवक्तव्य स्याद् अस्त्यवक्तव्य, स्थालास्ति अवकव्य और स्यादुमय-अवकव्य के मेद से जीव सात प्रकार का है। आठ प्रकार के कमों से गुक होने से जीव आठ प्रकार का है। नवर्षक होने से जीव नी प्रकार का है। पृथियो, जल, तज, वापु, प्रयोक, निगोद, दि, जि, चतुः तथा पाच इन्द्रियों के मेद से १० प्रकार का जोव है। इसी प्रकार पुरुशक नाम से अजीव एक है। अणु और स्कन्य के भेद से अजीव पुरुशक दो प्रकार का है। इसी प्रकार अव्यव भी जानना चाहिए।

### (ग) वर्तमान रूप--

समें एक स्थानिक, द्विस्थानिक आदि १० स्थान या अध्ययन है जिनमे एक से लेकर दस तक की सख्या क ज्या का कथन है। इसमें लोकसम्मत गर्मधारण आदि विषयों का भी कथन है। इसमें लाठ निह्नवों में से ''बाटिक'' को छोड़कर केवल सात निह्नवों का कथन है। इससे ज्ञात होता है कि इसके रचनाकाल तक जैनों में सम्प्रदायमेद नहीं हुआ था। इस तरह इसमें बस्तु का निस्थण सस्या को दृष्टि से किया गया है, जिससे यह सम्रह प्रधान कोश-बीली का प्रन्य हो गया है।

### (घ) तुलनात्मक विवरण—

दिगम्बर और देवताम्बर ग्रन्थांक पद संस्था मे अन्तर है। "इसके १० अध्ययन है" ऐसा स्पष्ट कथन समयायाञ्च आदि देवताम्बर ग्रन्थों मे तो है, परन्तु दिगम्बर ग्रन्थों में नहीं है। घवला में जीवादि के १ से १० संस्था तक के कथन का स्पष्ट उल्लेख होने से तथा अध्यख्या और अञ्च-प्रवित्ति के १ से १० संस्था तक के कथन का स्पष्ट उल्लेख होने से तथा अध्यख्या और अञ्च-प्रवित्ति में तरनुष्प हो उत्तहरण मिलने से यह समावना की जा सकतो है कि इसमें १० अध्ययन रहे होंगे, परन्तु उनका विभाजन संस्था के आधार पर रह स्पष्ट स्पर्य से तहीं कहा जा सकता है। दिगम्बर-प्रम्थाक संख्यों और उपलब्ध जागम की शेलों में स्पष्ट अन्तर है। सम्बयाञ्च के इस कथन से कि "इसमें एकविन, विकास लेक लेक दसविष्ठ तक जीव, पूदगल तथा लोकस्थानों का वर्णने हैं" दिगम्बर शेलों का संकेत है। तत्वार्यवातिककार का यह कथन कि "इसमें अनेक आध्यवाले अर्थों का निर्णय है" पूर्ण स्पष्ट नहीं है।

१. जयधवला गाया १, पृ० ११३.

२. अङ्गप्रज्ञप्ति गामा २३-२८, पू॰ २६१-२६२.

यह एक प्रकार का कोश ग्रन्य है जिसकी शैलो समवायाञ्ज से निम्मित ही भिन्न रही है। वर्तमान स्थानाञ्ज दियम्बरोक स्थानाञ्ज बीलो से सवेषा भिन्न है। आक्षयं है कि स्थानाञ्ज मे १० संख्या के वर्णन प्रसङ्क मे स्थानाञ्ज के १० अध्ययनो का उल्लेख नही है, जो होना चाहिए था। वर्तमान नागम में गर्मधारण आदि अनेक लोकिक बातों का समावेश कालान्तर मे किया गया लमता है।

#### ४-समवायास

#### (क) इवेतास्वर प्रन्थों में---

१. समझायाङ्क में — स्वतमवादि भूत्रकृताङ्गवत् सूचित किए जाते है। इसमे एक-एक वृद्धि करते हुए १०० तक के स्थानों का कवन है तथा जगत् के जोवों के दितकारक वारह प्रकार के भूत- झान का सक्षेप से समवतार है। नाना प्रकार के जीवाजोवों का विस्तार से कथन है। जन्य भी बहुत प्रकार के विशेष तत्वों का कथन है। नरक, तियंद्ध, मनुष्य और सुराणों के आहार, उच्छवास, ठेव्या, जावास-संख्या, आवास-प्रमाण, उपपात-च्यवन, अवगाहता, उपित बेदना, विधान (भेद), उपपोग, योग, इस्त्रिय, कथाय, नाना प्रकार को जोव-यानियां, पर्वत आदि के विकक्षम (बीड़ाई), उत्तेष (देजाई), परित्य (परित्य) के प्रमाण, मन्यर आदि महोचरों के भेद, कुक्फर, तीर्मेंद्वर, गणधर, समस्त भरतकोत्र के क्यामी, चक्षवर्तां, चक्रवर (बायुदेव), हुळ्थर (बळदेव) आदि का निर्वयन है।

अर्ज्जों के कम मे यह चौषा अर्ज्ज है। इसमे १ श्रृतस्कन्ध, १ अध्ययन, १ उद्देशन, १ समृ-देशन और १ लाख ४४ हजार पद है। बाचनादि का विवेचन आचाराज्जवत् है।

२ नम्बीसूत्र में "—समबायाङ्ग मे जीवादि का (समबायाङ्गवत्) समाश्रय किया गया है। एकादि से वृद्धि करते हुए १०० स्थानो तक के भावों की प्ररूपणा है। द्वादश गणिपिटक का संक्षेप से परिचय है।

शेष श्रुतस्कन्धादि तथा वाचनादि का कथन समवायाङ्गवत् है।

विविमार्गअपा में --इसमे श्रुतस्कन्ध, अध्ययन और उद्दशक का उल्लेख नहीं है।

# (स) विगम्बर ग्रन्थों में--

१. तस्वार्यवार्तिक में —समवायाङ्ग में सभी पदार्थों का समवाय (समानता से कथन) है। द्रव्य, क्षेत्र, काल बीर भाव के मेंद से वह समवाय ४ प्रकार का है, जैसे —(क) द्रव्य समवाय— धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, लोकांत्रात क्षेत्र होने से इनका द्रव्यक्प से समवाय है (पर्यार्थिक नय से प्रदेशों के द्रव्यत्व की भी सिद्ध होती है)। (ख) क्षेत्र समवाय—जन्त्रीय, सर्वार्थनिद्ध, अप्रतिद्वान नरक तथा नन्दीस्त्रीय की एक बावज़ी य सर्व १ लाख योजन विस्तारवाले होने से इनका क्षेत्र की दृष्टि से समवाय है। (य) काल समवाय—

१. समवायाञ्जसूत्र ५२२-५२५.

२. नन्दीसूत्र ४९.

३. विधिमार्गप्रपा, पु०५२.

४. तत्त्वार्ष १.२०, पु० ७३.

उत्सर्विणी और अवसर्विणी ये दोनों १० कोड़ाकोड़ी सागर प्रमाण होने से इनमें काल समवाय है। (व) भाव समवाय—सायिक सम्यक्त, केवलक्षान, केवलदर्शन, यथाक्यात चारित्र ये सब अनन्त विवादिक्य होने से भाव समवाय वाले हैं।

क्षत्रका में '—समवायाञ्च में ? लाख ६४ हजार पदों के द्वारा सभी पदायों के समवाय का कबन है। समवाय ४ प्रकार का है—हज्ज, क्षेत्र, काल और भाव। जेसे - (क) ह्यस्य समवाय ४ घमित्तिकाश्च अध्योत्तिकाश्च लोकाश्च को १ एक जीव के अदेश परस्वर समान है। (ख) क्षेत्र सम्बाय—सीमन्तक तरक (प्रथम ६४ इक पहल किल), मानुव क्षेत्र, ऋजु विमान (सीधमं ६४ का पहल ६४ इक वे अदेश समान है। (ग) काल समबाय—एक समय दूसरे समय के समान है और एक मुहत दूसरे मुहतं के समान है। (व) भाव समबाय—केवलकात और केवलदर्शन समान है क्योरिक के अप्रमाण जान-मात्र में येतना शिक को उपलब्ध होती है।

३ जयध्वला में - समवायाङ्ग मे दृब्य, क्षेत्र, काल और भावो के समवाय का वर्णन है। शेष कथन प्रायः धवला के समान है।

४. **अङ्ग प्रज्ञरित मे** भे—समवायाङ्म मे १ लाख ६४ हजार पद है। संग्रहनय से द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावों की अपेक्षा पदार्थों के सादृश्य का कथन है। शेष कथन प्रायः धवला के समान है।

#### (ग) वर्तमान रूप---

यह अङ्गग्रन्थ भी स्थानाङ्ग की बीली में लिखा गया कोश ग्रन्थ है। इसमें १ से वृद्धि करते हुए १०० समझायों का बणन है। एक प्रकीण समझाय है जिससे १०० से आगे की सख्याओं का समझाय बतलाया गया है। इसके अन्त मे १२ अङ्ग ग्रन्थों का परिचय दिया गया है जो नन्दोसूत्रोक अतरिचय से साम्य रखता है। जिससे इसके कुछ अंशों की परवर्तिता सिद्ध होती है।

### (घ) तुलनात्मक समीक्षा---

[दगम्बर और स्वेताम्बर प्रन्थों मे वतलाई गई इसकी पदसंस्था मे कुछ अन्तर है । दिगम्बरों के सभी प्रन्थों में इस प्रन्थ का विषय एक जैसा बतलाया है। उदाहरण म यरिकश्चित अन्तर है। समयायाञ्ज और नन्दी में १०० समवायों तथा श्रुतावतार का उल्लेख है जो वर्तमान आगम में देखा जाता है। वर्तमान आगम में एक प्रकोण समयाया में है जिसमें १०० से अधिक के समयायों का क्ष्य है। विषमाणंत्रपा में अध्ययनादि के विभाजन का निषेध है। उसमें १०० समयाय और श्रुता-वतार का भी उल्लेख नहीं है। वे चिन्न है। विपान प्रमुतावतार का भी उल्लेख नहीं है। वहाँ हव्य क्षेत्र, काल और भाव के मेद से प्रकार के समयाय द्वारा सभी पदार्थों के विवेचन का निर्देश है। इस तरह उपलब्ध आगम की सेली दिगम्बर-यन्यों के शिले में भिन्न है। उपलब्ध आगम की रीली उपलब्ध स्थानाञ्ज और समयायाज्ञ की सेली में अन्तर हो। दिगम्बर प्रन्योंक स्थानाञ्ज और समयायाञ्ज की रीली में अन्तर हो। वा चिल्क प्रमान ज्ञा की समयायाञ्ज की सेली में अन्तर हो। दिगम्बर प्रन्योंक स्थानाञ्ज कीर समयायाञ्ज की रीली में अन्तर होना चाहिए था। दिगम्बर प्रन्योंक स्थानाञ्ज कीर समयायाञ्ज की सेली में अन्तर हो। दिगम्बर प्रन्योंक स्थानाञ्ज कीर समयायाञ्ज की सेलिया स्थानाञ्ज कीर समयायाञ्ज की सेलिया अन्तर स्थानाञ्ज की सेलायाञ्ज की सेलिया सम्बर्ध सम्बर्ध सम्बर्ध समयायाञ्ज की सेलिया स्थानाञ्ज कीर समयायाञ्ज की सेलिया सम्लर प्रन्यों स्थानाञ्ज कीर समयायाञ्ज की सेलिया सम्लर स्थानाञ्ज की सेलिया स्थानाञ्ज की सेलिया सम्बर्ध समयायाञ्ज की सेलिया सम्बर्ध सम्बर्ध स्थानाञ्ज की सेलिया सम्बर्ध सम्बर्ध सम्बर्ध सम्बर्ध सम्बर्ध सम्वायाञ्ज की सेलिया सम्बर्ध सम्बर्ध सम्बर्ध सम्बर्ध सम्बर्ध की स्थानाञ्ज की स्थानाञ्ज की स्थानाञ्ज की स्थानाञ्ज की स्थानाञ स्थानाञ्ज स्थानाञ स्थानाञ्ज की स्थानाञ्ज स्थानाञ्च की स्थानाञ्ज की स्थानाञ्च स्थानाञ स्थानाञ्च स्थानाञ्च स्थानाञ्च स्थानाञ्ज स्थानाञ्च की स्थानाञ्च स्थानाञ्ज स्थानाञ्च स्

१ घवला० १.१.२, पू० १०२.

२. जयघवला गांधा १, पु॰ ११३.

३. अञ्जप्रज्ञप्ति गाया २९-३५, पृ० २६३-२६४.

# ५-व्याख्याप्रज्ञप्ति (भगवती)

### (क) व्वेताम्बर ग्रन्थों में---

१. समझायाङ्ग में '—ध्याख्याप्रज्ञाप्ति में नानाविध देव, नरेन्द्र, राजधि तथा अनेक संगय-प्रस्तों के प्रश्नान जिनेन्द्र ने विस्तार से उत्तर दिये हैं। इव्य, गुण, पर्याय, क्षेत्र, कारु, प्रदेख, परिणाम, यद्यास्थितिभाव, अनुप्ताम, निक्षेत्र, नय, प्रमाण और सुनिजृण उपक्रमों के विविध प्रकारों के द्वारा प्रकट रूप से प्रकाशक, लोकालोक का प्रकाशक, संसार-समृद्ध से पार उतारने समर्थ, सुरपित से पूर्वित, प्रव्य अनों के हृदय को आनिन्दत करने वाले, तमःरज विध्वंशक, सुद्ध-दीपककल, ईब्रामित-बुद्धिबर्दक, पूरे (अन्यून) ३६ हुआर ब्याकरणों (यक्तो के उत्तर) को दिखाने में ख्याख्याप्रज्ञाति सुनाय के अनेक प्रकारों का प्रकाशक, विध्यों का हितकारक और गूणों से महान् अर्थ वाला है।

स्वसमयादि का कथन पूर्ववत् है।

अंगों के कम में यह भवों अंगप्रस्य है। इसमे १ श्रुतस्कन्ध, १०० से कुछ अधिक अध्ययन, १० हजार उद्देशक, १० हजार समृद्देशक, ३६ हजार प्रश्नों के उत्तर तथा ८४ हजार पद हैं।

वाचनादि का कथन आचाराञ्जवत है।

यहाँ व्याख्याश्रज्ञाप्त के लिए 'विवाहपननत्ती' और 'विवाहपननती' दोनो पदो का प्रयोग हुआ है। इसके लिए 'भगवती' पद का भी प्रयोग किया गया है तथा यहाँ भी इसके ८४ हजार पद बतलाये गये हैं। है

- २. नम्बीसूत्र में '--व्याख्याप्रज्ञप्ति मे जीवादि का कथन है (पूर्ववत्) । समवायागांक 'नाना-विभ देवादि॰'' यह अंश यहां नहीं है। यहां केवल 'विवाहणनत्ती'' शब्द का प्रयोग हुआ है। पद परिमाण दो लाख ८८ हजार बतलाया है। शेष कथन समवायाङ्गवत् है।
- विधिमार्गप्रमा में \*—व्याख्याप्रक्षरित क लिए 'मगवती'' और विवाहपन्तती'' दोनो शब्दों का प्रयोग एक साथ किया गया है । इसमे श्रुतस्कन्ध नही है । 'शतक' नामवाले ४१ अध्ययन है जो अवान्तर शतको के साथ कुल १३८ शतक है । इसके १९२३।१९३२ उद्देशक बतलाय है ।
- (स) विगम्बर प्रन्थों में -

 तस्थार्थवातिक में <sup>९</sup>─"जीव है या नही है" इत्यादि रूप से ६० हजार प्रव्नो के उत्तर व्याख्याप्रवित में हैं।

१. समबा० सूत्र ५२६-५२९, ८४-३९५।

२. समबा० मूत्र ८४-३९५।

३. नन्दीसूत्र ५०।

४. विधिमार्गप्रपा, पृ० ५३-५४।

५. एकतालीम जतको का १३८ धनको में विमाबन-३३ से ३९ तक के बानक १२-१२ धातको के समबाय होने से (७×१२ = )८४ धातक, ४०वाँ धातक २१ धातकों का समबाय हे, खेप १ से ३२ तक तथा ४१वाँ प्रत्येक १-१ धातक होने से ३३ धातक है। (कुळ ८४ + २१ + ३३ = १३८)

६. तत्त्वार्षं १.२०, पुरु ७३।

- २. धक्का में भ इसमें २ लाख २८ हजार पदों के द्वारा क्या जीव है? क्या जीव नहीं है? इत्यादि रूप से ६० हजार प्रश्नों के व्याख्यान हैं।
- ३. बयसवला में <sup>२</sup> इसमें ६० हजार प्रश्नों तथा ९६ हजार छिन्न च्छेदों से जिनत शुप्राशुभों का वर्णन है।
- ४. बङ्गप्रकारित में \*--इसे मूल गाथा में "विवायपण्णित" कहा है तथा इसकी संस्कृत छाया में "विपाकप्रकारि" कहा है। इसमें जोव है, नहीं है, नित्य है, बनित्य है ब्रादि ६० हजार गणि प्रकृत हैं। पदमंख्या २२८००० है।

#### (ग) वर्तमान रूप---

इसमें गौतम गणधर प्रश्नकत्ती हैं तथा भगवान् महाबीर उत्तर प्रदाता हैं। इस शैकी का स्पष्ट उल्लेख तत्त्वार्थवार्तिक में मिलता है—''एवं हि व्याख्याप्रज्ञप्तिरण्डनेषु उक्तम्'''इति गौतम-प्रश्ने भगवता उक्तम''।'

इस ग्रन्थ वा प्रारम्भ संगलाचरण पूर्वक होता है। ऐसा किसी अन्य अङ्ग ग्रन्थ में नहीं है। प्रारम्भ के २० शतक प्राचीन हैं। वेदर के अनुमार बाद के २१ शतक पीछे से जोटे गए हैं। प्रायम्भीया, पन्नवणा आदि अङ्ग बाह्य ग्रन्थों के भी उल्लेख इसमें मिलते हैं। भगवान पाइवैनाय के शिक्यों को भी चर्चा है। जयदिक आदिक का भी कथन है। इन्द्रभृति, अग्निभृति और वायुभृति गणधरों के तो नाम हैं परम्त सुसमा गणधरों के तो नाम हैं परम्त सुसमा गणधर का नाम नही है। पौचे, लेज्या, कमंबन्ध, समबसरण, नेता, हापर, कल्यिया, ब्राह्मी-लिपि आदि का वर्णन है।

व्यास्थात्मक कथन होने से इसे व्यास्थाप्रज्ञप्ति कहते हैं तथा पूज्य और विशाल होने से इसे "भगवती" भी कहते हैं।

# (घ) तुलनात्मक विवरण---

हसके पद प्रमाण के सम्बन्ध में दिगम्बर ग्रन्थों मे तो एकरूपता है, परन्तु स्वेताम्बरों के सम्बन्ध में एकरूपता नहीं है। इस तरह पदम्रमाण के सम्बन्ध में ३ मत है— (१) दिगम्बर ग्रन्थों का (२) सम्बायाङ्ग का और (३) नन्दीसूत्र का। नन्दी में आबाराङ्ग के आक्ष्याङ्गित तक स्पट रूप से कमडा: हुना-दुन्ता पद-प्रमाण बतलाया पाया है, परन्तु सम्बायाङ्ग में यहाँ ऐसा नहीं किया गया है। समयायाङ्ग में दो स्वानों पर पदसङ्गा उल्लिखत हुई है और दोनों स्वानों पर ८४ हजार पद बतलाए हैं। प्रश्नों के उत्तरों की सक्का के सन्दर्भ में भी ३ मत सिल्लि हैं—(१) स्वेताम्बर ग्रन्थों में ३६ हजार, (२) तत्वार्यवात्तिक, धवला और अङ्गप्रक्रीस मे ६० हजार प्रस्ताने के साव ९६ हजार प्रस्ताने छेट। वर्तमान

- १ धवला १.१२, पृ०१०२.
- २. जयघवला गाथा १, पू० ११४.
- ३ अञ्जयक्रीत गाया ३६-३८, पृ० २६४.
- ४. तत्त्वार्थं ४.२६.
- ५. जैन साहित्य इ० पूर्वपीठिका, पृ० ६५७.

श्याक्वाप्रकृति की दिगम्बर उल्लेखो से मिन्नता है। इसमे गौतम का प्रश्नकर्त्ता होना और सुधर्मा का नाम न होना चिन्त्य है। गौतम का प्रश्नकर्त्ता होना दिगम्बरों के अनुकूल है। इस प्रन्य का कुछ जंश निरुचय ही प्राचीन दृष्टिगोचर होता है, परन्तु रायपसेणीय आदि अङ्गबाह्य प्रन्यों के उल्लेखों, सम्बयाज्ञ आदि में निर्दिष्ट विषयबस्तु से मिन्नता होने, मगलाचरण होने आदि कारणों से इसके कुछ जंशों की बाद मे जोडा गया है।

इस ग्रन्थ का भगवती नाम व्वेताम्बरों में प्रसिद्ध है। समबायाङ्ग और विधिमार्गंश्रम में इस नाम का प्रयोग भी मिलता है। इस ग्रन्थ के प्राकृत नाम कई हैं। गोम्मटसार जोवकाण्ड में इसे "बिक्खापण्णत्ती" कहा है जो व्यास्त्राप्रमत्ति के अधिक निकट प्रतीत होता है', परन्तु यह नाम धवला आदि मे न होने से ज्ञात होता है कि यह नाम बाद में सस्कृत के स्वर-व्यञ्जन-परिवर्तन के अधार पर दिया गरा है।

### ६-जाताधर्मकया

### (क) इवेतास्वर प्रन्थों में---

१. समबावाङ्ग में "—जाताबर्मकया में जातों के (१) नगर, (२) उद्यान, (३) कैरव, (४) वन-सण्ड, (५) राजा, (६) माता-पिता, (७) समवसरण, (८) धर्माचार्य, (६) धर्मकथा, (१०) हहलीकिक-पारलीकिक ऋदिविषय, (११) भोगपरित्याग, (१२) प्रवज्या, (१३) श्रुगपरिष्यह, (१४) तथोपधान, (१५) पर्याव ( दोला पर्याव ), (१६) सल्लेखना, (१७) भक्तप्रत्याच्यान, (१८) पादपोपगमन, (१९) देवलोक गमन, (२०) सुकुळप्रत्यागमन, (२१) पुन: बोधिलाभ ( सम्यक्त्वप्राप्ति ) और (२२) श्रन्त-क्रियावों का वर्णन है।

इसमें (१) श्रेष्ठ जिन-भगवान् के शासन की संयमस्यी प्रविज्ञतों की विनयप्रधान प्रतिक्वा के पालन करने में जो चित्र, मित्र, जोर ध्यववाय (पृष्ठपाये) से दुवेंल, (२) नय-नियम, तरोपधानस्य मृद्ध-दुवेर मार को बहन करने में कसमर्थ होने से पराङ्ग मुख, (३) ओर परोखहों से पराजित होकर सिद्धालय प्राप्ति के कारणमृत महामृत्य ज्ञानादि से पतित, (४) विषय सुख्यों को तुच्छ आशा के वशीभृत होकर रागादि दोषों से मुच्छित, (५) बारिज, ज्ञान और दर्शन की विराधना में सर्वधा निसार और जुन्य, (६) संशार के अपार दु खरूप दुर्गतियों के मदश्यक्च में वितत ऐसे वितत पुच्चों को कथाएँ हैं।

जो घीर हैं, परीषहों और कथायों को जीतने वाले है, धर्म के घनी है, संयम मे उत्साहयुक हैं, ज्ञान, दर्शन, चारित्र और समाधियोग की आराधना करने वाले है, शल्यरहित होकर शुद्ध सिद्धा-रुय के मार्ग की ओर अभिमुख हैं ऐसे महायुक्यों की कथायें हैं।

जो देवलोक में उत्पन्न होकर देवों के अनुपम सुखों को भोगकर कालक्रम से बहां से च्युत होकर पुन: मोक्समार्ग को प्राप्तकर अन्तिक्रया से विचलित (अन्तममय में विचलित) हो गए हैं उनकी पुन: मोक्समार्ग-स्थिति की कथार्थे हैं।

- १ गोम्मटसार जीवकाण्ड गाथा ३५६
- २ समवा० सत्र ५३०-५३४.

अकुकम मे यह छठा अकु है। इसमें २ श्रतस्कन्ध और १९ अध्ययन हैं जो संक्षेप से दो प्रकार के हैं-चरित और कल्पित । २९ उद्देशनकाल. २९ समद्देशनकाल और संख्यात सहस्र पद हैं।

धर्मकथाओं के १० वर्ग है। प्रत्येक वर्ग में ५००-५०० आख्यायिकायें हैं. प्रत्येक आक्यायिका में ५००-५०० उपाख्यायिकायें हैं. प्रत्येक उपाख्यायिका में ५००-५०० आख्यायिका-उपाख्यायिकायें हैं। इस तरह पूर्वापर सब मिलाकर साढ़े तीन करोड अपनुक्क कथायें हैं।

शेष वाचना आदि का कथन आचाराञ्चवत है।

- २ नन्दोसत्र में '--इसमें ज्ञाताधर्मकया की विषयवस्त प्रायः समवायाञ्चवत ही बतलाई है। कम में अन्तर है। 'पतित प्रव्रजित पुरुषों की कथायें है', यह पैराग्राफ नहीं है। उददेशन काल १९ और समददेशनकाल भी १९ बतलाये है।
- ३. विधिमार्गप्रपा में --इसमें दो श्रतस्कत्थ हैं--ज्ञाता और धर्मकथा। ज्ञाता के १९ अध्ययन हैं —(१) उत्क्षिप्त, (२) संघाट, (३) अंड, (४) कुमैं, (५) शैलक, (६) तुम्बक, (७) रोहिणी, (८) मल्ली. (९) माकन्दी. (१०) चंदिमा, (११) दाबद्रव, (१२) उदक, (१३) मंडुक, (१४) तेतली, (१५) नदिफल, (१६) अवरकंका, (१७) आकीर्ण, (१८) संसमा और (१९) पहरीक ।

धर्मकथाओं के १० वर्ग हैं--जिनमें कमशः १०.१०.४.४.३२.३२.४.८.८. अध्ययन हैं।

### (ख) दिगम्बर प्रयों में---

- १ तस्वार्थवालिक में <sup>१</sup>---अनेक आख्यानों और उपाख्यानों का वर्णन है।
- २ धवला में '-- नाथधर्म कथा मे ५ लाख ५६ हजार पद हैं जिनमे सत्र-पौरुषी-विधि (सिद्धान्तोक्त-विधि) से तीर्थंकरों की धर्मंदेशना का, गणधरों के संदेह निवारण की विधि का तथा बहत प्रकार की कथा-उपकथाओं का वर्णन है।
- 3 जबबाहरू में ४ नायधर्मकथा मे तीर्यंकरों की धर्मकथाओं के स्वरूप का वर्णन है। तीर्थंकर दिव्यध्वनि द्वारा धर्मकथाओं के स्वरूप का कथन करते है। इसमे उन्नीस धर्मकथायें हैं।
- ४. अङ्क्रप्रज्ञप्ति में •--इसमे ''णाणकहा" तथा ''णाहकहा" दोनों शब्दों का प्रयोग है जिनकी संस्कृत-छाया 'ज्ञातकथा' तथा 'नाथकथा' की है। पृष्पिका में ''णादाधम्मकहा" लिखा है इसमें ५५६००० पद है। इसे नाथकथा के कथन से संयक्त कहा है --(नाथ = विलोक स्वामी, धर्मकथा =

नन्दीसत्र ५१।

२. विधिमार्गप्रपापु०५५।

३. तत्त्वार्थं०१.२०प०७३।

४. घवला १.१.२ पु० १०२-१०३। ५. जयघवला गाया १ पु॰ ११४-११५ ।

अञ्चप्रज्ञप्ति गाया ३९-४४ प० २६५-२६६।

तस्य-संकथन)। इसमें गणघर, चक्रवर्ती और इन्द्र के द्वारा प्रश्न करने पर दश धर्म का कथन या जीवादि वस्तु का कथन है। बथवा जातृ, तीर्यंकर, गणि, चिंक, रार्जाघ, इन्द्र आदि की धर्मानुकवादि का कथन है।

### (ग) वर्तमान स्थ---

छठें से ग्यारहर्वे तक के क्या-प्रधान अङ्ग-प्रन्थों में सुवर्मा और अम्बृ स्वामी के लिए अनेक विषेषणों का प्रयोग किया गया है। क्रिया पद अन्यपुरुष में है जिससे लगता है कि इनका रचयिता स्वयं सुबर्मा या अम्बृ स्वामी नहीं है अधितु उनको प्रमाण मानकर किसी अन्य व्यक्ति ने रचना की है।

इस कथा-परच की मुख्य और अवास्तर कथाओं में आई हुई अनेक घटनाओं से तथा विविध प्रकार के वर्णनों से तत्कालीन इतिहास और संस्कृति की जानकारी प्राप्त होती है। इसके दो श्रुत-स्कृत्य हैं—

## प्रथम श्रृतस्कन्ध में १९ अध्ययन हैं--

(१) उत्तिम्न (मेयकुमार की कथा). (२) संघाटक (धम्प्रासेठ), (३) अंडक (घरवानगरी-वर्णन तथा मयूर-अध्यक्तया), (४) कूमें (बारायानी नगरी-वर्णन तथा मयूर-अध्यक्तया), (४) कूमें (बारायानी नगरी-वर्णन तथा मळुआ को कथा), (६) कूमें (बारायानी नगरी-वर्णन तथा नोकक की कथा), (८) मुक्ते (एवं मेहणी की कथा), (८) मल्ली (१५वें तीयेकर की कथा), (९) मानन्दी (बीयक पुत्र जिनपाणिन और जिनरिक्ता की कथा), (१०) चन्द्र, (१०) दावद्रव (दावद्रव समुद्र तट पर स्थित वृक्ष को कथा), (१२) उदस्त्रज्ञात (क्ल्यूचित जक्लयोधन), (१३) मेडूक ज्ञात या दर्दरज्ञात (नन्द के जीव मेदक की कथा), (१४) नेतिन-पुत्र, (१५) नोहिन्त, (१६) योपदी, (१७) आकोर्ण (बंगली अस्त्र), (१८) सुमुमा (सेट कन्या) और (१९) पुंडरीक।

इन कथाओं मे कथा की अपेक्षा उदाहरण पर विशेष बल दिया गया है।

हितीय कतस्कृत्य — विषय और रोजी को दृष्टि से यह प्रथम श्रुतस्कृत्य की अपेक्षा पित्र प्रकार का है। इसमें घमंक्षाजों के १० वर्ग है जिनमें चमर, बलि, चन्द्र, मूर्च, शक्केन्द्र, ईशानेन्द्र, आदि देवो की पटरानियों के पूर्वभव को कथायें हैं। इन पटरानियों के नाम उनके पूर्वभव (मनुष्य भव) की स्नी-योगि से सम्बन्धित हैं। जैसे काली, रचनी, मेखा आदि।

### (ध) तुकनात्मक विवरण---

याणि तस्त्रायंगितिक में अनेक आस्थान-उपास्थान कहे हैं परन्तु जयधवना में ज्ञाताममं की १९ मर्मक्याओं के कमन का उल्लेख मिलता है जो समस्तर: १९ अध्ययनों का चोतक है। इससे तथा देश प्रत्यों के उल्लेख से एक बात ज्ञात होती है कि मूलत: इसमें १९ अध्ययन रहे होंगे। 'धर्म-क्याओं के १० वर्ग हैं जिनमें २६ करोड़ कथायें हैं 'इत्याधि कमन अतिवाजापूर्ण है। इत १० धर्म-क्याओं का स्थानाञ्च में कोई उल्लेख भी नहीं मिलता है। देश प्रत्योक संस्थात सहस्र पद-संस्था क्षानिव्यत है जबकि त्रंप कम्यों में एक निश्चित पदसंस्था का उल्लेख किया गया है। सम्बद्धायाञ्चोक २९ उद्देशन कीर २९ समुद्देशन काल में संभवत: १९ अध्ययन और १० धर्मकथाओं का जोड़कर २९ कहा है जबकि नदी मे मात्र १९ उद्देशन और १४ समुद्देशन काल कहे हैं। "क्वाता" शब्द का वर्ष "उदाहरण" ऐवा जो टीकाकार वस्पयदेव ने लिखा है वह प्राप्त किसी भी जबरण से पिछ नहीं है। ऐसा उन्होंने संभवतः उपलब्ध ब्रागम के साथ समन्वय करने का प्रयत्न किया है वन्या यह शाववंवी (दिग्र० नायवंवी) अगवान् महावेवी के सम्बंद प्राप्त विद्या है। ऐसा दिग० प्रत्यों से स्पष्ट है। जब इस अङ्ग प्रत्य के नाम के शब्दार्थ पर विचार करते हैं तो देखते हैं कि दिग० इसे नाथमंक्या (शाह्यसम्बद्धा) कहते हैं और खे॰ आत्मसंक्या (शाह्यसम्बद्धा) कहते हैं और खे॰ आत्मसंक्या (शाह्यसम्बद्धा) 'आत्' से व्यंतान्वर-मान्यतानु-सार नायवंवीय महावीर का तथा 'नायवं है दिगन्वर-मान्यतानु-सार नायवंवीय महावीर का हो बोच होता है। अतः मानान् महावीर से सम्बन्धित या उनके द्वारा उपदिष्ट धर्म कवाओ का हो संचयन इसमें होना चाहिए। धर्मन्यूनों को पुनः धर्माराथना में संस्थापित करना उन कथाओं का उद्देश्य रहा है ऐसा समवायांग और नन्दी के उन्लेखों से स्पष्ट है। समवायांग के जात क्वातों है कहने तीन प्रकार की कवायों भी (न्य) पतितों की, (२) दृढ धार्मिकों की और (३) धर्मामां से विचलिन होकर पुनः धर्ममाणं का आत्रय लेने वालों की।

### ७—उपासकदशा

### (क) इवेताम्बर ग्रन्थों मे-

 स्थानाङ्क में "—इसके १० अध्ययन है—आनन्द, कामदेव, चूलनीपिता, सुरादेव, चुल्ल-शतक, कुण्डकोलिक, सद्दालपुत्र, महाशतक, नान्दनीपिता और लेयिकापिता ।

२. समबायाङ्क में — इसमे उपासको के नगर, उद्यान, बैत्य, वनखण्ड, राजा, माता-पिता, समवसरण, धर्माचार्य, धर्मकथाये, इहलोकिक-पारलीकिक ऋदिबिकोव, शीलव्रत-विरसण-गुण-प्रत्या-स्थान-प्रधापोवास प्रतिपति, सुर्परिवर्ष (श्रुतपरिप्रह), तपोषधान, प्रतिमा, उपसमं, सल्लेखना, अक-प्रसादयान, पादपोपमान, देवलोकगमन, सुकुळप्रत्यासमन, पुनः बोधिकास और अन्तिकया का कथन किया गया है।

उपासन्दशा में उपासको (श्रावको) के ऋद्विविशेष, परिषद, विस्तृत धर्मश्रवण, बोषिकाभ आदि के कम से अक्षय सर्वे-दुःखमुक्ति का वर्णन हे।

अञ्जों के क्रम में सातवा अञ्ज है—१ धृतस्कत्थ, १० अध्ययन, १० उददेशनकाल, १० समृद्दे-शनकाल और संस्थात लाख पद है। शेष वाचनादि का कथन आचाराञ्जवत् है।

 तन्वीसूत्र में "—इसमे प्रायः समवायाङ्गवत् वर्णन है। क्रम में अन्तर है। उपासकों के ऋदिवित्रोष, परिषद आदि वाला अश्च यहा नही है। पद-सख्या संख्यात सहस्र बतलाई है।

३. विधिमार्गप्रपा मे '--इसमे एक श्रुतस्कन्ध तथा १० अध्ययन है। अध्ययनों के नाम

- १. स्थानाङ्गसूत्र १०.११२।
- र. समवायाङ्गसूत्र ५३५-५३८।
- ३. नन्दीसूत्र ५२।
- ४. विधिमार्गप्रपापु०५६।

हैं—१. ब्रानन्द, २. कामदेव, ३. बूकनीपिता, ४. सुरादेव, ५. चूल्ल्झातक, ६. कुडकोलिक, ७. सद्दरलपुत्र,८. महाशतक,९. नन्दिनीपिता और १०. लेतिश्रापिता।

### (क) विशस्त्रर प्रस्थों में---

- १. तस्वार्थवातिक में ---श्रावकधर्म का कथन है।
- २. षवका में उपासकाध्ययन मे ११७०००० पद है जिनमे दर्शनिक, व्रतिक, सामाधिको, प्रीवधोपवासी, सिचलिवरत, रात्रिमुक्तिवरत, ब्रह्मचारी, आग्म्भवित्त, परिष्कृत्वित्त, अनुमतिविदत ब्रीर उदिद्वित्त इन ११ प्रकार के उपासकों के । अक्षकों के । अक्षण, उनके बतधारण करने की किछ तथा अव्यवस्थ का वर्णने हैं।
- ३. **क्रयथका में "—**दर्शनिक आदि ११ प्रकार के उपासकों के ग्यारह प्रकार के धर्म का वर्णन उपासकाष्ययन में हैं।
- ४. अङ्गप्रकारित में उपासकाध्ययन मे ११७००० पद है जिनमे दर्शनिक आदि ११ प्रकार के देशविरतो (श्रावको) के श्रद्धा, दान, पूजा, संधसेवा, वत, शीलादि का कथन है।

# (ग) वर्तमान रूप--

इसमे उपायकों के भाषारादि का वर्णन है। उपोद्घात ज्ञाताधर्मकथावत् है। आनन्द आदि जिन १० उपासकों के नाम स्थानाङ्ग और विधिमार्गप्रपा मे हैं उनकी ही कथाये इसमे है। सभी कथायें एक जैसी है उनमे केवल नामादि का अन्तर है।

#### (घ) तसनारमक विवरण---

यह एकमात्र ऐसा अङ्गग्रन्थ है जिसमें उपासकों के आवार आदि का वर्गन किया गया है, ऐसा दिगं और स्वेक दोनों के उल्लेखों से प्रमाणित होता है। 'दला' शब्द १० सक्या का बोधक है। इस तरह यह अङ्ग-ग्रन्थ स्वान्तामानुरूप है। घवला और जयधवला में उपासकों की ११ प्रतिमाओं का भी उल्लेख है एरन्तु तत्त्वाध्वातिक में ऐसा उल्लेख नहीं है। समवायाङ्ग और नन्दों में 'प्रतिमा' खब्द तो मिलता है परन्तु प्रतिमा के दर्शनिक आदि नाम नहीं हैं। समवायाङ्ग और नन्दों में प्रतिकार का भी प्रयोग समवायाङ्ग और नन्दों में मिलता है। समवायाङ्ग और नन्दों में मिलता है। उपासकों का भी प्रयोग समवायाङ्ग और नन्दों में मिलता है। समवायाङ्ग और नन्दों में मिलता है। दसमवायाङ्ग और नन्दों में मानन्द आदि १० उपासकों को हो दिवा हम विवय में चुप हैं। वर्तमान आगम में स्थानाङ्गोक आनन्द आदि १० उपासकों की हो कथायें है।

पदसंख्या से सम्बन्धित तीन प्रकार के उल्लेख हैं—(१) समवायाङ्ग मे संख्यात लाख, (२) नन्दी में संख्यात सहस्र और (३) धवला मे ११ लाख ७० हजार।

१. तत्त्वायं ०१.२० पू ० ७३।

२. घवला १.१.१ पृ० १०३ ।

३. जयभवका गामा १ पृ०११८ ।

४. अंगप्रकृति गाया ४५-४७ पृ० २६६ ।

उपोद्पातादि से यह अपेक्षाकृत परवर्ती रचना सिद्ध होती है। श्रावकधर्म का प्रतिपादक यह प्राचीनतम ग्रन्थ रहा है ऐसा उभय परम्परानुमत है।

# ८-अन्तकृदृशा

## (क) श्वेतास्वर ग्रन्थों में---

 स्थानाङ्क में ¹─इसमें १० अध्ययन हैं—निम, मातग, सोमिल, रामगुम, सुदशंन, जमाली, भगाली, किंकष चिल्वक (चिल्लक ), पाल और अंबडपुत्र ।

२ समबायाङ्ग में "—इसमे कर्मो का अन्त करने वाले अन्तकुतो के नगर, जद्यान, चंत्य, वनस्वष्ट, राजा, माता-पिता, समक्तरण, धर्माचार्य, धर्मवया, इहलीकिक-पारलीकिक कृद्धिविशेष, अग्रेग-परित्याग, प्रकण्या, अतुवरियह, तप-उपधान, बहुत प्रकार को प्रतिमायं, क्षमा, आर्जब, मार्चब, मार्चब, मार्चब, मार्चब, मार्चब, मार्चब, मार्चब, स्वस्त, जीच, सत्रह प्रकार का स्वम, बहुत्यकं, आर्किचन्य, तप, त्याण समितियो तथा गृप्तियो का वर्णन है। अप्रमाद्योग, स्वाध्याय और ध्यान का स्वस्त, उत्तम सबम को प्राप्त करके परीपहो को सहन करने वालों को चार धातियाँ कर्मों के क्षय से प्राप्त केवल झान, कितने काल तक अमण पर्याय और केवल पर्याय का पालन किया, किन मुनियों ने पादोपरामसंन्यास लिया और कितने मकों का छेदनकर अन्तकृत मुनिवर अझानान्यकार से विप्रमुक हो अनुत्तर मोक्षसुब को प्राप्त हुए, उत्त सवका विस्तार से वर्णन है।

अङ्गो के क्रम में यह आठवाँ अङ्ग है। इसमे १ श्रुतस्कन्म, १० अध्ययन, ७ वर्ग, १० उद्देशनकाल, १० समुदेशनकाल और सस्यात हजार पद है।

शेष वाचनादि का कथन आचाराङ्गवत् है।

- ३. नम्बीसूत्र से <sup>१</sup>— इसमे अन्तकृतो के नगर, उद्यान, चैत्व, वनखण्ड, समवसरण, राजा, माता-िपता, भर्माचार्य, धर्मकचा, इहलोक-परलोक ऋद्विविशेष, मोग-परित्याना, प्रकृष्णा, पर्याय (दोक्षा पर्याय), श्रुत्तरिषद्ध, तपोष्धान, सल्लेखना, भक्तप्रत्याल्यान, पादपोपगमन और अन्तक्रिया (शेलेशी-अवस्था) का वर्णन है। इस आठर्ने अङ्ग मे एक अनुतस्कन्म, ८ वर्ग, ८ उद्देशनकाल और ८ समुदेशनकाल है। शेष वाचनादि का कथन आचाराङ्गवत् है।
- ४. विधिमार्गप्रपा में <sup>४</sup>—इस आठवें अङ्ग में १ श्रुतस्कन्ध तथा ८ वर्ग है। प्रत्येक वर्ग मे कमशः १०,८,१३,१०,१०,९६,१३ और १० अध्ययन है।

### (ख) दिगम्बर प्रन्थों में---

१. तस्वार्थवात्तिक में ४ -- जिन्होंने संसार का अन्त कर दिया है उन्हे अन्तकृत कहते हैं।

- १. स्थानाङ्गसूत्र १०.११३।
- २. समवायाञ्जसूत्र ५३९-५४२।
- ३. नन्दीसूत्र ५३।
- ४. विधिमार्गेप्रपा, पृ० ५६।
- ५. तस्वार्ष० १.२० पू० ७३ ।

चीबीसों तोबंक्करों के समय में होने वाले १०-१० अन्तकृत अनगारो का वर्णन है जिन्होंने दारण उपसर्गों को सहनकर मुक्ति प्राप्त की । भगवान महाबोर के समय के १० अन्तकृत हैं—र्नाम, मतङ्ग, सोमिल, रामपत्र, सदर्शन, यमलीक, वलीक, किष्कम्चल, पाल और अम्बलपुत्र ।

अन्तकुर्तो की दशा अन्तकृद्शा है, अतः इसमें अहंत, आचार्य और सिद्ध होने वालो की विधि का वर्णन है।

२. षवका में — २३२८००० पर्से के द्वारा इसमें प्रत्येक तीर्थक्क के तीर्थ मे नाना प्रकार के दारण उपतार्ग को सहनकर, प्राविहायों ( अतिवय-विश्वायों ) को प्राप्तकर निर्मण को प्राप्त हुए १०-१० अन्तकृतों का वर्णन है। तत्वार्यमाध्य ने कहा है— 'ससारत्यात्वःको सेस्केटनकृतः'' ( जिन्होंने संसार का अन्त कर दिया है, वे अन्तकृत है। वर्षमान तीर्थक्कर के तीर्थ मे हीने वार्ष १० अन्तकृत है—निम, मतङ्ग, सोमिल, रामपुत्र, सुदर्शन, यमलीक, वलोक, किकबिल, पालम्ब और अष्टपुत्र। हिम प्रतार प्रतार के तीर्थ मे दूतरे १०-१० अन्तकृत हुए है। इन सबकी दशा का इतमें वर्णन है।

 अथववका में '—इसमें प्रत्येक तीर्यंक्ट्र के तीर्यं मे चार प्रकार के दाश्ण उपसर्गों को सहन कर और प्रातिहायों को प्राप्तकर निर्वाण को प्राप्त हुए सुदर्शन आदि १०-१० साधुओं का वर्णन है।

४ बङ्गमनित में '—जन्तकृत मे २३२८००० पद है, जिनमे प्रत्येक तीयं क्वे १०-१० अन्तकृतों का वर्षन है। वर्षमान तीयं क्वुर के तीयं के १० अन्तकृतों के नाम घवणावत् है—मातंन, रामपुत्र, तीमिल, यमलीक, किंकबी, मुदर्शन, वर्लाक, नामि, पाल और अष्ट ।मूल मे ''अल्बेब्य' पद का प्रयोग हैं विवकी संस्कृत छाया पालन्वष्ट की है। ।

### (ग) वर्तमान रूप---

अन्तकृत शब्द का अर्थ है—संसार का अन्त करने वाले। इसका उपोद्घात ज्ञाताधर्मकथावत् है। इसमे ८ वर्ग हे—

अपन वर्ग—इसमें गीतम, समृद्ध, सागर, गम्भीर, धिमिश्र, अयल, कॅपिल्ल, अक्षीभ, पसेणई आरि विष्णु इन अन्यवनृष्टिण के १० पुत्री से सम्बन्धित १० अध्ययन है। ब्रितीय वर्ग—इसमे १० मुनियों के १० अध्ययन है। वर्षे वर्ष —इसमे १२ मुनियों के १० अध्ययन है। वर्षे वर्ष —इसमे १३ मुनियों के १० अध्ययन है। वर्षे वर्ष —इसमे १३ मुनियों के १० अध्ययन है। वर्षे वर्ष वर्ष —इसमे १३ अध्ययन है। समस्र वर्ष —इसम १३ अध्ययन के नामबाल १० अध्ययन है। वर्षे वर्ष वर्ष —इसमे १३ अध्ययन है। अध्य वर्ष —इसमे १३ अध्ययन है, जिनमे अन्तकृत स्थियों (सार्ध्वयों) को कार्यों हो। अध्य वर्ष —इसमे १३ अध्य वर्ष —इसमे १३ अध्य वर्ष —इसमे १३ अध्य वर्ष —इसमे १३ अध्य वर्ष —इसमे १४ अध्ययन है।

इन आठ वर्गों को तीन भागों में विभक्त किया जा सकता है। जैसे (१) प्रयम पांच वर्ग कृष्ण और वासुदेव से सम्बन्धित व्यक्तियों की कथा से सम्बन्धित है, (२) षष्ठ और सप्तम वर्ग भगवान

१. भवला १.१.२, पू॰ १०३-१०४।

२. जयधवला गाधा, १, प्०११८।

३. अङ्गप्रश्नित गाचा ४८-५१, पू० २६७.

महावीर के शिष्टों की कथा से सम्बन्धित हैं तथा (३) ब्रष्टम वर्ग राजा श्रेणिक की काली आदि १० भार्याओं की कथा से सम्बन्धित हैं।

### (घ) तलनात्मक विवरण--

स्वानाजु, तत्त्वार्यवारिक, षवला, जयपवला और अङ्गप्रक्रप्ति में निम आदि सगवान् महाबीर कालीन १० अन्तकुरों के नाम प्राय: एक समान मिलले हैं जिससे ज्ञात होता है कि मुल में इनका वर्णन रहा है। समवायाजु, नन्दी और विधिमार्गप्राय में इन नामों का उल्लेख नहीं मिलता है। दिगन्वर प्रन्यों में एक स्वर से कहा गया है कि इसमें न केवल प्रमावान् महाबीर-कालीन १० अन्त-कृतों का वर्णन रहा है अपितु वौबीसों तीर्यञ्करों के काल के १०-१० अन्तकुर्तों का वर्णन रहा है। वर्तमान प्रन्य में न तो १० अध्ययन हैं और न निम आदि अन्तकुर्तों का वर्णन है। यह परवर्ती रचना है जिसमें निम और महाबीर-कालीन कुछ अन्तकृतों का वर्णन है परन्तु पूर्वोक्त निम आदि नामों से भिन्नता है।

स्थानाञ्ज से इसके केवल १० बच्चयमों का बोध होता है जबकि समवायाञ्ज से १० बच्चयमों का बातित्व ७ वर्गों का मी बोध होता है। नन्दी में बेवल ८ वर्गों का उल्लेख है, अध्ययमों का नहीं। विधिमार्गप्रण में ८ वर्गों और उसके बचान्तर अध्ययमों का कबन है जो वर्तमान आगम के अनुरूप है स्पिर्फ द्वितीय वर्ग की अध्ययनसंख्या में अन्तर है।

# ६-अनुत्तरौपपातिकदशा

### (क) श्वेताम्बर ग्रन्थों में --

**१. स्था**नाङ्कः **में '—**अनुत्तरीपपातिकदशा मे १० अध्ययन है—ऋषिदास, धन्य, सुनक्षम, कानिक, संस्थान, शालिभद्र, आनन्द, तेतली, दशार्थभद्र और अतिमक्त ।

२ समबायाङ्ग में —अनुतरीयपातिकदशा मे अनुतर विमानों में उत्पन्न होनेवाले महा-पृथ्वों के नगर, उद्यान, वेच्य, वनवण्ड, राजा, माता-ियना, समवनरण, धर्माचार्य, धर्मक्षण, इह-लेकिक-पारलोकिक व्हृद्धियां, भोग-परित्याग, प्रवच्या, श्रुत्वपरिग्नह, तयोपधान, पर्याय, प्रतिमा, सल्ले-स्वान, मक्तप्रयास्थान, पारपीयममन, अनुत्तर विमानों में उत्पाद, सुकुलेखित, पुनः बोधिलाम और अन्तिक्र्या स्वर्णन है।

परम मंगलकारी, जगत् हितकारी तोर्धद्भरों के समक्सरण आदि का वर्णन है। उत्तम ध्यान योग से पुक होते हुए जीव जिस प्रकार अनुतर विमानों में उत्पन्न होते हैं, वहाँ जैसे विषयभुक्त का भोग करते हैं उन सबका वर्णन इसमें किया गया है। पश्चात् वहाँ से च्युत होकर वे जिस प्रकार संयम घारणकर अन्तिकया करेंगे उस सबका वर्णन है।

इस नवम अर्ज्ज मे एक श्रृतस्कन्ध, दस अध्ययन, तीन वर्ग, दश उद्शनकाल, दश समुद्देशनकाल और संख्यान लाख ण्द है। शेष वाचनादि का कथन आचाराज्जवतु है।

३. नन्दोमूत्र में <sup>५</sup>—इसमे अनुत्तरौपपातिकों के नगरादि का वर्णन है। १ श्रुतस्वन्ध,

१ स्थानाञ्जस्त्र १०.११४.

२. समवा० सूत्र ५४२-५४५.

३, नन्दीसूत्र ५४.

३ वर्ग, ३ उद्देशनकाल, ३ समुद्देशनकाल तथा संख्यात सहस्र पद है। शेप वावनादि का कथन आचाराज्जनत है।

अ. विचित्रमार्गप्रया में '—इसमें १ श्रुतस्कन्य ओर ३ वर्ग हैं। प्रत्येक वर्ग में क्रमशः १०,१३ और १० अध्ययन है। जालि आदि अध्ययनों के नाम है।

### (ख) दिगम्बर प्रत्यों में---

१. तस्वार्षवातिक में '—देवों का उपपाद जन्म होता है। विजय, वैजयन्त, जयन्त, अप-राजित और सर्वार्षमिद्धि ये पांव अनुतार देवों के विमान है। प्रत्येक तीर्षेक्कर के तीर्षे में अनेक प्रकार के दाख्य उपसार्ग को सहनकर पूर्वोंक अनुतार विमानों में वलफ होने वाले १०-१० मुनियों का इसमें वर्षन होने से इसे अनुतारीपपारिक कहते हैं। पहांवीर के तीर्थ के १० अनुतारीपपारिक है—ऋषि-दास, बाल्य, सनक्षत्र, कार्तिक, नन्द, नन्दन, सालिग्रह, अभय, वारियेण और निल्ठानपुत्र।

अथवा अनुत्तरीपपादिकों की दशा, आयु, विक्रिया आदि का इसमे वर्णन है।

२ खबला में —इसमे ९२४४००० पद हैं, जिनमे प्रायेक तीर्थं कूर के तीर्थं मे उत्पन्न होने बाले १०-१० अनुत्तरीयपादिकों का वर्णन है। महावीर के तीर्थं मे उत्पन्न होने वाले १० अनुत्तरी-पपादिकों के नाम 'उन्हें च तत्वार्थमार्थ्य' कहकर तत्वार्थमाध्यानुसार दिए है।

३ खयधवला में '—इसमे चौबोस तीर्थं करों के तीर्थं में चार प्रकार के दारुण उपसर्ग सहनकर अनुत्तर विमान को प्राप्त हुए १०-१० मुनिवरों का वर्णन है।

४. बङ्गम्रचित में — इसमे ९२४४०० पदों के द्वारा प्रत्येक तीर्थंकर के तीर्थ में उत्पन्न १०-१० अनुत्तरीपपादिकों का वर्णन है। वर्धमान तीर्थंकर के तीर्थ के १० अनुत्तरीपपादिक मुनि है— ऋजुदास, शालिमद्र, सुनक्षत्र, अभय, धन्य, वारियेण, नन्दन, नन्द, विलातपुत्र और कार्तिकेय।

## (ग) वर्तमान रूप---

उपपाद जन्म बाले देव औपपातिक कहलाते है। बिजय, बैजबन्त, जयन्त, अपराजित और सर्वाविसिद्धि के बैमानिक देव अनुत्तर (अंध) कहलाते हैं। अतः जो उपपाद जन्म से अनुत्तरों में उपपाब होते हैं, उन्हें अनुत्तरीपपातिक कहते हैं। इस तरह इसमें अनुत्तरों में उत्पन्न होने वाले मनुष्यों की दसा का वर्णने है। इसके तीन वर्ण हैं जिनमे २३ अध्ययन हैं—

प्रथम वर्ग — जालि, मयालि, उपजालि, पुरुषसेन, वारियेण, दीर्घदन्त, लष्टदन्त, बेहल्ल, बेहायस और अभयकुमार से सम्बन्धित १० अध्ययन हैं।

द्वितीय वर्ग —दीर्घसेन, महासेन, लष्टदन्त, गुढदन्त, शुढदन्त, हल्ल, दृम, दुमसेन, महादुमसेन, सिंह, सिंहसेन, महासिंहसेन और पुष्पसेन से सम्बन्धित १३ अध्ययन है।

तृतीय वर्गं—चन्यकुमार, सुनक्षत्रकुमार, ऋषिदास, पेल्लक, रामपुत्र, चन्द्रिक, पृष्टिमातृक, पेढालपुत्र, पोट्टिल्ल और बेहल्ल से सम्बन्धित १० अध्ययन हैं।

- १. विधिमार्गप्रपा, पृ०५६
- २ तत्त्वार्थ०१.२०,पू०७३.
- घवला १.१.२, पृ० १०४-१०५ ।
- ४. जयधवला गाथा १, पू॰ ११९ ।
- ५. अङ्गप्रकृपि गाया ५२-५५, पृ० २६७-२६८।

## (घ) वुलनात्मक विवरण

दिगम्बर उल्लेखों से बात होता है कि यह प्रन्य भी अन्तकृत-दवा की तरह २४ तीर्थकरों के तीर में होने वाले १०-१० अनुस्तरीपपादिकों का वर्णन करता है। अगवान् महाबीर के काल के जिन १० अनुस्तरीपपादिकों का नामों का उल्लेख हिगम्बर प्रन्यों में मिलता है उनमें से ५ ताम स्थानाञ्च में सब्दाः मिलते हैं। स्थानाञ्च और समयायाञ्च में वस्के १० अध्ययनों का उल्लेख है। स्थानाञ्च में नाम गिनाए है और समयायाञ्च में नहीं। इसके अतिरिक्त समयाञ्च में तीन वर्गों का भी उल्लेख है। स्थानाञ्च में नाम गिनाए है और समयायाञ्च में नहीं। इसके अतिरिक्त समयाञ्च में तीन वर्गों का भी उल्लेख ही नहीं है उसमें तीन वर्गों को उल्लेख ही नहीं है उसमें तीन वर्गों और तीन उददेशन कालादि का ही कपन है। विधिमार्गप्रमा में तीन वर्गों के साथ उसके ३३ अध्ययनों का भी निर्देश है जिनका वर्तमान आगम के साथ साम्य है। वर्तमान प्रन्य में केवल ३ नाम ऐसे है जो स्थानाञ्च और दिग० प्रन्यों में एक साथ उक्त है। पद संस्था, समयायाञ्च, नन्दी और दिग० प्रन्यों में भिन्न नित्र हो । जातापर्यक्ष की तरह इसमें उपोद्वावात्र भी है। इन सब कारणों से यह परवर्ती रचना निव्ह होती है।

#### १०--प्रश्नव्याकरण

### (क) इवेताम्बर ग्रन्थों में---

१. स्थानाङ्ग में --इसमे १० अध्ययन हैं--उपमा, संस्था, ऋषिभाषित, आचार्यभाषित, महावीरभाषित, क्षौमिकप्रक्त, कोमलप्रक्त, आदर्शप्रक्त, अगुष्ठप्रक्त और बाहप्रक्त ।

२. समबायाइन में "—इसमे १०८ प्रन्न, १०८ अप्रन्त, १०८ प्रस्ताप्रस्त, विद्यातिशय तथा नाग-मुपर्णों के माथ दिव्यसंबाद है। स्वसमय परसमय के प्रज्ञापक प्रत्येक बुद्धों के विविध अर्थों वाली भावाओं के द्वारा कथित वचनों का, आवार्याभाषितों का, वीरमहिष्यों के मुभाषितों का, आवद्यं (दर्गण). अगृष्ठ, बाह, अिम, मिण, सीम (वक्ष) और आदित्य (सूर्य)-भाषिनों का, अवुधजनों को प्रवीचित करते वाले प्रत्यक्ष प्रतीतिकारक प्रस्तों के विविध गुण और महान अर्थवाले जिनवरप्रणीत उत्तरों का इसमे वर्णन है।

अर्ज्जों के क्रम मे यह १०वां अर्ज्ज है। इसमे १ श्रृतस्कन्ध, ४५ उद्देशनकाल, ४५ समुद्देशन-काल और संस्थात लाख पद है।

शेष वाचनादि का कथन आचाराङ्गवत् है।

 तन्बीसूत्र में १—इसमे १०८ प्रश्त, १०८ अप्रश्त, १०८ प्रश्ताप्रश्त हैं। जैसे—अंगुष्टप्रश्त, बाहुप्रश्त, आदर्शप्रश्न, अन्य विचित्र विद्यातिशय तथा नाग-सुपर्णो के साथ दिव्य संवाद।

श्रुतस्कन्ध-संख्या आदि का कथन समवायाङ्गवत् हो बतलाया है परन्तु यहाँ ४५ अध्ययन और संख्यात् सहस्रपदसंख्या बतलाई है।

१. स्थानाञ्जसूत्र १०.११६।

२. समबा॰ सूत्र ५४६-५४९।

३. नन्दीसूत्र ५५।

४. विविमार्गप्रया में "-- इतमें १ श्रृतस्कृत्य है। इसके १० अध्यायों के क्रमशः नाम हैं--हिंसाबार, मृवावादबार, स्तेनितबार, मेचुनबार, परियहबार, अहिंसाबार, सत्यबार, अस्तेनित-बार, ब्रह्मचर्यबार और अपरियहबार। यहाँ कोई ५-५ अध्ययनों के दो श्रृतस्कृत्य भी बतलाते हैं।

## (स) विगम्बर प्रत्यों में---

- सरवार्णवार्तिक में "--"प्रत्नानां व्याकरणं प्रश्नव्याकरणस्"। इसमे युक्ति बीर नयों के हारा अनेक आयोप और विशेषरूप प्रश्नों के उत्तर हैं जिनमें सभी लौकिक और वैदिक अर्थों का निर्णय किया गया है।
- २. बबका में -इसमें ९३१६००० पद हैं जिनमें आखेरिणी (तत्विनक्षिका) विक्षेपणी, (स्वसमयस्वापिका), संवेदनी (धर्मफलिन्सिपका) और निवेदनी (वेरान्यजनिका) इन चार प्रकार को कवाओं का वर्णन है। आखेरिणी आदि कवाओं का स्वरूप तथा कौन किस प्रकार को कथा का बांकियरी है? इसका भी यहाँ उल्लेख किया गया है। अन्त मे प्रध्न के अनुसार हत, नष्ट, मृष्टि, चिन्ता, लाभ, अलाभ, सुख, दु.ख, जीवित, मरण, जय, पराजय, नाम, द्रव्य, आयु और अध्या का भी प्रकाल है।
  - जयवका में पदमंख्या को छोडकर होष कथन प्राय: धवलावत् है ।
  - ¥. सङ्गप्रक्रप्ति में °—इसका विवेचन घवलावत् है ।

### (ग) वर्तमान रूप--

इसमें पांच आस्त्रद्वार और पांच संवरद्वाररूप १० अध्ययन हैं जिनमें कमनाः हिंसा, झूठ, अदत्तादान, अब्रह्मचर्यं, परिखह, अहिंसा, सत्य, अदत्ताखहण, ब्रह्मचयं और अपरिखह का वर्णन हैं। उपोद्धात ज्ञाताधर्मक्या की ही तरह है। इसमें प्रक्तों के व्याकरण ( उत्तर ) नही है।

### (घ) तलनात्मक विवरण-

उपलब्ध आगम सर्वधा नवीन रवना है वर्गोंक इसमे न तो ग्रन्थ के नामानुनार प्रश्तोत्तर सेली है और न उपलब्ध प्राचीन उल्लेखों से कोई साम्य है। वर्रामान रवना केवल विधिमार्गप्रपा के बक्क थे से मेल रखती है। विधिमार्गप्रपा वहुन बाद को रचना है जो उपलब्ध आगम को दृष्टि मे रखकर लिखी गई है बन्यया यहाँ नन्दी को आधार होना चाहिए था। स्थानाञ्च मे जिन १० अध्ययनों का उल्लेख है उनसे बतामान १० अध्ययनों का दूर तक कोई साम्य नहीं है। नन्दी और समयायाञ्च में जिन विधातिशयों का उल्लेख है वे भी नहीं हैं। इस सन्दर्भ मे वृत्तिकार अभयदेव का यह कथन कि "अनर्धकारी चमरकारी-विधातिशयों का उल्लेख है वे भी नहीं हैं। इस सन्दर्भ मे वृत्तिकार अभयदेव का यह कथन कि "अनर्धकारी चमरकारी-विधातिशयों का प्रयोग न करें। अत उन्हें हटा दिया गया है", समृष्तिन नहीं है वर्गोंक कुल तो अवशेष अवश्य मिन्नते। उपोद्धात भी इसे मृतन रचना सिद्ध करता है।

- १. विधिमागंत्रपा, पु० ५६।
- २. तत्त्वार्थं ० १.२०, पू० ७३-७४ ।
- ३. घवला १.१.२, पृ० १०५-१०८।
- ४. अयमवला गाया १, ५० ११९।
- ५. अङ्गप्रज्ञप्ति गाया ५६-६७, पृ० २६८-२७०।

स्थानाङ्ग में १० अध्ययन गिनाए हैं और नन्दी में ४५ अध्ययन । समबाधाङ्ग में अध्ययनों का उल्लेख तो नहीं हैं पदन्तु उसके ४५ उद्देशन और समृदेशन काल बदलाए हैं जिससे इसके ४५ अध्ययनों की करना को जा सकती है । समबायाङ्ग के ५५-१९-२वें समबाय में कहा है कि भगवान् महाबिर ने एक दिन में एक आसन से देटे हुए ५५ प्रक्रों के उत्तर रूप व्याख्यान दिए । यहाँ कंचित ५४ संस्था चिन्त्य है। समबायाङ्ग, नन्दी और दिगम्बर ग्रन्थों में पद-सस्था भिन्न-भिन्न है। दिग० ग्रन्थों के उल्लेखों से जात होता है कि इसमे आक्षेप-विक्षेप के जनक प्रश्नों के उत्तर थे तथा श्लीकिक एवं वैदिक शब्दों का नयानुसार शब्दार्थ-निर्णय था। स्थानाङ्ग में कथित सीमिक प्रश्न आदि से भी इसकी पृष्टि होती है। सम्भवतः इसके ऋषिमाधित, आवार्यभाषित और महावीरमाधित अश्ल स्वतन्त्र ग्रन्थ के रूप में प्रसिद्ध है।

## ११-विपाकसत्र

## (क) श्वेतास्वर ग्रन्थों मे---

 स्थानाङ्ग में '—कर्मविपाक के १० अध्ययन है—मृगधुत्र, गोत्रास, अण्ड, शकट, ब्राह्मण, नित्येण, शोरिक, उदुम्बर, सहस्राह्मह, आमरक और कुमारिकच्छवो ।

२. समबायाङ्ग में "—पुज्जृत और मुक्त कमों के फलों का वर्णन होने से यह दो प्रकार का है—पुःखविपाक और मुखविपाक। प्रत्येक के १०-१० अध्ययन है। दुःखविपाक में दुष्कृतों के नगरादि का वर्णन है। प्राणातिपात, असस्य-वचन भादि पार कमों से नरकादि गतिप्राप्तिस्व दुःखविपाक होता है। बील, संयम आदि शुभ माने से देवादिगति-प्राप्ति (परस्परया मोख-प्राप्ति) रूप मुखविपाक होता है। ये दोनों विपाक सवेग में कारण है।

अङ्गों के कम में यह ग्यारहर्या अङ्ग है। इसमें २० अध्ययन, २० उद्देशनकाल, २० समुद्देशनकाल और संस्थात लाख पद है।

शेष वाचनादि का कथन आचाराङ्गवत् है।

 नम्बीसूत्र में <sup>६</sup>—प्राय: समवायाङ्गवत् कथन है। इसमें दो श्रृतस्कन्ध तथा संख्यात-सहस्र पद कहे हैं।

भ. विविधातीश्रवा में ४—इसमें दो श्रुतत्कत्य है। प्रयम दुःखविचाक श्रुतत्कत्य में १० अध्ययन हैं—मृगापुत्र, उज्जितक, अभन्तमेन, खकट, वृहस्पतित्त, नित्वयंत, उबरिदत्त, शीरिक-यत, देवदत्ता और अंत्रु। द्वितीय मुखविचाक श्रुतत्कत्य के १० अध्ययन हे—पुबाहु, भद्रतिन्त, मुजात, पुजायत, जिनदास, पनपति, महासक, भद्रतिन्त, महास्त्र, और दरदत्ता।

१. स्थानाञ्जस्त्र १०.१११।

२. समवायाङ्गसूत्र ५५०-५५६।

३ नन्दीसत्र ५६।

४. विधिमार्गप्रपा प॰ ५६।

### (स) विगम्बर ग्रन्थों में---

 तस्थार्थवातिक में '─इसमें पुष्य और पाप कर्मों के फळ (विशाक) का विचार किया गया है।

२. षवला में <sup>3</sup>—इसमें १८४०००० पद है जिनमे पुष्य और पाप कर्मो के विपाक (फल) का वर्णन है।

ै **, जयववका में १**— इसमे द्रव्य, क्षेत्र, काल और माव का बाश्रय लेकर शुभाशुभ कर्मों के विपाक का वर्णन है।

४. **अङ्गप्रक्रप्ति में** ४--- धवला-जयधवलावत् कथन है ।

### (ग) वर्तमानरूप---

इसमे ज्ञाताशर्मकथावत उपोद्धात है। विषाक का अर्थ है ''क्मंफल''। यहाँ इन्द्रमृति गौतम संभार के प्राणियों को दुःखी देखकर सगवात महावीर से उतका कारण पूछते है। मगवात महावीर पापक्ष और पुण्यक्ष कर्मों के फले का कमन करके धर्मोपदेश देते हैं। इसमें दो शुन्तकरण है— (१) दुःखिवपाक—इसमें १० अध्ययन है जिनमें कमदा: म्गापुत्र, उज्ज्ञितक (कामध्वजा), अम-सहोत (बीर), सकट, वृहस्पतिदत्त (पुरोहितपुत्र), नित्वधंन, उम्बरदत्त (बेटा), शोरिक (सोरियदत्त मछलीमार), देवदत्ता और अंजु की कवाएँ है। इनमे पाप कर्मों के परिणामों का कवन है। (२) खुलविषाक—इसमें १० अध्ययन है जिनमे कमदा: सुवाहकुमार, अदनन्दी, की कथाएँ है। इनमे पुण्यकमों के परिणामों का कथन है।

यहाँ इतना विशेष है कि दु.स्रविपाक मे असत्यभाषी और महापरिग्रही की तथा सुस्रविपाक मे सत्यभाषो और अल्पपरिग्रही की कथायं नहीं है जो चिन्त्य है।

### (घ) तुलनात्मक विवरण --

दिग० और दबे० दोनों के उन्लेखां में इतना तो निश्चित है कि इसमें कमों के दुःखिवाक और सुविवादिक का विश्वेचन रहा है। यदापि इसमें कमों के दुःखिवाक और सुविवादिक का हो विवेचन हैं एत्तु इसको मुलक्ष्वता चित्रय है। समझायाङ्क, नन्दी और विधिमार्गप्रमा के अनुसार काव्यादे के विश्वेचन के उन्लेख नहीं है। स्थानाङ्क में १० अध्ययन हो चतलाए है। यद्याद वहीं केवल कमंत्रियाक शब्द का प्रयोग है, परन्तु वह सम्भवतः सम्पूर्ण विचादकृत का प्रतिनिधि है अध्ययन दुःखिवादक की स्थाप कर केवल कमंत्रियाक और सुर्वादयाक के १०१० अध्ययन पृथक्षकृत्वक किंदान वर्ताना है। स्थानाङ्क के अध्ययनों के साथ स्था-

१. तत्त्वार्थं १.२०, प० ७४।

२ घवला १.१.२, पू० १०८।

३ जयभवला गाया १, पु० १२०।

४. अञ्जाप्रज्ञति गाया ६८-६९, पूर २७०-२७१।

नाञ्जोक १० अध्ययनों का पूर्ण साम्य नहीं है। समबायाञ्ज के ५५वें समबाय मे कहा है—''भगबान् महाबीर अन्तिस रात्रि में पुष्पफळ विषावशाठे ५५ और पापफळ विपाकवाछे ५५ अध्ययनों का प्रतिवादन करके सिद्ध, बुद्ध मुक्त हो गए।'' इस कथन से प्रकृत ग्रन्थ-योजना सगत नहीं बेठती है। उपोद्धात भी इसकी परवर्तिता का सुचक है।

## १२--दुव्टिवाद

### (क) इवेताम्बर ग्रन्थों में---

१. स्थानाङ्ग में — इसके ४ भेद गिनाए है—परिकर्म, सूत्र, पूर्वगत और अनुयोग। 'दृष्टिवाद के १० नामो का भी उत्तरेख है - दृष्टिवाद, हेतुवाद, भूतवाद, तत्त्ववाद ( तत्त्ववाद या त्रयवाद ), सम्यग्वाद, समंवाद, भाषाविचय (भाषाविजय), पूर्वगत, अनुयोगगत और सर्वप्राणभूतजोवसत्त्वसुवाद है। 'दृसके अतिरिक्त उत्पादपूर्व की १० वस्तु और आस्तिनास्त्रिप्रवाद पूर्व की १० चूलावस्तु का उत्तरेख है परन्तु नाम नही गिनाए है। 'दृब्यानुयोग के १० प्रकार गिनाए है— द्रव्यानुयोग, मातृकानुयोग, एकार्षिकानुयोग, करणानुयोग, अपितानिष्तानुयोग, भाषिताभावितानुयोग, बाह्यावाह्यानुयोग, प्राध्वताश्वातानुयोग, वाह्यानाह्यानुयोग, अवर्थानानानुयोग। अरिप्तानीप्तानुयोग। अरिप्तानीपतानुयोग। अरिप्तानीपतानुयोग, वाह्यानाह्यानुयोग, अर्थानुयोग, वाह्यानाह्यानुयोग, वाह्यानाह्यानुयोग, वाह्यानाह्यानुयोग, वाह्यानाह्यानुयोग, वाह्यानाह्यानुयोग की संव्या ४०० वस्तराई है। '

२ समबायाङ्ग में - दृष्टिवाद मे सब भावो की प्ररूपणा की जाती है। संक्षेप से वह ५ प्रकार का है—परिकर्म, सूत्र, पूर्वगत, अनुयोग और चूलिका।

(क) परिकर्म ७ अकार का है — सिंडभेणिका, मुख्यभंणिका, पृष्टशेणिका, अवसाहनभेणिका, वर्षास्त्रभंणिका वित्र महत्व्यां का से १४ मेंद हैं— मातृकापद? एकार्यकपद अर्थपद, राठपद, आकारापद, केतुमूत, राशिबद, एकार्यकपद, अर्थपद, राठपद, आकारापद, केतुमूत, राशिबद, एकार्यकपद, निर्मण, त्रिमुण, केतुमूत प्रतिव्यह, संसारप्रतिव्यह, नत्यावर्त और सिंडबदा। (२ अनुव्यव्यिषका परिकर्म के ११ मेंद्र है—मातृकापद से छेकर पूर्वांक नन्यावर्त तीर तथा मनुष्यबद। (२ -७) पृष्टभेणिका परिकर्म से छैकर शेष सभी परिकर्म—इनके ११-११ भेद है। मूल में इनके भेद नहीं पिनाए है, परन्तु नन्दी में भेदों को गिनाया गया है। सम्भवतः समनायाञ्च के अनुसार इनके भेद मनुष्यभेणिका परिकर्म कर्मव्य समनायाञ्च के अनुसार इनके भेद स्वाध्यक्ष जिम्मान सुसार्य होता परिकर्म स्वसायिक किम्मय सुकर्मा वर्षामा प्रयाचिका परिकर्म स्वसायिक विमाना सुसार्य) है, सात आजीविका मतानुसारी है, छः परिकर्म चतुष्कनयवारों के है और सात त्रेराशिक

१. स्थानाङ्गसूत्र ४१३१।

२ बही, १०.९२।

३. बही १०.६७-६८।

४ बही,१०४७।

५ वहों, ४.६४७।

६ समबा॰ सूत्र ५५७-५७०.

समवायाञ्च के ४६वें समवाय में दृष्टिबाद के ४६ मातृकापदों का उल्लेख है परन्तु उनके नाम नहीं गिनाए है।

मतानुसारी हैं। इस प्रकार ये सातों परिकर्म पूर्वापर भेदों की अपेक्षा ८३ (१४+१४+११+११+ ११+११ + ११) होते हैं।

- (बा) सूत्र —ये ८८ होते हैं। जैसे —ऋजुक, परिणतापरिणत, बहुअंगिक, विजयवर्षा, अन-न्तर, परस्पर, समान, संजूह (संयूष), संभिन्न, अहान्वय, सौविस्तक, नन्द्यावर्त, बहुल, पृष्टापृष्ट, ध्यावृत, एवंभूत, द्वयावर्त, वर्तमानात्सक, समभिक्ड, सर्वतोभ्रद्ग, पणाम (पणाम) और दुष्प्रतिष्ठह। ये २२ सूत्र स्वसमयसूत्रपरिपाटो में छिन्नच्छेदनिषक हैं। ये ही २२ सूत्र आजीविका सूत्र परिपाटो से अध्यित्रचन्द्रिक, है। ये ही २२ सूत्र त्रैराशिक सूत्र परिपाटो से त्रिकनयिक है और ये ही २२ सूत्र स्वस्थय सूत्र परिपाटो से चतुष्कनयिक है। इस तरह कुल मिजकर २२ ४४ ८८ मेर सत्र के हैं।
- (६) पूर्वगत—स्वके १४ प्रकार है—१. उत्पादपूर्व, २. अवायकोवपूर्व, ३. बोर्यअवादपूर्व, ४. बस्तिनगस्त्रिकं, ५. ज्ञानअवादपूर्व, ६ सत्यप्रवादपूर्व, ७. आत्मप्रवादपूर्व, ८. कर्मप्रवादपूर्व, ९. प्रत्यास्वानप्रवादपूर्व, १०. विद्यानुप्रवादपूर्व, ११. प्रवन्तपपूर्व, १२. प्राणापुर्व, १३. क्रिया-विद्यालपुर्व और १४. कोऽबिन्दुसादपुर्व । पूर्व की वस्तुर्द और बुल्किगर्व निम्न प्रकार है—

| पूर्व कमाञ्च | श्वे० वस्तु | दिग० बस्तु | व्दे० चूलिका | दिग० चूलिका |
|--------------|-------------|------------|--------------|-------------|
| 1            | १०          | १०         | ¥            | ۰           |
| 2            | ξX          | १४         | १२           | 0           |
| 3            | 4           | ۷          | 6            | ٥           |
| 8            | १८          | १८         | १०           | 0           |
| 4            | १२          | १२         | 0            | o           |
| Ę            | ?           | १२         | •            | 0           |
| ø            | १६          | १६         | 0            | 0           |
| ۷            | ३०          | ₹•         | 0            | 0           |
| ۹.           | २०          | ₹0         | •            | •           |
| १०           | १५          | १५         | 0            | •           |
| ??           | १२          | १०         | •            | 0           |
| १२           | १३          | १०         | 0            | 0           |
| १३           | ३०          | १०         | o            | 0           |
| १४           | २५          | १०         | e            | ٥           |

मोट—प्रथम ४ पूर्वों की ही स्वे॰ में चूलिकाएँ मानी गई है, शेष की नहीं । दिग॰ में ऐसा कोई उल्लेख नहीं हैं ।

(६) अनुपोध—यह दो प्रकार का है—(क) मुक्तप्रथमानुयोग—हसमें अहंतो के पूर्वभव, देवलोक गमन, देवायु, व्यवन, जन्म, जन्माभिषेक, राज्यवरश्री, शिविका, प्रवज्या, तप, भक्त (आहार) केवल्झानोत्पत्ति, वर्ण, तीर्यभ्रवर्तन, संहनन, संस्थान शरीरउच्चता, आयु, शिष्यगण, गणधर, आर्या, प्रवर्तिनो, चतुर्विध संघ-परिमाण, केवलिजिन, मन-पर्ययञ्चानो, अविधिज्ञाती, सम्बक्- श्रृतक्षानी, वादी, अनुत्तरिवमानों में उत्तम्न होने वाले साबू, सिद्ध, पादपोपगत, जो वहाँ जितने सक्षों का छेदनकर उत्तम मुनिवर अन्तकृत हुए, तमीरज से विप्रमुक हुए, अनुत्तरिविद्यय के प्राप्त हुए, इन महापुरुषों का तथा इसी प्रकार के अन्य मात्र मुरुश्ममानुष्टोग में कहे गए हैं। (ख) महिक्कानुष्टोग —यह अनेक प्रकार का है। जेसे —कुक्करर्राहिका, तोर्षकरर्राहिका, पायर गरिका, वक्ष्यतीगंहिका, दशारपंहिका, वल्देवगहिका, वासुरोवगंहिका, हरिवंद्यगंहिका, अद्यादुः गरिका, तराक्रमंगिहका, विश्वान्तराहिका, उत्तरिवंद्यगंहिका, व्यारपंहिका, वल्देवगृत्य- संविका, तराक्रमंगिहका, विश्वान्तराहिका, उत्तरिवंद्यगंहिका, विश्वान्तराहिका, विश्वान्तराहिका, वल्देवगृत्य- स्विकान्तराहिका, व्यारपंहिका, व्यारपंहिका, वल्देवगृत्य- स्वार्याक्ष्य प्रकार विश्वान्तराहिका, विश्वान्य

(ড) **चूलिका**— आदि के चार पूर्वों की ही (पूर्वों क) चूलिकार्ये है. शेष पूर्वों की नही, यही चलिका है।

अक्टों के कम में यह १२वीं अङ्ग है। इसमें एक श्रृतस्कन्ध, चौदह पूर्व, सख्यात बस्तु, संख्यात चूळावस्तु, संख्यात प्राभृत, प्राभृत-प्राभृतक, प्राभृत-प्राभृतिक हैं। पद सख्या संख्यात लाख है। बोष वचनादि का कथन आचाराष्ट्रक्वत् है।

- ३. नम्बीसूत्र में "—पृष्टिवाद में सर्वभावप्ररूपणा है। नन्दी मे प्रायः समवावाज्य को तरह हो दृष्टिवाद की समय विषयवस्तु बराकाई गई है। कही-नहीं क्रम और नाम में यर्किनिवत् परि- वर्तन दृष्टिगोचर होता है। यहां पृष्टश्रीणका आदि परिकामों के मेर गिनाए हैं जबकि समवायाञ्य मे नहीं हैं। येसे—सुतीय पृष्ठभीणका परिकामं—इसके ११ मेर हैं—पृष्वणाकावपद, केतुमूत, राशिवद, एकन्गण, हिंगुण, त्रिगृण, केतुमृत, प्रतियह, ससार-प्रतियह, नन्दावतं और पृष्टावतां। यहां केतुमृत दो बार आया है। चतुर्य अवगावृश्विषका (अवगावृश्विषका) परिकामं—पृष्णाकावः प्रवादि दश तथा ओगावावता । पंचम से समम परिकाम के प्रथम १० भेद पूर्ववत् होंगे तथा अतिय स्वामायक होगा। येसे क्रमशः—उपसंपादनाततं, विश्व बहुत्वाक्युताक्युतावतं। इस तरह सम-वागायक होगा। येसे क्रमशः—उपसंपादनाततं, विश्व बहुत्वाक्युताक्युताक्युताक्यं। इस तरह सम-वागायक होगा। येसे क्रमशः—उपसंपादनाततं, विश्व बहुत्वाक्यं संस्थात सहल वत्तकाई है।
- ४. विधिमार्गप्रपा में दृष्टिवाद को उच्छिन्न बतलाकर यहाँ कुछ भी कथन नही किया है। (क्र) विध्वस्वार ग्रम्बों में —
- . तस्वार्षवास्तिक में "—दृष्टिवाद में ३६३ जैनेतर दृष्टियों (कुवादियों) का निरूपण करके जैतरिट से उनका खण्डन किया गया है। कोत्करू, काणीविद्ध, कीविक, हिरस्पमू, मांछिएक, रोमश, हारीत, मुण्य, आवलवायन आदि कियावादियों के १८० मेर हैं। मनिवकुमार, कपिल, उल्कूक, गार्थ, स्वाप्तमृति, वाइलि, माठर, मोदगलायन आदि बक्रियावादियों के ८४ मेर हैं। साकत्य, वात्करू, कुर्युमि, सार्यमुख, नारायण, कठ, माध्यन्तिन, मौद, पैप्पलाद, बादरायण, अन्विछ, क्रूचीविकायन, वसु, जैमिन आदि अञ्चानवादियों के ६७ मेर हैं। बांशक, पराधर, अतुकाण, वात्मीक, रोमहांचिण, स्वयदत्त, व्यास, एलापुत्र, औपमन्यव, इन्द्रदत्त, अयस्युण आदि वैनयिकों के ३२ मेर हैं। कुल मिलाकर ३६३ मतवाद हैं।

१. नन्दी सूत्र ५७।

२. विधिमार्गप्रपा पु० ५६।

३ तस्वार्यं १.२०, पु० ७४ ।

दृष्टिबाद के ५ मेद हैं—परिकर्म, सूत्र, प्रथमानुषोग, पूर्वगत और चूलिका । इन ५ मेदों में से केबल पूर्वगत के उरवादपूर्व आदि १४ मेदों का तत्त्वार्थवातिक मे विवेचन है, शेष का नहीं, जो संक्षेप मे किन्न प्रकार है—

- (१) जरपावपूर्व काल, पुद्रगल, जीव आदि हब्यों का जब जहाँ और जिस पर्याय से उत्पाद होता है जसका वर्णन है ।
- (२) अधायणी वर्ष क्रियाबादियों की प्रक्रिया और अङ्गादि के स्व-समयविषय का वर्णन है।
- (३) बोर्यंप्रवाद पूर्व छप्तस्य और केवली की शक्ति, सुरेन्द्र और दैत्येन्द्र की ऋद्वियां, नरेन्द्र, चक्रवर्नी और बलदेव की सामध्यं तथा दुव्यों के लक्षण है।
- (४) अस्तिनास्तिप्रवाद पूर्व-पांच अस्तिकायों का अर्थ तथा नयों का अनेक पर्यायों के द्वारा "अस्ति-नास्ति" का विचार । अथवा छहीं द्वय्यो का भावाभाव-विधि से, स्व-पर-पर्याय से. अपित-अन्तिपतिविधि से विवेचन है ।
- (५) ज्ञानप्रवाद पर्व--पाँचों जानों तथा इन्द्रियों का विवेचन है।
- (६) सरव्यव्यवाद पूर्व-वचनगृप्ति, वचनसंस्कार के कारण, वचनप्रयोग, बारह प्रकार की भाषायें, दस प्रकार के सत्य तथा वका के प्रकारों का वर्णन है।
- (७) आस्मप्रवाब पूर्व आस्मा के अस्तित्व, नास्तित्व, नित्यत्व, अनित्यत्व, कर्तृत्व, भोवतृत्व आदि धर्मों का तथा छः प्रकार के जीवों के मेदों का सयक्तिक विवेचन है।
- '८) कर्मप्रवाद पूर्व —कर्मो को बन्ध, उदय, उपशम आदि दशाओं का तथा उनकी स्थिति आदि का वर्णन है।
- (९) प्रश्याख्यानप्रवाद पूर्व अत, नियम, प्रतिक्रमण, प्रतिलेखन, तप, कल्पोपसर्ग, आचार, प्रतिमा आदि का तथा मुनित्व मे कारण, द्रव्यों के त्याग, आदि का वर्णन है।
- (१०) विद्यानुवाद पूर्व—समस्त विद्याएँ (अंगष्ठप्रसेना आदि ७०० अस्पविद्याएँ और महारोहिणी आदि ५०० महाविद्याएँ ), अन्तरिक्ष आदि आठ महा निमित्त, उनका विषय, लोक ( रज्जुराशि विधि, क्षेत्र, श्रेणी, लोकप्रतिष्ठा), समद्द्यात आदि का विवेचन है।
- (११) कल्याणनामधेय पूर्व—रिव, चन्द्रमा, यह, नक्षत्र और तारागणों का गमन, शकुन व्यवहार, अहँत, बलदेव, बामुदेव, चक्कवर्ती आदि के गर्भावतरण आदि महाकल्याणकों का वर्णन है।
- (१२) प्राणावाय पूर्व—कार्याचिकित्सा, अष्टाङ्क आयुर्वेद, भूतिकर्म, जाङ्गुलिप्रक्रम (इन्द्रजाल), प्राणापान-विचाग का वर्णन है।
- (१३) क्रियाविज्ञाल पूर्व--लेख, ७२ कलायें, ६४ स्त्रियों के गुण, शिल्प, काव्य गुण, दोष, क्रिया, छन्दोविचितिक्रिया और क्रियाफलभोका का विवेचन है।
- (१४) लोकबिन्दुसार पूर्व-आठ व्यवहार, चार बीज, परिकर्म, राशि (गणित) तथा समस्त श्रुत-सम्पत्ति का वर्णन है।

२. षवका में '—अनेक दृष्टियों का वर्णन होने से ''दृष्टिवाद'' यह गुण नाम है। असर, पद-संघात, प्रतिपत्ति और अनुयोगद्वार की अपेक्षा यह संस्थात् संस्था प्रमाण है और अर्थ की अपेक्षा अनन्त संस्था प्रमाण है। इसमें तद्वभय-चरुव्यता है।

ससे कोल्कल, कच्छेबिद्धि, कौिक हरिसमञ्ज भांचपिक, रोमखा, हारीत, मुण्ड, आस्वलायन बादि किवाबादियों के १८० मतों का; मरीचि, कपिल, उच्चक, गाग्दे, ब्याडम्मृति, बांहुलि, माठर, मौद्गलायन आदि अक्रियाबादियों के ८४ मतों का; शाकत्य, वत्कल, कुष्मि, सात्यमृति, नारायण, कण्य, माध्यन्ति, मोर्चलाद, बादरायण, त्येष्टकृत, ऐतिकायन, बसु, जैमिनी आदि अज्ञान बादियों के ६७ मतों का; विश्वस, पाराशर, जनुकणं, बात्मीकि, रोमहर्षणी, सत्यदत्त, व्यास, एलायुन, जौपमन्यु, ऐन्द्रदत्त, अयस्थृण आदि वैनाविकवादियों के २२ मतों का वर्णन तथा उनका निराकरण है। इक्त मिशाक्त २६२ मतों का वर्णन है।

दृष्टिवाद के ५ अधिकार हैं--परिकर्म, सूत्र, प्रथमानुयोग, पूर्वगत और चृलिका।

परिकर्म-परिकर्म के ५ भेद है—चन्द्रप्रज्ञापि, सुर्यंप्रज्ञापि, जम्बूडीपप्रज्ञापि, डीपसागरप्रज्ञपि और व्यास्त्रप्राप्ति। (१) चन्द्रप्रज्ञापि से चन्द्रमा की आयु, परिवार, कृद्धि, गति और बिस्व की ऊँगाई सा वर्णन है। (२) सूर्यंप्रज्ञापिन में सूर्यं की आयु, भीग, उपभीग, परिवार, कृद्धि, गति, बिस्व की ऊँगाई, दिन, किरण और प्रकाश का वर्णन है। (३) जम्बूडीपप्रज्ञापि से जम्बूडीपप्रच्य भीगमृष्ति और वर्ममृष्टी में के मुख्यों, तियंज्ञ्जों, पर्वत, इह, नदी, बेदिका, वर्ण, आवास और अकृष्टिम जिनाल्यों का वर्णन है। (४) द्वीपसागरप्रज्ञाप्ति से चंद्रा प्रवार्ग का वर्णन है। (४) द्वीपसागरप्रज्ञापित से स्वी अजीवद्रव्य (प्रमुक्त), क्रक्ष्पों अगीवद्रव्य (धर्म, अवर्म, आकाश और काल ), भव्यसिद्ध और अमव्यसिद्ध जीवों का वर्णन है। इनके पर्दों का पृथक-पृथक एवरमाण भी बताया गया है।

मूत्र—हममें ८८ लाख पदो के द्वारा जीव अवन्यक ही है, अलेपक ही है, अबता ही है, अमोका हो हं, निर्मुण ही है, सर्वगत ही है अणुप्रमाण ही है, निर्मुण ही है, अतिस्वरूप ही है, पृषिवी आदि पाँच भूतो के समुदायरूप से उत्पन्न होता है, चेतना-रहित है, ज्ञान के विना भी सचैतन है, निश्य ही है, अनित्य ही है, इत्यादि रूप से आत्मा का [पूर्वचक्र के रूप में] वर्णन है। नैराशिक-वाद, नियतिवाद, विज्ञानवाद, शब्दवाद, प्रधानवाद, ब्रव्यवाद और पुरुषवाद का भी वर्णन है। 'कहा भी हैं' के द्वारा एक गाया उद्धत है-'सूत्र के ८८ अधिकारों में से केवल चार अधिकारों का अर्थनिवेंश मिलता है—अवन्यक, नैराशिकवाद, नियतिवाद और स्वसमय।'

प्रमानुयोग—इसमे ५ हजार पदों के द्वारा पुराणो का वर्णन किया गया है। कहा भी है— जिनवंश और राजवंश से सम्बन्धित १२ पूराणो का वर्णन है। जैसे-बहुन्तों (नीर्थङ्करो), वक्रवत्तियों, विद्याधरों, वासुदेवों (नारायणों-प्रतिनारायणो), वारणों, प्रकाशनणों, कृष्वंश, हिन्वंश, इक्ष्वाकुवंश, कार्ययर्थन वादिवयंत्र और नावयंत्र।

१. धवला १.१.२, पु० १०८-१२३ ।

२. धवला १.१.२, पृ० ११३ ।

पूर्वगत--१५ करोड़ ५० लाख और ५ पदों में उत्पाद, व्यय और प्रीव्य आदि का वर्णन है। उत्पाद पूर्व आदि १४ पूर्वों की विषयवस्तु का वर्णन प्रायः तत्वार्यवातिक से मिलता है परन्तु यहाँ विस्तार से कबन है तथा पदादि को संख्या का भी उल्लेख है।

बुख्किला—जलमता, स्वलमता, मावागता, रूपगता और आकाधगता के मेद से जुिलका के भे मेद हैं। (१) ब्रह्मस्ता में जलममन कीर जलस्तमन के कारणमृत मन्त्र, तन्त्र और तणस्वयी आदि का वर्णन है। (२) स्वलमता मे भूमिगमन के कारणमृत मन्त्र, तन्त्र और तणस्वयी आदि का वर्णन है। साहत्विचा और भूमिसमन्त्री शुभाषुम कारणों का भी वर्णन है। (३) मायागता में स्नद्रवाल आदि का वर्णन है। (४) स्पास्त्रा में मिह, धोड़ा. हरिण आदि के आकाररूप से परिणमन करते के कारणमृत मन्त्र, तन्त्र और तपस्वयां का वर्णन है। विवक्तमं, काछ, रूप्यक्रमं, रूप्तक्रमं आदि के लक्षणों का भी वर्णन है। (४) आकाधगता में आकाधगमन के कारणभूत मन्त्र, तन्त्र और तपस्वयां का वर्णन है। का वर्णन है। सभी चुल्किकाओं का पर-प्रमाणभूत मन्त्र, तन्त्र और तपस्वयां का वर्णन है। सभी चुल्किकाओं का पर-प्रमाण २०९८९२०० ४ - १०४९४६००० है।

त्र अवस्वका में "-दृष्टिवाद नाम के १२वं अञ्जाविष्ट मे 'अवधिकार हैं—विन्कमं, मूज, असामुयोग, पूर्वगत और चुलिका। धरिकमं के 'अवधिकार हैं —व्यन्त्रप्रप्रिक्त सुर्वगत और चुलिका। धरिकमं के 'अवधिकार हैं —व्यन्त्रप्रप्रकृति, सूर्वप्रकृति, क्षांत्रप्रकृति, क्षांत्रप्रकृति, क्षांत्रप्रकृति, क्षांत्रप्रकृति, क्षांत्रप्रकृति वीर्वाद उपदेश का अभाव है। 'अस्मान्योग में 'अध्यधिकार हैं व्यविक्त रहें तीर्वं कूरों के पुराणों से सभी पुराणों का अन्तभाव हो जाता है। 'कृष्विक्त के 'अवधिकार हैं—जरुगत् स्वयुक्त, स्वयुक्त, साधायता, स्पायता और आकाशयता। 'पूर्विक्त के 'अवधिकार हैं—उत्पादपूर्व आदि धवलावत्। प्रत्येक पूर्व के कम्पाः '१० १४, ८, १८, १२, १२, १६, २०, ३०, १५, १०, १०, १०, १० वस्तु त् (महाधिकार ) है। प्रत्येक वस्तु मे 'रु-१५ अपूर्वीपद्वार है। पुरुष्टिक वस्तु मे 'रु-१५ अपूर्वीपद्वार है। पुरुष्टिक वस्तु मे प्रत्येक है। क्षांत्रप्रकृति क्षामृत मे 'रु-१४ अपूर्वीपद्वार है। पुरुष्टिक विद्याल क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। पुरुष्टिक विद्याल क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रवृत्य है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति हो। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति हो। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति हो। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति हो। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति है। क्षांत्रप्रकृति हो। क्षांत्रप्रकृति है।

४. अंगप्रमस्ति में - इसमे ३६६ मिथ्यावादियों की दृष्टियों का निराकरण होने से इसे दृष्टि-वाद कहा गया है। पदों की संख्या १०८८५६००५ है। दृष्टिवाद के ५ प्रकार है - परिकमं, सूत्र, पूर्व, प्रमागुरोगा और चृत्किका। यद्यार पहाँ पर पूर्व को प्रथमानुरोग के पहले लिखा है परन्तु विषय-विवेचन करते समय पूर्वों के विषय का विचेचन प्रथमानुरोग के बाद किया है। इसमे सूत्र के ८८ लाख पर कहें हैं तथा इसे मिथ्यादृष्टियों के मतों का विचेचक कहा है। कालवाद, ईश्वरबाद, नियतिवाद बादि को नयबाद कहा है। इसका आधार घवला और जयधवला है।

रै. जयभवना गामा <sup>१</sup>, पु॰ २३, १२०-१३८ ।

२. वही प॰ १३७।

विस्तार के लिए देखें, वही, प॰ १२६।

४ वही पृ० १२०-१२८।

५. एदेसि चोहसविज्जाट्राणाण विसयपस्त्रणा जाणिय कायव्या १--जयधवला गाया १, प० २३ ।

६. अगप्रजासि गाचा ७१-७६ तथा आगे भी, प० २७१-३०४

## (ग ) वर्तमान क्य---

बर्तमान में यह जागम अनुपठक्य है। दिगम्बरों के अनुसार द्वितीय अगायणीपूर्व के चयन-क्रांक्य नामक अधिकार के चतुर्थ गृहह नामक कर्म-प्रकृति के आधार पर बट्खण्डागम की तथा पंचम आनाजवादार्थ के १०वें बस्तु-अधिकार के अन्तर्गत तीसरे पेक्वशियाहड से कशायणाहुट की रचना हुई है जिन पर क्रमता: थवला और जयथवका टीकाएँ उपटब्य हैं।

## (घ) तुलनात्मक विवरण---

यद्यपि वर्तमान में इसके अनुपलब्ध होने से इसकी तूलना करना संभव नही है फिर भी प्राप्त उल्लेखों से जात होता है कि इसमें स्वसमय और परसमय को सभी प्रकार की प्रख्पणार्ये थीं। ग्रन्थ बहुत विशाल था तथा १४ पूर्वों के कारण इस ग्रन्थ का बहुत महत्त्व था। पूर्ववैत्ताओं के ऋमशः ह्रास होने से यह ग्रन्थ लुप्त हो गया। उभव परम्पराओं में इसके कमशः सीण होने की परम्परा के ु उल्लेख उपलब्ध है। स्थानाञ्ज को छोडकर उभय-परम्पराओं मे इसके ५ प्रमुख भेद बतलाए गए है। दिगम्बर परम्परा मे ततीय स्थान प्रथमानुयोग का है और चतुर्थ स्थान पर्वगत का है जबकि स्वेताम्बर परम्परा मे तृतीय स्थान पूर्वगत का है और चतुर्थ स्थान अनुयोग का l दिग॰ अङ्गप्रज्ञित की कारिका मे यद्यपि "पुवं" का उल्लेख स्वे॰ की तरह अनुयोग के पहले किया है परन्तु विवेचन बाद में ही किया है। स्थानाङ्क में चलिका को छोड़ कर ४ भेद गिनाए है। परिकर्म के भेदों की सख्या तथा विषयविवेचन उभयपरम्पराओं में भिन्न-भिन्न है। सुत्र के ८८ भेद या अधिकार दोनों परम्पराओं ने माने हैं। परन्तु धवला में केवल चार भेदों को गिनाया है और शेष की अज्ञात कहा है। समवायाङ्क और नन्दा में इनके ८८ भेदों को गिनाया गया है। समवायाङ्क और नन्दी में अनुयोग के दो भद किए है परन्तु धवलादि में इसे प्रथमान योग कहा है और उसके दो भेदों का कोई उल्लेख नहीं किया है। पूर्वों की संख्या दोनों ने १४ स्वीकार की है परन्तु ६व० न 'कल्याणप्रवाद' और 'प्राणावायप्रवाद' पूर्व को क्रमशः 'अबन्ध्य' और 'प्राणायः' कहा है। चुलिका के ५ भेद दिगम्बरों ने किये है जबकि ऐसा समवायाञ्ज बादि में नहीं है। समवायाञ्ज और नन्दी में प्रथम चार पूर्वों की ही चुलिकार्ये मानी गई है। स्थाना क्र मे दृष्टिवाद के १० नामों का उल्लेख है तथा पूर्वों के ज्ञाताओं का भी उल्लेख मिलता है, परन्तु दृष्टिबाद कं ५ भेदों का उल्लेख नहीं मिलता है। जयध्वला मे पूर्वों के १४ भेदों का कथन करके लिखा है कि इन १४ विद्यास्थानों की विषयप्रऋषणा जानकर कर लेना चाहिए। तत्त्वार्थवार्तिक मे दृष्टिबाद के ५ मेद तो गिनाए है परन्तु विवेचन केवल पूर्वों का ही किया है विधिमार्गप्रपा में इसे उच्छिन्न कहकर इसके विषय में कछ भी नही कहा है।

## उपसंहार—

स्वेताम्बर परम्परानुसार ११ अञ्ज-प्रत्यो के उपलब्ध संस्करण बोर नि० सं० ९८० मे बलभी मे हुई देविद्याणि समाश्रमण की अध्यक्षता में अंतिमक्ष से लिपिबद्ध किए सए थे। श्रुपरस्परा से प्राप्त ये प्रत्य अपने मुल्क्ष्य में यद्यिप पूर्ण सुरक्षित नहीं रह सए थे परन्तु इन्हें सुरक्षित रखने के उद्देख से जिसे जो कुळ याद या उसका संकलन इत वाचना में किया गया था। स्थानाञ्ज, समवायाञ्ज और नन्दी में इन अंग प्रत्यों की जो विदय-सन्त् प्रतिपादित की गयी है उसका उपलब्ध सभी अञ्च प्रन्यों के साथ पूर्ण मेल नहीं है। इससे जात होता है कि बल्भीवाचना के बाद भी कुछ प्रन्य मूल रूप से सुरक्षित नहीं रह सके और जो सुरक्षित रहे भी उनमें भी कई मंशोधन और परिवर्डन हो गए। इिचाद का संकलन बयो नहीं किया गया जबकि उसके सिक्त विध्य-बस्तु समयागड़ और नन्यों में उपलब्ध है। स्थानाञ्च में भी दृष्टिवाद के कुछ संकेत मिलते हैं। समयागड़ जोर नन्दी में कहीं भी उपके उच्छित होने का संकत नहीं है अपितु सभी अंगों को हिन्दुओं के बेदों को तरह नित्य बतलाया है। विधिमार्गप्रया जो १३-१४ वी शताब्दी की रचना है उममे अवस्य दृष्ट्याद को खुष्टिक्य बतलावा है। विधिमार्गप्रया जो १३-१४ वी शताब्दी की रचना है उममे अवस्य दृष्ट्याद को खुष्टिक्य बतलाकर उसकी विध्यवस्तु की चर्चा नहीं है। विधिमार्गप्रया के लेवक के समक्ष बतनात काता है। यापि यह नन्दी पर आधारित है वरन्तु उसमे पूर्णकर से नन्दी वा आध्य नहीं किया गया है। समवायाङ्ग के १० समवायों और धुनावनार के सन्दर्भ में विधिमार्गप्रया (वश्वम चुप है), जबकि स्थानाङ्ग के १० समवायों और धुनावनार के सन्दर्भ में विधिमार्गप्रया (वश्वम चुप है), जबकि स्थानाङ्ग के १० स्थानों का स्था उल्लेख करता है। समवायाङ्ग की १ नन्दी मे इन रोनो वातो का स्थान उल्लेख है। इससे समवायाङ्ग की विध्यवस्तु विधिमार्गप्रपार के मनदी मे इन या नहीं। यह चिन्द्य है।

दिगम्बर परम्परानुसार बीर िंग स० ६८३ के बाद श्रुत-परम्परा का उच्छेद हो गया परन्तु दृष्टिबाद के श्रीवाध के जाताओं के हारा रिचत पट्चण्डामम और क्यायपाहुट ये दो प्रम्ब लिखे गये। विश्व स्वत्य त्य कर क्षेत्र के श्रीवाध के जीताओं के हारा रिचत यह पट्चण्डामम और क्यायपाहुट ये दो प्रम्ब लिखे गये। इन कम्बी में तथा इनके पूर्ववर्ती प्रम्ब तरवाध्वाचितिक में हारवा आगों की जो विषयवस्तु मिलती है उससे उपलब्ध आपमों का पूर्ण मेल नहीं है। कई स्थले पर तो स्वेताम्बर बड़ो में बतलाई गई विषयवस्तु से भी पर्यास क्यार है। पदस्वाचा आदि में संबंध साम्य नहीं है। वृद्धिवाद की विषय- समु वलाओं तथा व्यवस्त्र में स्थलि क्या है। विषय- समु वलाओं के प्रमेण इनका विश्व है कि उनके पास यो प बड़ा है। इससे जात होता है कि उनके पास योप बड़ा हो। परम्पा कुछ न कुछ अवस्य रही है अन्यधा व स्मूच के दिश्व है। विषय विश्व होता है कि उनके पास योप बड़ा हो। परम्पा कुछ न कुछ अवस्य रही है अन्यधा व स्मूच के दिश्व है। विश्व विश्व हो पाय जाता। है। विश्व हो। है कि उनके पास योप बड़ा हो। विश्व हो। हो लिखते। समबायाङ्ग और नन्दी में इसके जो ८८ मेदों के विश्व हवदेश नहीं पायं जाता। ऐसा नहीं लिखते। समबायाङ्ग और नन्दी में इसके जो ८८ मेदों के विश्व हवदेश नहीं पायं जाता।

प्यारह अङ्ग प्रन्यों का दृष्टिवाद से पृथक् उल्लेख दोनों परम्पराओं में प्राप्त होता है। दोनों ने दृष्टिवाद में स्वसमय और परसमय-सम्बन्धी समस्त विवय-प्रक्ष्यण मानी है। प्यारह अङ्गो को विवास्यों ने स्वसमय-प्रक्ष्यक कहा है । केवल सुनहृताङ्ग को परसमय का भी प्रक्ष्यक वत्तवाया है। वेता-स्वर्ण ने सुनकृताङ्ग समाना स्वर्ण से है। वेता-स्वर्ण ने सुनकृताङ्ग समाना स्वर्ण से स्वर्ण का प्रक्ष्यक व्यवस्था को प्रक्ष्यक व्यवस्थक स्वर्णाक्ष वोत्तवा है। व्यवस्थका में उक्त आतायमं की १९ कथायें

 <sup>&#</sup>x27;सुत्ते ब्रह्मसीदि अत्याहियारा । ण नेति गामाणि जाणिण्जति, मगहि विनिट्श्वएमाभावादो ।
 जत च—
 अद्वासी-बहिसारेसु व उन्हमहिसारमान्यणिहेमो ।
 पदमी अर्ज्ञयण विदिशो तेरामिमाण नोठकते ।। १६ ॥

तिदयोय णियह-पनसे हवद चटत्यो ससमयिम ।—चनका १.१.२ पृ० ११३

जेणेवं तेणेक्कारसण्हमंगाणं वत्तव्य ससमओ ।—जयभवका गाथा १, पृ० १२०

सभवत उसके १९ अध्ययनों की बोधक है जो बहुत महस्वपूर्ण कथन है। इसी प्रकार प्रतिक्रमण प्रत्वक्रमण प्रत्वक्रमण प्रवास मो में सुमहताङ्ग के २३ अध्ययनों के नाम आए हुए है जो समस्वायाङ्गोक अध्ययनों से प्रयोस साम्य रखते हैं। उपलब्ध द से ११ तक के अङ्गों में नथा की प्रयानता है। व्याख्याप्रज्ञांकि में गौतम, अनिम्मृति और वायुमृति के नाम आना और सुधमों का नाम न होना चिन्त्य है। इसी प्रकार प्रदान्ध्याकरण में जम्मू स्वामी का नाम तो है दरनु सुधमों का नाम न हो है। प्रत्वक्राकरण को मण्डपूर्ण के नाम आना और सुधमों का नाम नही है। प्रत्वक्राकरण को मण्डपूर्ण को स्वाम प्रदेश है। इस सम्य है कि इनमें कुछ प्राचीन क्या सुरक्षित हो। स्थानाञ्ज और समवायाङ्ग को जो विषयवस्तु दिग० धवला आदि में मिलती है और जो वर्तमान पण्डमों में उपलब्ध है उममें बहुत अन्तर है। सम्य है ये भी परवर्ती रचनाएँ हो। इसमें ऐसे भी बहुत से लेकिक विषय आदि आ मये है जिनका इनमें समावेश करना अधिक्रत नहीं या। वर्तमान प्रदन्तव्याकरण प्रदर्गों के उत्तर के रूप में नहीं है। विधिमार्गप्रपा जो बहुत वाद की रचना है उसमें स्थानाङ्ग के १० स्थानों का तो उत्लेख है परन्तु समयायाङ्ग के १० समवायो और अवासता इसी स्थानाङ्ग के १० स्थानाङ्ग को स्थान से से अपनायाङ्ग के स्थान होनों है। मदल होत वाद से में लग्न हो स्थानाङ्ग के १० समवायो और अवासता इसी से उत्तर होते है। अवासता स्थान से में जनित प्रचार के है। स्थान हो। यही स्थित सामार्थक्या, उपासकद्या आरि को है। यही स्थित सामार्थक्या, उपासकद्या आरि को है।

इन सभी कारणों से जात होता है कि उपलब्ध आचाराङ्ग और सूत्रकृताङ्ग के प्रथम भूतस्वरूप अधिक प्राचीन है। शेष में परवर्ती आचारों के कबनों का अधिक समावेश है। इतना होने पर भी उपलब्ध आगम हमारे लिए बहुत उपयोगों है। दिगम्बरों ने इनको सुरिवित करने का प्रयत्न न करके बहुत बड़ी भूल की है। सभी प्रन्यों का पूथक् पूषक् समालीचन करके इनकी समयसीमा तथा विषय-वस्तु की मूलकृषता का विस्तार से निर्धारण अपेक्षित है। जो उभय परम्परा की मान्य हो।

> रीडर, संस्कृत विभाग, का० हि० वि० वि०, वाराणसी

## श्रमण जान-मीमांसा

-- पोदेनर भागचन्द्र जैन 'भास्कर'

अपना संस्कृति में सम्यक् ज्ञान का उतना हो महत्त्व है जितना सम्यक् वारित्र का। ये सम्यक् ज्ञान और सम्यक् चारित्र सम्यन्दर्शन पर प्रतिष्ठित रहते हैं इसिक्ट निर्वाण को साथना इन सीनों महास्तमभों पर अवस्थित है। महाबीर और चुद होनो महापुरुषों ने स्तनत्रय और आष्टाङ्गिक मार्ग को इसी उद्देश्य से प्रतृत किया था ताकि जीवन में साथ्य और साथन अधिकाधिक विशुद्ध एक सक्षे। इसिक्ट उन्होंने परीक्षाबादी होने के किए आग्रह किया है।

आत्मा अथवा चित्त का गृण 'विजानन' माना गया है, जहां विजानन होना हे वहां दर्शन भी होता है। बत: जान और दर्शन आत्मा का गृण है। पर पदार्थों का ज्ञान होने पर साकार होने के कारण जमे जान कहते है और जब वह मात्र चैतन्य स्परहता है तब उसे दर्शन कहते है। यह दर्शन निराध्य और चैतन्य कारर रहता है। एक पदार्थ से दूसरे पदार्थ के उपयोग मे प्रवृत्त होने के बीच की निराकार अवस्था दर्शन है। बौद्धर्यन मे द्रेश निराकार अवस्था दर्शन है। बौद्धर्यन मे द्रेश निर्वक्त्यक बहा गया है। जैन दर्शन इसे प्रमाण कीट से बाहर मानता है। दर्शनोपयोग निराकार और निविक्त्य होता है जबकि जानोपयोग सकार और सविक्त्यक होता है। दर्शन मे मता को मात्र प्रतीति होनी है और उपका निर्णय ज्ञान करता है।"

#### ज्ञान अथवा प्रसाण

ज्ञान प्रमा का साक्षात् साधकतम होता है। जैन-बौद्ध दर्शन मे इन्द्रिय सिवरूष आदि को प्रमाण नहीं माना गया क्योंकि वे स्वयं अचेतन है। प्रमाण लक्षण की तार्किक परपा का प्रारंभ कणाद से होकर अक्षपाद, वास्त्वायन, वास्त्वितिम् और उदयनावायं तक पहुँचा। त्याय-वेशियक परंपरा में कारण-शुद्ध पर विचार करते हुए विषय बोधक कर्य पद का सिविशे क्या गया पर स्वप्रकाशकरक और अपूर्वता का सिविशे हो हो सका। भीमांतक परंपरा ने अपूर्वता का सिवशे तही हो सका। भीमांतक परंपरा ने अपूर्वता का राज्य हो हो सका। भीमांतक परंपरा ने अपूर्वता का राज्य विशेषक परंपरा में किया गया दोश को दूर कर दिया वही दूसरी और बौद्ध देगरा को भी अंगीकार कर लिया। अभी तक त्याय-वेशियक और मीमांक परंपरा ने स्वप्रकाशकरक को कोई स्थान नही था। बोढ़ नेशियकों हस कमी को पूर्ति की। विक्नाग ने प्रमाण के लक्षण में "स्वर्सवित्त" शब्द देकर इसका सूत्रपात किया। विज्ञान वाद को स्थापना का प्रमाण के लक्षण में "स्वर्सवित्त" शब्द देकर इसका सूत्रपात किया। विज्ञान वाद को स्थापना का यह फल था। धर्मकीर्ति ने 'विसंवादित्व' विशेषण से बास्त्यायन और कुमारिक की बात कह दी तथा खांतरित्त ने दिव्हनाग और धर्मकीर्ति को एकिंगत करके परिसाधा बना देशे।

जैन परंपरा में समन्तभद्र और सिद्धसेन ने स्वपरावभासक पद से प्रमाण के रूक्षण की कभी की पूर्ति कर दी, यद्यपि बौद्ध नेयायिकों ने इसका पहले ही आमास करा दिया था। अकलक ने धर्म-

१. सन्मतिप्रकरण, २-१, न्यायविनिध्यय, १-३, सर्वार्थसिद्धि, २-९,

कींति का अनुकरण कर प्रमाण के लक्षण में 'अबिसंबारिक्षानम्' पद नियोजित किया। उनकी दृष्टि यह थी कि अबिसंबारल प्रमाण की शते होना चाहिए। जैसे इन्नादि में क्य, रस, गंघ आदि के होने पर भी गन्ध के आधिक्य के कारण उसे गन्धवान हहा जाता है। इन्द्रिय द्वारा ज्ञात तिवय इसना प्रमाणिक नहीं हो सकता। इसलिए उनकी परोक्ष के अन्तर्गत रखा है। अबिसंबादो ज्ञान वहीं कहलाता है जिसमें बाह्य पदार्थ की यथावत् प्रतीति अववा प्रदार्श हो। अबिसंबादो ज्ञान वहीं कहलाता है जिसमें बाह्य पदार्थ की यथावत् प्रतीति अववा प्राप्त हो।

अकलक के पूर्व बौद्ध परम्परा की सीजान्तिक और विज्ञानवादी शाखाओं ने ज्ञान का धर्म "स्वसंवेदिख" स्वीकार कर लिया था। इसलिए दिङ्नाग ने "स्वसंविदित्ति" को ही प्रमाण का फल बनाया है।

उत्तरकालीन आचार्यों में विद्यानन्द, हेमचन्द्र, माणिक्यनेदि आदि प्रायः सभी आचार्यों ने अकलंक की परंपरा को सुरक्षित रखा। प्रभाचंद ने घारावाहिक ज्ञान को अप्रामाणिक बताने के लिए 'अपूर्व' शब्द का संयोजन किया।

प्रमाण के लक्षण में जैनाचार्य बौद्धानायों से उपकृत हुए हैं। अगृहीतग्राहि—'अपूर्वार्यक विशेषण भी बौद्धों को ही देन है। विद्यानन्द ने 'अविनवाद' के खण्डन करने का प्रयत्न अवस्य किया पर उन्होंने जहाँ कही उसे स्वीकार भी किया। बस्तृतः स्वांध्यनसाय और अविसंवादि गर्व्यों को है विशेण अन्तर नहीं था। प्रमाण को स्वपरावमासक होना आवस्यक है। जैन-वौद्ध, दोनों का को अग्राण मानते हैं यर बौद्ध निविक्त्यक काल को ही प्रमाण मानते हैं और यही दोनों के बीच विवाद का विथय रहा है। सिवकत्यक को यदि अप्रमाण माना जाय तो अनिध्यत अर्थ का शाहक न होने से तो अक्तर्यक की दृष्टि में अनुमान भी प्रमाण कोटि से बाहुर हो जायगा। बौद्धों ने इसके उत्तर में कहा कि इस स्थित में तो पूर्व निश्चित अर्थ को स्मृति भी प्रमाण केटि ने इसके उत्तर में कहा कि इस स्थित में तो पूर्व निश्चित अर्थ को स्मृति भी विश्वष्ट झान कराती है तो वह भी प्रमाण है। इतने विवाद के वावजूद दोनों दाशनिक स्वप्रत्यक्षवादी हैं और आरमा-ज्ञान में अमेदवादी है।

जैन दर्शन कारक व्यवहार को कित्यन मानते है। वह प्रमाण कोटि से बाहर है। एक हो बस्तु को हम विवसा के भेद से कर्ता-कर्म-करण आदि निश्चित करते हैं। इस विवसा मे जैन दार्शानक अनेकान्तात्मकता को आधार मानकर ततु ततु व्यवहार को कारण मानते हैं जबिक बौद्ध दार्शानक विवसा के मूळ मे वासना को स्वीकार करते है।

ज्ञान और सुख मे क्या मेद है यह भी विवाद का विषय रहा है। धर्मकीति के अनुसार ज्ञान और सुख मे कोई मेद नहीं क्योंकि विज्ञान और सुख को उत्सीत के कारण समान है। जेन दार्थानिक इस तथ्य को द्रव्याधिक दृष्टि से तो स्वीकार कर छेते है पर पर्यायदृष्टि से वे यह वहते हैं कि ज्ञान और सुख एक ही आराम को भिन्न-भिन्न पर्याय है। अतः उन्हें एकान्तिक रूप से भिन्न या अभिन्न नहीं कह सकते। वे क्याधित भिन्न-हैं और क्याधित अभिन्न है। जैन-बौद्ध, दोनों दर्शन सुखादि को चैतन्यरूप और स्वसीविदित मानते हैं इसमें कोई विवाद नहीं। "

जैन बौद्ध दोनों ने सिन्नक वं को प्रमाण नही माना । र सिन्नक वं के प्रकारों में समवाय विशेष

१ प्रमाणवार्तिक, २,३१९; न्यायावतारवार्तिकवृत्ति, पृ० १७।

२. न्यायावतार वार्तिकवृत्ति, पु॰ २०; प्रमाणवार्तिक २.२६८ ।

न्यामकुमुदबन्द्र, q॰ २९: प्रमाणवातिक, २.३१६, विशेष देखिये लेखक को युस्तक ''जैन दर्शन और संस्कृति का दिल्लास, पु॰ १९०।

विवाद का कारण रहा है। धर्मकीर्ति आदि बौद्धाचार्यों ने समवाय को निम्न कारणों से अस्वीकार किया है—

- वह अतीन्द्रिय है, प्रत्यक्षप्राह्म नहीं । अवयव विषयक प्रतीति वासना वश होती है, यस्तकत नहीं ।
- प्रतीति के मूळ में आधाराधेयभाव या तत्मूळक समवाय न होकर कार्यकारण-भाव है।
- इड्रय और गुण का भी भेद नहीं है । इसलिए 'घटे रूपम्' इस प्रतीति के बल पर भी समवाय सिद्ध नहीं होता । समवाय के अभाव में भी यह प्रतीति बनी रहती है ।
- ४. समवाय यदि स्वतन्त्र पदार्थ है तो उसका सम्बन्ध दूसरे द्रथ्य से कैमे हो पायेगा ? एक और समवाय मानने पर अनवस्था दोष होगा ।
- ५. मीमांसकों का रूपरूपित्व भी लगभग ऐसा ही है।
- ६ सांख्यों ने भी समवाय का खण्डन किया है।

जैन दार्शनिक भेदाभेदवादी हैं। वे नैयायिको के समवाय के खण्डन मे बौद्धाचार्यों का ही अनु-करण करते हैं। उनके मत से समवाय द्वव्य का एक पर्याय मात्र है।

जन-बौदों ने सिंवकर्ष को समान आधार पर प्रमाण नहीं माना । बौदों ने तो श्रोत्र को भो अत्राप्तकारी माना है। कुमारिक ने इन्द्रियों के व्यापार को तिश्वकर्ष कहुकर सिश्ववर्ष का अर्थ ही बदक दिया। यहाँ संप्रयोग का अर्थ है निक्कृत देश दिया। उनके अनुसार योग्यता। जैनों ने इसी को स्वीकार किया है पर योग्यता का अर्थ हूसरा कर दिया। उनके अनुसार योग्यता का अर्थ है— ज्ञानावरण के दूर होने से उत्पन्न शक्ति विशेष । यही ज्ञान का कारण है। "

प्रमाण के संदर्भ में बौद्धदर्शन द्वारा मान्य निर्विकत्यक ज्ञान की भी चर्चा करना आवश्यक है। वस्तु का स्वरुषण भीर सामान्य रुखण के अनुमार प्रभाण के दो मेद है—प्रयक्ष और अमुमान। करना में रिहृत निर्भ्रान ज्ञान को प्रत्यक्ष कहते हैं और अभिन्नार अयों एव्य विशिष्ट प्रतीति को करना कर रिहृत निर्भ्रान ज्ञान को प्रत्यक्ष कहते हैं और कि प्रत्यक्ष से शब्दसंक्ष के के तह स्विधिक है इनिष्ठ प्रथ्यक्ष में शब्दसंक्ष अर्थ का ग्रहण संभव नहीं है। नाम देते-देते वह विकीन हो जाता है। तब हम उसे सविकत्यक के से कह सकते हैं है और फिर अर्थ में शब्दों का रहना संभव नहीं है और निर्भाव को शब्द के आवार को संवन्य ही है। ऐसी दशा में अर्थ से उत्पन्न होने वाले ज्ञान में ज्ञान के उत्पन्न न करने वाले शब्द के आवार को सार्य के सिर्म के से रह सकता है? क्योंकि जो जिलका जनन नहीं होता. वह उसके आवार को सार्य नहीं करता। जैसे रस से उत्पन्न होने वाला रमजान अपने जजनक रूप आदि के आवार को सारण नहीं करता। जैसे रस से उत्पन्न होने वाला रमजान अपने जजनक रूप आदि के आवार को सारण नहीं करता। जैसे इस अर्थ के आकार को सारण नहीं करता। जीर इन्द्रिय ज्ञान केवल नील आदि अर्थ से ही उत्पन्न होता है, शब्द से उत्पन्न नहीं होता। तब वह सब्द के आवार को सारण नहीं करता। तब वह शब्द श्रहां के सारण को सारण नहीं करता। तब वह शब्द श्रहां के सारण को सारण नहीं करता। तब वह शब्द श्रहां के सारण की स्वस्त के अनुसार को बहु सारण नहीं करता। तब वह स्वस्त श्रह के स्वस्त से से सुष्ट सुद से अर्थ के सारण की स्वस्त के अनुसार को सह सारण नहीं होता। वह उत्पन्न श्रहक नहीं होता (वतः) ज्ञान वर्ष से सुष्ट सुद स्व

१. तस्वार्यंश्लोकवार्तिक पु०२०।

२ न्यायकुमुदचन्द्र, पृ०३१।

बाचक रूप से प्रहण करता है, वही सविकत्पक है, अन्य नहीं । यह बात प्रत्यक्ष ज्ञान में संभव नहीं है। अत: निविकत्पक प्रत्यक्ष ही प्रमाण है।

जैन दार्शनिक इसे स्वीकार नहीं करते । उनके मत में निश्चयात्मक सविकल्पक ज्ञान ही प्रमाण है । ज्ञानदैतवादी, संवेदनादैतवादी बौद्धों का खच्डन करते हुए उन्होंने कहा कि निविकल्पक ज्ञान निराकार होने से लोक-व्यवहार चलाने में असमये होते हैं और उससे पदार्थ का निश्चय भी नहीं होता । जो स्वयं निश्चयात्मक नहीं है वह निश्चयात्मक ज्ञान को उत्तम्न कैसे कर सकता है । अदा निश्चवल्यक प्रयाण प्रमाण नहीं ।

सिष्याक्षान को प्रमाण कोटि के अन्तर्गत नहीं रखा जा सकता । संशय, विपर्यय और अन-ध्यवसाय में से विपर्यय ज्ञान के विषय में मतमेद अधिक है। चुक्तिका होते हुए भी उसमें रजतज्ञान कैसे हो जाता है ? यह प्रस्त चार्तिकों के समक्ष रहा है। बाह्यार्थवादों और अद्वैतवादी दार्शनिकों ने इस प्रश्न का समाधान अपने-अपने ढुंग से किया है।

सौत्रान्तिक और माध्यमिक दार्शोनकों ने विषयंयज्ञान को 'असल्स्थातिवाद' माना है। उनके अनुसार सीप में ''यह चाँदी है'' यह प्रतिभास न झान का धर्म है और न अर्थ का। सुपुप्ति अवस्था मे होने वाले प्रतिभास के समान यह प्रतिभास असत् का हो प्रतिभास है। वस्तु का स्वभाव ही निः-स्वभाव है।<sup>९</sup>

परन्तु जैनाचार्य इसे नहीं मानते । उनका कहना है कि आकाशकुसुम की तरह असत् का प्रतिभाम होना हो मंभव नहीं है। ज्ञान और अर्थ में वैचित्र्य माने बिना भ्रान्ति का जन्म हो नहीं सकता अतः असल्स्यातिवाद ठीक नहीं।

योगाचारबादियों ने इस विपर्ययक्षान को आत्मस्थातिवाद कहा है। उनके अनुसार भ्रम दो प्रकार के हैं—मुख्य भ्रम और प्रातिमासिक भ्रम । सभी ज्ञान भ्रान्त होते हैं पर हम उन्हे अभ्रान्त मानकर चलते हैं। सीप में 'यह चाँदी हैं' यह ज्ञान का ही आकार है जो अनादिकालीन अविद्या वासना के बल से बाहर में प्रतिमासित होता है। इसिलए इसे आत्मस्थाति कहा जाता है। सवि-कल्प ज्ञान वस्ततः इत्रियजन्य नहीं बल्कि मनोजन्य है।

जैनाचार्य इसे स्वीकार नही करने । यदि अनादि अविद्या वासना के कारण स्वास्पनिष्ठ ज्ञाना-कार का प्रतिभाग बहिःस्थित रूप से हुआ मानते हैं तब तो यह विगरोत स्थाति ही हुई, क्योंकि ज्ञान से अभिन्न चौदी वगैरह के आकार का विपरोत रूप से अर्थात् बहिःस्थित रूप से अध्यवसाय होता है ।

जैन दक्षन नेयायिकों के समान विषदीस्थातिवादी है । उसके अनुसार इन्द्रियादि दोष के कारण शुक्तिका मे रजत का प्रत्यय होता है । बाह्यायं रजत नहीं, शुक्तित्रा है । अलएव यह प्रत्यय विषयेय है।\*

इस प्रकार जैन दार्शीनक ज्ञान को स्वसंवेदी मानते हैं। उनके अनुसार पदार्थज्ञान के लिए

१. न्यायकुमुदचन्द्र, पृ०४६, न्यायविनिश्चय, पृ०११; तत्त्वमंग्रह. पृ०३९०; जैन न्याय, पृ०६४-६५ ।

२. राजवार्तिक, १.१२।

३ प्रमेयकमलमातंण्ड, पु० ४९; न्यायकुमृदचंद्र, पू० ६०।

४ राजवातिक,१.१२। १२

बम्य ज्ञान के सहायता की बबस्यकता नहीं। ज्ञान 'स्व' को जानता है इसलिए 'वर्ष' को जानता है। 'स्व' को न जानने वाला 'बर्प' को नहीं जान सकता। स्वसंवेदन को ही प्रत्यक्ष कहा जाता है।

**अब हम पश्चज्ञानों की तु**लना पर पहुँचते हैं।

### ज्ञान के भेद

### मतिज्ञान और चित्तवीयि

पदार्थज्ञान-प्रक्रिया के क्षेत्र में जैन दर्शन का मतिज्ञान और बौद्धदर्शन की चित्तवीय दोनों का समान महरू है। दोनों दर्शनों में सामान्य व्यक्ति के ज्ञान में पदार्थ का निष्कर्योकरण किस प्रकार होता है और उसे कितनी अवस्थायें पार करनी पड़ती हैं, इसका सामृचित ज्ञान मतिज्ञान और चित्त-वीषि के माध्यम से हो हो पाता है। इन दोनों की तकना यहाँ दृष्ट्य है।

### मतिज्ञान

जैनदर्शन के अनुसार मितज्ञान और श्रुतज्ञान प्रत्येक जीव मे होते हैं। मितज्ञान 'पर' की सहायता से उत्पन्न होता है और इस पर में जड रूप हट्टग, हिन्दगी, मन, आलोक, उपरेश आदि बाह्य निमित्त प्रमुख हैं।' इस ज्ञान को परोज़ कहा गया है। अकलंक ने हमी को एकदेश एकदेशतः स्पष्ट होने के कारण सांध्यानदारिक अत्यक्ष कहा है।'

सांख्याबहारिक प्रत्यक्ष के चार भेद हैं—अवयह, ईहा, अवाय और धारणा। सत्ता का प्रति-भास होने पर मनुष्यत्व झांदि रूप से सर्थयंद्वण 'अवयह' है । चलु झांदि इन्टियों और घटांदि पदार्थों का जब प्रथम सम्पर्क होता है तब उसे 'दर्शन' कहते हैं। इन प्रकार का दर्शन चस्तु के सामान्य रक्कण को प्रहण करता है। बाद में वस्तु के आकार आदि का निर्णय होने पर उसी ज्ञान को अवग्रह कहा गया है। अवयह के दो भेद हैं—कर्यजनावयह और अर्थावयह। चस्तु का अर्थाव प्रकार क्षेत्रचा व्यवह इति है। वे इन्द्रियों विषय से सम्बद्ध होकर ही उसे जानती है। अर्थावयह से पांची इन्द्रियों और मन से होता है। विशेषतः चलु और मन अप्राप्त अर्थ को प्रहण करते है। वोरसन ने दो अन्य नाम सुझाये हैं—विश्वयत्व हु और अविध्यत्वयह। विश्वद्रत्यक्ष निर्णयात्मक होता है और वह इंह्यि ज्ञान की उत्पत्ति में कारण बनता है। अविश्वय्वयह में भाषादि विश्वयों का ग्रहण नही हो पाता, पुष्य मात्र का ग्रहण होता है। ' यहां अकल्क आदि आचार्यों ने अवयह को निर्णयात्मक ही माना है। दर्शन की स्वयह के स्वरूप के विषय में भी इसी प्रकार आचार्यों की मान्यताओं में मतभेद है जिन्हें हम यहाँ चर्यों की प्रवर्ष की वय्य नही बना रहे हैं।

'यह मनुष्य है' ऐसा जानने के बाद उसकी भाषादि विशेषताओं के कारण यह संवेह होता है 'यह पुष्व दिल्ली है या पश्चिमी', इस त्रकार के संशय को दूर करते हुए 'ईहा' ज्ञान की उत्पत्ति होती है। उसमें निर्णय की ओर सुकाव होता है। यह ज्ञान जितने विशेष को जातता है, उत्तम वह निव्ययस्पक है। जतः होते संवयस्पक नहीं कह सकते। 'यह मनुष्य दक्षिणी होना चाहिए' इस

१. सर्वार्थसिद्धि, १.११।

२. लघीयस्त्रय कारिका, ३।

३. घवला, ९, पृ० १४४-१४५ ।

प्रकार सद्भूत पदार्थ की बोर सुकता हुआ ज्ञान 'ईहा' है। 'ईहा' ज्ञान के बाद आरमा मे श्रहण-शक्ति का इतना विकास हो जाता है कि वह माथा आदि विशेषताओं द्वारा यह ययार्थ ज्ञान कर स्रेता है कि 'यह मृतुष्य दक्षिणी ही है'। इसी ज्ञान को 'अवाय' या 'अपाय' कहा जाता है। इसके बाद अवाय द्वारा गुलित पदार्थ को संस्कार के रूप मे धारण कर लेना ताकि कालान्तर में उसकी स्मृति हो सके, धारणा है। पदार्थ ज्ञान का यही कम है। ज्ञात वस्तु के ज्ञान में यह कम बड़ी दुत गति से चलता है।

### चिसबीचि

चित्त परम्परा को चित्तवीयि कहते हैं। १ चित्त को विभिन्न स्थितयों से परिचित होने का यह सुन्दर साधन है। बौद्ध दर्शन मे पदार्थों को छः मागो में विभाजित किया गया है—चक्षु, श्रोत्र, धाण, जिल्ला, स्पर्श (काय) और मन। इस प्रकार यहाँ पदार्थ-लान को प्रक्रिया छः प्रकार से मानो जातो है—चक्षुद्वारवीथि, श्रोत्रद्वारवीयि, हाणद्वारवीथि, जिल्लाहारवीथि, कायद्वारवीयि एवं मनोद्वारवीयि। प्रथम पाँच वीचियां बाह्यालम्बन को लेकर प्रवृत्त की है। ये बाह्यालम्बन चार प्रकार के है—अतिमहद्द सहद, परीत्त (जल्लपूधम) और अतिपरीत्त । आलम्बन के अमिनियात से लेकर उसके निरोध तक होने वाले चित्तवारों को गणना के आधार पर ये नाम दिये गये है। १

डन वीधियों को अभिधमं मे दा भागो मे विभाजित किया गया है—पंचढारवीधि और मनोद्वारवीधि। दोनों का पदार्थज्ञान प्रक्रिया मे उपयोग होता है। पंचढारवीधि में पाँच इन्द्रियों से यह किया होतो है। यह कोई परिचित मनुष्य है और अमुक नाम का है; ऐसा ज्ञान होने के पूर्व निम्निलिखित मानसिक और इन्द्रियगत कियायें होती है—

- श. मवंग- चक्षु इन्द्रिय के क्षेत्र मे रूपालम्बन के आने के एक क्षण पूर्व की मानिसक दशा।
   इसमे मन प्रवाह रहित होता है। इसे अतीत अर्थग भी कहते हैं।
- २. भवंग चलन-इन्द्रिय पथ मे विषय के आते ही मन प्रकम्पित हो उठता है।
- ३, भवंग विच्छेद-मन का पूर्व प्रवाह समाप्त हो जाता है, उपस्थित आसम्बन के कारण।
- ४ पंच द्वारावजन-६सके बाद चित्त प्रवाह आलम्बन की ओर अभिमुख होता है और पाँचों इन्द्रियां उसे प्रहण करने के लिए सजग हो उठती है।
- ५ व्यवसुविञ्जाण-वक्षु के क्षेत्र मे रूपालम्बन के आने पर चक्षु इन्द्रिय अपना कार्य करने लगती है। इस कार्य मे चक्षु द्वारा रूप का स्पर्शात्मक दर्शन मात्र चक्षु विज्ञान कहलाता है।
- ६ सम्परिच्छन्न-चसु विज्ञान के बाद मन उस विषय को ग्रहण करने के लिए प्रवृत्त होता है। इस स्थिति में 'यह कुछ हे' इतना मात्र वह जान पाता है।
- सन्तीरण— पूर्व दृष्ट विषय के वर्ण, आकार, प्रकार आदि के विषय में सम्यक् विचार करना !
- ८. बोहुपन— इस अवस्था मे मन उस पदार्थ का निर्धारण कर लेता है। मन की यह विनिद्ध-यात्मक प्रवृत्ति है।

१, ब. सं. प. दी, पृ० १२१।

२. अ.सं-विभा.पृ.१०५।

 . अवन- शीघ्रता के साथ गमन को जवन कहते है। इस अवस्था में मन का ज्ञात आलम्बन के साथ ग्रहण-त्याग के रूप में सीधा परिभोगात्मक संबंध हो जाता है।

तबारमण— इस अवस्था में मन आलम्बन के विषय में अपनी अनुमूर्तियाँ अंकित करता है।
 इसके बाद भवंगपात हो जाता है अर्थात् तद्विषयगत बीधि का अवरोध हो
 जाता है।

इन दश अवस्थाओं के व्यतीत होने के बाद ही इन्द्रिय और मन आरुम्बन को जान पाते हैं। मनोद्वारवीषि में दो प्रकार के आरुम्बन होते है—विभूत (स्पष्ट) और अविभूत (अप्पष्ट) जिस की शिक्ष की अपेक्षा से आरुम्बन के इन दो भेदों का अभियान हुआ है। जिस यदि निर्मल होता है, समाधि की प्रवलता से तो आरुम्बन उसमें विभूत रूप से प्रतिविम्बत हो उठता है और यदि जिस समाधि की दर्बलता से निर्मल नहीं हुआ तो आरुम्बन उसमें अप्पष्ट बना रहता है।

आरुम्बन और विषय प्रवृत्ति समानार्थक है। इन्द्रियां और रूप के साथ ही आरोक और मनिवार, इन बार फकार के प्रत्यों के होने पर ही चलुर्विज्ञान की उत्पत्ति होती है। इसी संदर्भ में प्रत्येक चित्त की उत्पाद स्थित और भग ये तीन अवस्थाये बनायों गई है। इत तीनो अवस्थाओं के समिमित्रित रूप के खुट स्था या एकिन क्षण कहते है। इस एकिन क्षण में उत्पाद-स्थिति भग इतनी सीप्रयत्त से प्रवृत्त होते हैं कि एक अच्छरा (चुटकी बजाने या पत्रक झपने जितना काल ) में ये लाखों करोड़ों बार उत्पन्न होते हैं कि एक अच्छरा (चुटकी बजाने या पत्रक झपने जितना काल ) में ये लाखों करोड़ों बार उत्पन्न होते हैं कि एक अच्छरा (चुटकी बजाने या पत्रक झपने जितना काल ) में ये लाखों करोड़ों बार उत्पन्न होते हैं। इस अवस्था के एक चित्तवणों का काल रूप- धर्म की आयु है। अर्थात् नामभर्म और रूपधर्म संमान रूप सं अनित्य और सस्कृत होने पर भी नाम- धर्मों की आयु अपन और रूपधर्मों में आयु वीच होते हं जो स्वभावतः गुर है।

सम्बद्ध द्वार में होने वाले घट्टम को ही 'अभिनिषात' कहा जाता है। रूपालम्बन का चध्य-प्रसाद से चघट्टन होने पर 'मनोद्वार' नामक अवगवित्त (हृदय ) मे उम आलम्बन का प्रादुर्भीव हो जाता है। चित्त का प्रादुर्भीव भी बस्तु, आलम्बन एव मनसिकार आदि संबद्ध कारणों के मीनपात होने पर स्वतः हो जाता है। बोद्धभी में चित्त के साथ हो 'मनोविज न घातु' का भो आक्यान हुआ है जिसे अन्य चित्तो को अपेक्षा विशेष रूप से आनने वाले धातु माना गया है।

इस प्रकार चक्षुगत विषय विजानन प्रक्रिया मे चक्षुबंस्तु, हृदयबस्तु, चक्षुद्रार. ह्यालम्बन, चक्षुविज्ञान तथा चक्षुद्रार के साथ अतिमहद् आदि चतुविध विषय-प्रवृत्ति काम करती है। श्रोव-द्वारविधि आदि में भी इसी प्रकार का क्रम होता है।

## तुलना

उपर्युक्त दस अवस्थाओं में भवंग से भवंगविच्छेर तक की कियार्थ बीचि के पूर्वकृत्य हैं। अतः उन्हें वित्त नहीं कहा गया। वित्त की किया पनद्वारावच्चन से प्रारम्भ होली है और संपरिच्छक्त अवस्था तक मात्र यही जाना जाता है कि 'उपस्थित विषय कुछ है'। जैनदर्शन मे इसी को अवग्रह कहा जाता है। इसी प्रकार चर्जुविज्ञान व्यंजनावग्रह का नामान्तर है जिसमे दर्शन निर्विकल्पास्मक रहता है और सपरिच्छक्त को वर्षावह कहा जा सकता है जिसमे वस्तु विशेष का स्वरूप स्पष्ट हो जाता है। इसी प्रकार को वर्षावह कहा जा सकता है जिसमे वस्तु विशेष का स्वरूप स्पष्ट हो जाता है। इसी रूप मे सन्तीरण को ईहा का, वोटुपन को अवग्र का और जबन तथा तदारम्भण को धारणा का नामान्तर माना जा सकता है।

| १−३. | भवंग से | भवंग | विच्छेद | तक-वीधि | य के पू | वं कृत्य है | हैं अतः ह | à f | चेत्त | नही | l |
|------|---------|------|---------|---------|---------|-------------|-----------|-----|-------|-----|---|
|------|---------|------|---------|---------|---------|-------------|-----------|-----|-------|-----|---|

| ٧.         | पंचद्वारावज्जन | = दर्शन        |        |
|------------|----------------|----------------|--------|
| ٩.         | चक्षुविज्ञान   | = व्यंजनावग्रह | अवग्रह |
| ۴.         | सम्पटिच्छन्न   | = अर्थावग्रह   |        |
| ७,         | सन्तीरण        | -              | ईहा    |
| ۷.         | बट्टपन         | -              | अवाय   |
| ٩.         | जवन            | )              |        |
| <b>१०.</b> | तदारभण         | ì              | धारणा  |

जैनदर्शन प्रारम्भ से ही चक्षु और मन को अप्राप्यकारी मानता आ रहा है और शेष इन्द्रियों को प्राप्यकारी। परन्तु बौद्ध दर्शन इस विषय मे एक मत नही। स्वविरवादी अभिषमं दर्शन सभी इंद्रियों को प्राप्यकारी मानता-सा दिखाई देता है पर उत्तरवादी दर्शनों मे इसके संबंध में मतमेद हो गया। सौत्रान्तिक और वैभाषिक जैनदर्शन के समान चक्षु को अप्राप्यकारी मानते है, विज्ञानवादी उसे चर्जुविज्ञान का कार्य स्वीकार करते हैं और श्रूम्यवादी चक्षु, ओत्र और मन, सभी को अप्राप्य-कारी बताकर उनका प्रतिषेष कर देते हैं।

विज्ञानवादी के अनुसार देखने का कार्य बतु नहीं, चक्षुविज्ञान करता है पर बैमायिक उसे अप्राप्यकारी ही मानते है। सीपातिक 'निव्योगार' की बात करते हैं।' सून्यवादी आयदेव चार महामूतों और चार उपादान मूतों से उत्पन्न होने वाला घट न्यस्न द्वारा सपूर्णतः दिखाई नही देता। इतना हो नहीं, उन्होंने तो चक्षुरादिक इन्द्रियों की सत्ता को हो अस्वीकार कर दिया, विज्ञान की असमजनीयता वाते हुए और आगे चक्षु को अप्राप्यकारों सिद्ध करने मे लगमग वही सब तर्क प्रस्तुत किये जो जैन दर्शन करता है।'

समुचा बौद्ध दर्शन श्रोत्र को भी अप्राप्यकारी कहता है और उसके पीछे उसका तर्क यह है कि वह दूरवर्ती शब्द को सुन लेता है, परन्तु जैन-दर्शन एक मत से श्रोत्र को प्राप्यकारी कहता है। उसके अनुसार श्रोत्र दूर से शब्द नहीं सुनता, बल्कि वह तो नाक की तरह बपने देश में आये हुए शब्द पुद्मकों को सुनता है। शब्द बणाय कान के भीतर ही पहुँचकर सुनाई देती हैं। यदि कान दुख्ती शब्द को सुनता तो उसे कान में प्रविष्ट मच्छर को भिनीमनाना नहीं सुनाई देना चाहिए क्योंकि कोई भी इन्द्रिय अतिनिकटवर्ती या दुखर्ती दोनों प्रकार के पदार्य को नहीं जान सकती।

जैनदर्शन मन को भी अप्राप्यकारी मानता है। पर बौद्धदर्शन उसे स्वीकार नहीं करता। जैनदर्शन मे मन को ब्रांनिद्ध और अस्ताकरण भी कहा गया है। वह सूक्त और इन्द्रियों के समान नियत देश मे अवस्थित नहीं। वह तो आत्मप्रदेश के रूप में सर्वत्र सरीर में अवस्थित रहता है। हुदास्थान मे आठ पासुड़ी के कमल के आकार वाला है। यह द्वय मन है। संकर्ष-विकल्पात्मक रूप ज्ञान भाव मन है। संकर्ष-विकल्पात्मक रूप ज्ञान भाव मन है।

१. अभिषर्मकोष, गाया ४२-४३

२. चतुःशतकम्, ३१३-३१४

३. तत्त्वार्थराजवातिक, १.१९

बौद्धक्यों में मन के लिए वित्त और दिज्ञान जैसे शब्दों का प्रयोग हुआ है। उसे बहुत कुछ ब्रास्मा का स्थान दिया गया है। विन्तन गुण से विशिष्ट जो भाग है वही चित्त हैं। चित्त की विशिष्ठ प्रवृत्तियों को चैतिसक कहा जाता है। वेदना, सज्जा, संस्कार और विज्ञान भी चैतिसक कहलाते हैं। इन चारों को 'नाम' को संज्ञा दी गई है। इसके अतिरिक्त एक 'रूप' नामक जड़ पदार्थ भी है। इन नाम और क्या के मंदीना से सम्ब की संरचना होती है।

जैनवर्षन में जिसे द्रव्यमन कहा है—बौद्धदर्शन में उसी को हृदयवस्तु कहा है। वस्तु का क्षयं आध्य है। पञ्चदारावञ्चन जोर सम्पर्टिच्छन नामक मनोधातुर्य हृदय का आध्यर ठेकर ही भवुत्त होती हैं। मनोविज्ञानधातु का भी आध्य हृदय वस्तु हो है। भेद यह है कि जैनदर्शन मन को पौद्यांकिक मानता है पर बौद्धदर्शन उसे पौद्यांकिक स्वीकार नहीं करता।

स्पर्धान इन्द्रिय सर्व शरीर ब्यापी है। प्रसाद रूप गुणधर्म और सभी संसारी जीवो के होती है। स्पर्ध उसका विषय है। बौद्धर्यान में इन्द्रियों को चैत्रसिक के अन्तर्गत रखा गया है। चार महामुत्तों के आश्रय से उनको उत्पत्ति मानो गई है। जैनधर्म में नामकर्म उनकी उत्पत्ति में कारण बताया गया है।

जिह्ना को बौद्धदर्शन में सनिदर्शन एवं सप्रतिष प्रसाद रूप कहा गया है। बुद्धपोष ने इसे कमलदल आकार के प्रदेश में स्थित बताया है श्रीर मूलाचार में अर्घचनद्राकार अथवा खुरपा के समान माना है।

प्राण चातुर्महाभूतव, प्रसाद रूप, गुणमात्र, अनिदर्शन तथा सप्रतिय है। वृद्धणेष ने इसे प्राण विवर के भीतर बकरों के सुर की बनावट का माना है तथा शिवार्य ने अतिमुक्तक पुण्य जैदा कहा है। " इसी प्रकार बृद्धपोष ने कमशः चक्तु और श्रोत को ऊका के शिवर बरावर तथा अंगुलि-वेष्टन की आकृतिवाला और शिवार्य ने मसुर और जो की नली जेदा बताया है।

इस प्रकार मतिज्ञान कीर चित्तवीषि के बीच यह संभाव्य तुकना का एक चित्र हमने प्रस्तुत किया है। चित्तवीषि के जबनीनमार्ग की तुकना जैनक्सं के लिप्तमहित्य के साथ की जा सकती है। चित्रवरिकाजन प्रक्रिया में बीच्यमं छोटी-छोटी जबस्याजों का चित्रण करता है पर जैनक्सं उनको चार जबस्याजों में ही समाहित कर देता है। दोनों दर्जों में इस प्रकार की तुकना के लिए अनेक विषय हैं जिन पर विचार किया जाना चाहिए। जैनक्सं के कर्मवन्य बौद्धधर्म के अभिक्षमं-पिटक पर पूर्वतर हैं। जार बहुत कुछ संभावना यही है कि जैनवमं का प्रभाव बौद्धधर्म के अभिक्षमं-पिटक पर रहा होगा।

## अवधिज्ञान और मनःपर्ययज्ञान

जैनधर्म के अवधिज्ञान और मनःपर्यवज्ञान को अभिज्ञाओं में खोजा जा सकता है। समाधि-प्रावस्य के कारण शक्ति तीव्र हो जाने से विशेष रूप से जानने वाला रूपावचरपद्मम क्यानगर्त ज्ञान

१. चेतना हं भिक्खवे कम्मं बदामि, ब. नि. ३, पृ. ४१५

२. विसुद्धिमन्ग, पृ. ३११

३. विस्विमन्ग, प० ३११.

४. वही, पु॰ ३११ : मूलाचार, १०९१.

ही 'अभिक्का' है। इस अवस्था में पारमिताओं की प्राप्ति कर छी जाती है। इससे निम्न प्रकार के ज्ञान उत्पन्न होते हैं—

- इिंडियिय—अनेक प्रकार की ऋदियों से सम्पन्न झान । बौद साहित्य में विशेषतः १० प्रकार की ऋदियों का उल्लेख मिलता है। १. अधिष्ठान ऋदि ( एक होकर भी अनेक होना)
  - २, विकृतीय ऋडि-(नाना रूपों को धारण करना)
  - ३. मनोमय ऋडि-(काय के भीतर उसी तरह का दूसरा रूप धारण करना) आदि
  - ४: विस्य क्षोत्र—(देव भूमि में होने वाले श्रोत्र को सुनना)
  - ५. परचित्त विज्ञान—(दूसरे के चित्तों को जानना)
  - ६. पुरुवेनियासानुस्मृति (पूर्व भवों का ज्ञान होना )
  - ७. विवय चक्षु---(च्युति-उत्पाद-ज्ञान)
  - ८ आध्वक्षयज्ञान अहंत् मार्गज्ञान,

इनमें विकुर्वाण ऋदि और मनोमय ऋदि क्रमशः वैक्रियक और बाहारक शरीर जैसे हैं। परिचत्तिकान मन पर्याय ज्ञान से पुब्बेनिवासानुस्मृति से बातिस्मरण और दिव्यवश्व से अवधि-ज्ञान की समानता देखी जा सकती है।

### केवलतात और सर्वजना

आश्रवस्यज्ञान केवलज्ञान से मिलता-जुलता ज्ञान है। कर्माश्रवों के क्षय हो जाने पर पूर्णज्ञान की प्राप्ति होती है। यह अभिज्ञा रुशेकोत्तर मानो गई है। प्रयम पाँच अभिज्ञायें लीकिक मानी जाती है। साथक परम विगृद्धि को प्राप्त करने के बाद ही इस अवस्था तक पहुँचता है। दिव्यवसु प्राप्त हो जाने पर यह अवस्था मिलती है।

सर्वज्ञता और केवलज्ञान में कोई अन्तर नहीं। पर यहाँ बुढ की सर्वज्ञता और अन्य की सर्वज्ञता के बोच अन्तर दिखाई देता है। बुढेतर साधकों के ज्ञान का आलम्बन एकदेश रहता है जबकि बुढ का ज्ञान सर्वेविध आलम्बन लिये रहता है। इस ज्ञान को "सब्बञ्जुतज्ञाण" कहा गया है (यह ज्ञान बुढ के सिवा और किसी में नहीं रहता)।

बौद्धममं में बुद्ध ने प्रारम्भ में स्वयं को सर्वज्ञ कहना-कहलाना उचित नहीं समझा पर वे अपने आपको 'वैतिख' कहा करते थे (इसी का विकास उत्तर काल में बमंज्ञ और तदनन्तर सर्वज्ञ की माग्यता के रूप में प्रतिष्ठित हुआ) बौद्ध धर्म सर्वज्ञता के इस विकासात्मक इतिहास को में अन्यत्र प्रस्तुत कर चुका हैं।

बौद्धदशंन का मन्तव्य है कि मगवान् बुद्ध का ज्ञान सर्वार्यविषयक नहीं व्यपितु हेवोपारेय तत्त्व विषयक है। संसारं। के सर्वार्यविषयक ज्ञान न तो संभव है और न ही उसकी आवश्यकता है। अन्यथा उसके सर्वज्ञ होने का प्रसंग उपस्थित हो जायेगा। निर्मयसार्थी को सर्वज्ञ होने का प्रयोजन

१. अभिषम्मत्यसंगह, ३.५८

<sup>2.</sup> Jainism is Buddhist Literature, P. 278-288.

क्या ? उन्हें तो हेयोपादेय क्रान होना चाहिए । कोटसंक्या परिक्रान आदि की उपयोगिता मानी जाय तो अभ्यास से तथागत के अनुष्ठेय वस्तु का साक्षात्करण पर भी विचार किया जा सकता है ।

तस्मादनुष्ठेयगतं ज्ञानमस्य विचार्यतास्। कीटसंस्था परिज्ञानं तस्य नः क्वोपयज्यते॥

परन्तु जैन कहते हैं—तथागत के अनुष्टेय बस्तु के साझारकरण मे प्रत्यक्त-अनुमान आदि प्रमाण कप्यं सिद्ध होते हैं। यदि इसमे प्रत्यक्त प्रमाण माना जाय तो अनुष्ठान व्ययं सिद्ध हो जाता है क्योंकि प्रमाण विषय का साझारकार करना ही अनुष्ठान का प्रयोजन है और जब प्रत्यक्त है हो तो साझारकरणस्व मे अनुष्ठान का क्या प्रयोजन ? अनुमान इसक्तिए नहीं कि प्रतिबन्धयहण के बिना अनुष्ठान वर्षन संग्रंभ नहीं।

चतुरार्यंसत्य का ज्ञाता होने से बृद्ध भी 'अशेषवादो' कहे जा सकते हैं -

हेयोपादेयतत्त्वस्य साभ्युपायस्य वेदकः। यः प्रमाणमसाविष्टो न तु सर्वस्य वेदकः॥<sup>१</sup>

जैनाचार्य पुनः उत्तर देते हुए कहने हैं कि कोटसंख्यापरिज्ञान चतुसरय के व्याकरण मे उप-योगी है। यदि उसे न माना जाय तो चनुसरय का उपदेश हो वसंभव हो जायगा। कूप को देखे विना कूप में करू नहीं है, यह कैसे कहा जा मकता है। यदि कोटसंख्यापरिज्ञान को उपयोगी नहीं मानते तो के के क्षाने के मो क्या आवश्यकता? में कोटादि चेननवर्ग का ज्ञान पुख्यार्थकर है। वन्यया बुद को जगत् हितेयों केसे कहा जायगा। पुख्यार्थकर यदि न माना जाय तो उपदेश व्यर्थ हो जायगा निरवसोब ज्ञान न होने से।

अनुमान के अभ्यास से तत्त्वदर्शन नहीं हो सकता अन्यया रसादि के अभ्यास से अन्या भी रूपदर्शन कर सकेगा और फिर अनुमान को ही मानते हैं तो कथादि में सर्वज्ञता क्यों नहीं मानी जा सकती। <sup>8</sup> इसलिए ''प्रमाण नापर '' कथन ठीक नहीं।

इस प्रकार धर्मंज्ञ ही नही बल्कि सर्वंज्ञ की सिद्धि अपरिहार्य है।

### हास्ति कल्पना

बस्तु के सामर्थ्य को शिंक कहा जाता है। यह सामर्थ्य क्या-कैसी है, यह प्रतभेद का विषय है। कार्यकारण को व्यवस्था में शिंक को करुपना निहित है। अदेतवादी कार्यकारण को साबृतिक सत्य मानते है और बाह्यार्थवादी उपे पारमार्थिक तस्य कहते है। मार्थ्यामक संप्रदाय पदार्थों को निःस्वभाव मानता है इसिंकर वहीं कार्यकारणभाव का प्रश्त ही नहीं उठता। कार्यकारणभाव की

- १. प्रमाणवार्तिक, २३।
- २. न्यायविनिश्चयविवरण, भाग १, पृ० १०।
- ३. प्रमाणवातिक,१३४।
- न्यायिविनिश्चयविवरण, भाग १, पृ० १८, कारिका ४८-५२ ।
- ५. प्रमाणसमुच्चय, १.१।
- ६. न्यायविनिश्चयविवरण, भाग १, कारिका ८८-९१।

पूर्ति अनादिकालीन अविचा वासनासे चला लिया जाताहै। यही वासना संसार के वैचिश्य का कारण है।

जैन दर्शन में मीमांसकों के समान द्रव्य में एक जतीन्द्रिय शक्ति का समर्थन किया गया है। इस शक्ति की तुलना हम वर्ष पर्याय से कर सकते हैं। अर्थपर्याय पदार्थ की वह सूक्ष्म पर्याय है वो हमारी इन्दियों का विश्वय नहीं हो पाता। व्यञ्जनपर्याय पदार्थ की स्पूल पर्याय है जिसे इन्द्रियां अपना विश्वय नती हैं। अर्थपर्याय पदार्थ की अनन्त शक्ति का प्रतीक है। इसी के बरु पर बहु अनेक कार्य करने के स्पूल पर्याय हो। अर्थपर्याय नहीं हो सकते क्यों कि उनका स्वरूप तो प्रत्यक्ष है। परन्तु अर्थपर्याय को देखकर हो अनुमान से होता है।

## परमाणुवाद

परमाणुबाद पर सृष्टि-प्रिक्या आधारित है। जैनधर्म का परमाणुबाद और अनिरुद्धाचार्य का क्षपकलाप ममानार्थक प्रतीत होता है। जैनदर्शन के अनुवार परमाणु अत्यन्त तीक्षण शक्त से नहीं छेदा-मैदा जा सकता है और न जरू-अगिन आदि द्वारा जलाया जा सकता है। वह एक प्रदेशी है, गृग्य नहीं। परमाणु दो प्रकार का है—कारणका और कार्यक्य। शरीर, इन्द्रिय, महामून आदि स्कन्ध रूप कार्यों से परमाणु का अस्तित्व सिद्ध होता है। उसके अभाव में स्कन्ध रूप कार्य हो नहीं सहता। पे वस्तुत: परमाणु स्कन्ध हो पुद्माल है। स्कन्धों की उत्पत्ति, मेद, संधात तथा भेद-संधात से होती है।

बीढ़ दर्शन में परमाणुनाद की करूपना अभिधम्मत्वसंगहों में अधिक स्पष्ट हो सकी। वहीं अववय धर्मों के समृह को रूपकळाप कहा गया है। रूपों की उत्पत्ति अन्योग्य सापेक्ष होती है। यही कन्म है। एक रुळाप में कम से कम आठ या इससे भी अधिक रूप होते है तबापि एक रूप कळाप में उत्पाद, स्थिति और भीग एक हो होता है।

सर्वाहितवादियों का संघात, अनिकद्ध का कलाप तथा जैनावायों का स्कन्ध-संघात समानार्थक है। सर्वाहितवादियों ने परमाणु के १४ प्रकार बताये हैं—पांच विज्ञानिन्द्य, पांच विषय तथा चार महामूत। वसुवंचु की परमाणु को ब्याहवा जैनधमं के परमाणु से अधिक समीप है। उनका उत्पाद वार महाभूत और रूप रंप गंध और स्पृष्ट्य इन आठ द्वव्यों के साथ होता है। वह विमागी तथा कस्पाही है। आयदेव ने भी परमाणु का छक्षण हेतुल्त, परिमाण्डल्य और अपनेदेशल माना है। उसे अनित्य भी कहा है। दें वह इस सिद्धान्त के विकास का परिणाम है। आयदेव के पूर्व नागाजुन ने उसकी सत्ता को अस्वीकृत किया था। इतना हो नहीं, उसके उपादानोपादेयभाव का भी निराकरण

१. प्रमेयकमरूमातंण्ड, पु० ५१० ।

२. स्याद्वादरत्नाकर, प० ३०५-६, अष्टसहस्री, १८३।

३. तिलोयपण्णत्ती, १.९६।

४. राजवार्तिक, ५.२५.१४.१५ ।

५. चतुःशतकम्, २१३-२१९।

किया।' दिङ्नाम, आर्यदेव, घर्मकीति आदि सभी बौद्धाचार्यों ने परमाणुबाद के विरोध में समान तर्क प्रस्तुत किये हैं।

दृष्य स्थूल अवयवी का निषेष करके उसकी सत्ता-प्रतीति में अविद्या-वासना को मूल कारण माना। परमाणुदादी सीमान्तिक वैमाषिकों ने स्थूल पदाव की परमाणुदुक मात्र माना। इस स्वस्ये में बौद्धों में तीन मत उपलब्ध हैं। १. प्राचीन बौद्धों के अनुसार परमाणुवों का परस्य संयोग होता है और होष दोनों इस प्रकार के संयोग को स्वीकर नहीं करते।

जैतवमं परमाणु के विषय में भेदाभेदवादी है। अन्तर यह है कि बौद्धधमं परमाणुपुत्र से अतिरिक्त स्कृष की स्वतंत्र सत्ता को नहीं मानते जबकि जैनों के मत में पुद्गल द्रव्य अणु-स्कृष कप है। अवयव-अवयनी मे कर्षनित तादास्य है।

सीत्रांतिक बौद्धधर्म में बस्तु को क्षणिक मानकर क्षणभंगुरबाद की स्थापना की गई है। जैन-धर्म भी क्षणभंगुरवाद को स्वीकार करता है पर बस्तु का वह निरम्बय विनाश नहीं मानता। अन्यथा वर्षाक्रिया का अभाव हो जायगा और अर्थोक्र्या का अभाव हो जाने पर बस्तु-सन् की सिद्धि हो नहीं होगी। भे क्षणभंगुरता की यह चरम स्थिति स्थविरवाद में नहीं मिरुसी। आचार्य अनिसद्ध ने रूप की आप ५१ क्षण की बताई है।

सर्वास्तिवाद मे तो नाम और रूप, दोनों को पारमाधिक माना है और यह स्पष्ट किया है कि सभी बस्तुओं का नैकालिक बस्तित्व हैं। जेनधर्म की दृष्टि से यह मत सही है क्योंकि यह मूछ तत्त्व को नियय मानता है। सर्वास्तिवाद का परमाणु समुदायवाद जैनदर्शन के द्रष्ट-पर्यायवाद से समानता रखता है।

बौद्धधर्म में जिसे पारमाधिक मृततबताबाद कहा है, जैनधर्म में वह 'सत्' माना जा सकता है। जैनों का निश्चयक नय की दृष्टि से आत्मा है वह। भूततथता के सांवृतिकस्वरूप पर दृष्टिपात करते हुए वस्तु के ज्यावहारिक स्वरूप पर समानता की दृष्टि से ध्यान केन्द्रित हो जाता है। अन्तर यह है कि मृततथता जैसा एक मात्र परम तत्त्व निश्चय-व्यवहार नय रूप आत्मा जैनवर्म में नहीं। जीव (आत्मा) के अतिरिक्त जबीव तत्व भी जैनचर्म में बांधत है।

## प्रमाण के भेद

बौडयमें प्रमाण के दो हो भेद मानता है—प्रत्यक्त और अनुमान। जैनधमें में मूळ संख्या तो वहीं रही, नाम ने अन्तर पड़ा। यहाँ प्रमाण के दो भेद माने गये—प्रत्यक्त और परोक्षा। प्रत्यक्त के लक्षण में सम्बन्धमय पर विकास होता रहा। परोक्ष के अन्तर्गत स्मृति, प्रत्यमिक्कान, तकं, अनुमान और आगम को रखा गया।

इन सब के विषय में मैंने ''जैनदर्शन और संस्कृति का इतिहास'' तथा ''बौद्ध संस्कृति का इतिहास'' नामक पुस्तकों मे लिखा है। अतः उनको यहाँ दुहराना आवश्यक नहीं।

१. माघ्यमिक कारिका, ४, १, ५. ६; १०. १५।

२. तस्वसंग्रह पश्चिका, पृ. ५५६।

३. सणभगवाद का खण्डन हर जैन दार्शनिक ने किया है।

### नयवाद और अनेकान्तवाद

नयवाद और अनेकान्तवाद के इतिहास आदि को भी हम उपर्युक पुस्तकों मे स्थष्ट कर चुके हैं। अतः यहाँ उसे भी नहीं प्रस्तुत करते। मात्र इतना कहना चाहते हैं कि जेन-बोद्धधर्म ने इन दोनों सिद्धान्तों की प्रारम्भ से ही अपनाया है। दोनों धर्मों के आगमो बीर उत्तरकाळीन ग्रंथों में इनका उपयोग दार्थोनकों ने मलीमांति किया है। इतना अवस्य है कि जैन दार्शनिकों ने इसे अपनी मल मित्ति मात्र की जबकि बौद्ध दार्शनिक इसमें पीछे रहे।

बौद्धवर्म में तत्त्व का विचार दो दृष्टिमों से किया गया है—परमार्थ और प्रज्ञप्यर्थ। परमार्थ तत्त्व को अविपरीत तथा मूरू स्वभाव माना गया है और प्रज्ञप्यर्थ वस्तु का व्यावहारिक रूप है जिसे साधारण व्यक्ति अपने ज्ञान का विषय बनाते हैं। इनको कमशः पारमार्थिक और सांवृतिक भी कहा गया है। जैनदर्शन का द्वव्याधिक और पर्यावाधिक अववा निक्षयनय और व्यवहारनय अथवा गारमार्थिक और व्यावहारिक नय क्याभग समान हैं। नयों को भेद दृष्टि जैनों की अपनी है। यह बौद्धयर्भ मे नहीं दिखती।

अनेकान्तवाद भी बौद्धभं में मिलता है। विभज्यवाद और चतुष्कोटिक सत्य इसी के नामा-न्तर हैं। अन्तर यह है कि उत्तरकाल में बौद्धाचारों ने विभज्यवाद की मूल भावना छोड़ दी और वे एकात्वाद की और अधिक सुकते गये। जबकि जैन दार्शनिकों ने इसे अपने सिद्धान्त का आधार बनाया। इसलिए जैन साहित्य में इस पर चिन्तन भी बहुत हुआ। वैद्धभं का मध्यममार्ग मूलतः आचार विषयक था। उसी का आगे विकास हुआ। जैनथमं ने अनेकान्तवाद का प्रयोग आचार और विचार, दोनो क्षेत्रों में किया।

## विभग्जवाद और अनेकान्तवाद

सृष्टि का हर सजंक तत्व भिन्न है और वह अपने विविध रूपों को समाहित किये हुए हैं। भ्रेक्षक बोर चित्तक उन रूपों में से कुछ रूपों को देख-समझ लेता है और कुछ अनवृक्षी पहेली से अदृश्य और अचिन्तित बने रहते हैं। हर युग मे दार्थीनकों ने इस विश्वसत्य की समझा है और उसे अपने दृष्टिकोण से उपस्थित करने का प्रयत्न किया है। इसी दृष्टिकोण को बुद्ध ने विभज्जवाद कहा और महाबीर ने अनेकान्तवाद।

प्रत्येक वस्तु अनन्तभर्मात्मक है। न वह सर्वधा सत् हो है और न वह सर्वधा असत् हो है। न वह सर्वधा नित्य हो है और न वह सर्वधा अनित्य हो है। किन्तु किसी अपेक्षा से वस्तु सत् है तो किसी अपेक्षा से बस्तु असत् है, किसी अपेक्षा से तत्य है तो किसी अपेक्षा से असित्य है। अतः सर्वधा सत्, प्रवंधा असत्, सर्वधा नित्य, सर्वधा अनित्य आदि प्रकार के एकान्तों का निरक्षन करके वस्तु का क्येंक्नित् नित्य, क्योंक्नित् जीत्य इत्यादि रूप होना अनेकान्त है और अनेकान्तात्मक

अभिधम्मत्य संगहो, १. २ : मिलिन्द प्रक्त और उसके पूर्व संयुक्त निकाय आदि ग्रन्थों में भी इसका वर्णन मिलता है ।

विस्तार के लिए देखिये, लेखक की पुस्तक —वैनदर्शन और संस्कृति का इतिहास, पृ २२१-२५०; विभव्यवाद और अनेकान्तवाद, तुल्सीप्रज्ञा, १९७५।

वस्तु के कथन करने का नाम स्थाडाद है। ये दोनों वाद वस्तु के अनन्तधर्मात्मक स्वरूप का प्रतिपादन मुक्य-गोण भाव से करते हैं। ये दोनों सब्द समानार्थक हैं, फिर भी मेद यह है कि अनेकान्तवाद शानकप है और स्थाडाद वचनरूप। दोनों एक दूसरे के परिपुरक हैं।

विभज्जवाद का तात्पर्य है - वस्तु तस्त्र को विभक्त करके प्रस्तुत करना । भगवान् वृद्ध ने विवादसस्त प्रक्तों का समाधान इसी के माध्यम से किया था। शुभ माणवक ने वृद्ध से प्रक्त किया-क्या गृहस्य ही न्यायकुशल धर्म (निर्वाण) का आराधक होता है, प्रवाजित संन्यासी नहीं ? बृद्ध ने कहा- में यहाँ विभज्जवादी हैं, एकंशवादी नहीं। गृही के लिए भी और प्रवाजित के लिए भी में मिच्या-प्रतिपत्ति (क्षा विवास) की प्रवास नहीं करता। वाहे गृही हो या प्रवाजित, मिध्या प्रतिपत्ति के कारण यह न्याय-कुशल धर्म का आराधक नहीं होगा। गृही के लिए भी और प्रवाजित के लिए भी मैं सम्यक प्रतिपत्ति की प्रशंसा करता हैं।

यहाँ यह इष्टब्ध है कि बुद्ध ने एक्टाबाद को मिथ्या-प्रतिपत्ति और विभवजवाद को सम्यक्-प्रतिपत्ति के रूप में स्वीकार किया है। इससे स्पष्ट है कि बुद्ध विभवजवाद का प्रयोग पदार्थ के सम्यक् स्वरूप के विवेचन के लिए किया करते थे। उनके अन्य कथनों से पता चलता है कि उन्होंने तरकालीन प्रचलित दार्थनिक सिद्धान्तों को उत्तर देने के लिए चार प्रकार को विधियाँ प्रयुवत की की—

- १ एकंस व्याकरणीय
- २. पटिपुच्छा व्याकरणीय
- ३. ठापनीय, और
- ४. विभज्जव्याकरणीय

इत चार प्रकारों में मूल प्रकार दा रहे होगे—एकंन ब्याकरणोय और अनेकंस ब्याकरणोय । अनेकंस ब्याकरणोय के ही बाद में दो भेद हुए होगे—विभज्जब्याकरणोय और ठापनीय । पटिपुच्छा ब्याकरणीय विभज्जब्याकरणोय का हो मेद रहा होगा ।

उक चार विधियों के अतिरिक्त वृद्ध ने विवादग्रस्त प्रश्नों को अव्याकृत कह दिया। दोर्घानकाय में उन्हीं अव्याकृत प्रश्नों को दो आगों में विभाजित किया गया है—एकसव्याकरणीय और अनेकस व्याकरणीय। यदा—एकसकापि क्षां, पोट्टावर मंश्रा विध्या पञ्जता, अनेकिंसकापि हिं खो, पोट्टावर, मया धम्मा देसिता। अव्याकृत प्रश्नों को चुद्ध ने अनेकिंसिक माना और कहा कि वे प्रश्न न सार्षक हैं, न घर्म उपयोगों हे, न तिर्वेद के लिए हैं और न वेराय के लिए है—न हेते पोट्टावर, व्यावस्थित, न धम्मसिहता, न धम्मसिहता, न आदिबह्मचिरका, न निव्याय, न विरागाय, न निरोधाय, न उपस्थाय, न अभिन्नाय, न संबोधाय, न तिर्वावाय संवत्तिन। \*

यहाँ बुद्ध ने जिन विवादधस्त प्रश्नो को 'अनेकंधिक' कहा है वे प्रश्न ऐसे है जिनका उत्तर एकान्तिक दृष्टि से दिया ही नहीं जा सकता। इस दृष्टि से यह सिद्धान्त अनेकान्तवाद के अधिक समीप है।

१. मज्जिमनिकाय, सुमसुत्तन्त

२. दीवनिकाय, पोट्ठपाद, भाग १, पृ १५९।

बुद्ध ने एक अन्य प्रकार से भी प्रश्नों का समाधान किया था जिसे 'बतुष्कोटि' कहा यया है—

- १. अत्य
- . २. नतिथ
- ३. अत्थि च. नत्थि च. और
- ४. नेव अरिष, न च नरिय

इस चतुष्कोटि का उपयोग बुद्ध ने अनेक स्थानों पर किया है। उदाहरणत:--

- १ छन्नं फस्सायतनं असेसविरागनिरोधा अस्य अञ्जं किञ्चित ।
- २. छन्नं "नित्य अञ्जं किञ्चित्।
- 3. छन्नं '''अत्थि च नत्थि च अञ्जं किञ्चि ति ।
- ४ छन्नं "नेव अस्थिन न अस्थि च अञ्जं किञ्चित ।

बुद्ध ने तस्य का वर्णन कही-कही दो सत्यों के माध्यम से भी किया है—संगृतिसण्य और परमत्यसम्य । आत्मा के सिद्धान्त को बुद्ध ने अध्याक्कता से लेकर संगृतिसण्य तक पहुँचाया । 'न न न अध्यों' जैसे कवनों से यह स्पष्ट हो जाता है कि बुद्ध के स्वयन्तवाद ने पारमार्थिक और आवदारिक दृष्टि से पदार्थ के विस्लेषण को प्रारम्भ कर दिया था—

> यथाहि अंगसभाराहोती सद्दोरयो इति। एवं खन्धेसु सन्तेसुहोति संतोति संसृति॥

इस विवेचन से हम यह निष्कर्ण निकाल सकते हैं कि बुद्ध मूलत: विभव्यवादी ये और उस विभव्यवाद के उन्होंने क्रमण: निम्नलिखित विभाग किये। दूसरे शब्दों में इसे हम विभव्यवाद की विकासासक अवस्थायं कह सकते हैं—

- १. अव्याकतताबाद
- २. एकंसिक-अनेकंसिकवाद
- ३. व्याकरणीय प्रकार ४. चतुष्कोटिविधा, और
- ४. चतुष्कााटावया, ० ५. सच्च प्रकार

जैसा हम शुभ माणवक के प्रसंग में देख चुंके है, महारमा बुद्ध ने परमत्यसच्य को अधिक महत्त्व दिया। परमत्यवदीचिनी; परमत्यव्यीतिका जैसे शब्द भी इसी अर्थ को अ्यक करते हैं। बौद्ध साहित्य से नय, सुनय, दुनंव शब्दों का भी प्रयोग हुआ है। ज्ञान के जिन आठ साधनों को भगवान, बुद्ध ने बताया है उसमे एक नय हेतु मी है। पिक निर्णय विशेष करने के लिए नय की आवश्यक्त होती है। में सुतिनयन अमण-बाह्मणों का सर्वेसाधारण विद्धान्य पा

१. मिलिन्दपञ्ह, २७-३०

अनुस्ववेन परम्पराय, इतिकिरियाय, पिटकसंपदाय, अवपरूपताय, समणो न गृद, तिकहेतु, नयहेतु, आकारपरिवितक्केन '''विद्विनिज्जानस्वनिया—वंगुत्तरिकाय (२.१.१९१:९) (रोमन)

३. न येन नेति, स. नि. २, पू. ५८; अनयेन नयति दुम्मेघो, जातक ४, पू. २४१

और परमत्यसञ्च को विशेष रूप से उन्होंने साध्य माना था। परमत्यसञ्च हो तथलक्खण है। ।

बाद में बुद्ध ने विभागजवाद के स्थान पर मध्यममार्ग को अपनाथा—सन्नं अस्थिति सो बाह्यण अर्थ एको अन्तो "सन्नं नत्थीति सो बाह्यण अर्थ एको अन्तो "सन्नं नत्थीति, सो बाह्यण, वर्थ दुतियो अन्तो । एते ते बाह्यण उभी अन्ते अनुपान्य मध्येन तथागतो धन्मे देवेति अविक्जापक्वया संखारा ""। उत्तरकाल में यही मध्यम-मार्ग भगवानु बुद्ध का पर्यायवाक वन गया।

विभवजवाद के समान ही अनेकान्तवाद का उद्देश्व रहा है। जैसा हम पहले देख चुके है, अनेकान्तवाद मे पदार्थ के स्वरूप र विभिन्न दृष्टिकोणों से विचार किया जाता है। इसी संदर्भ मे एकान्तिक और अनेकान्तिक तथा एकंस और अनेकंस शब्दों वा प्रयोग हुआ है इसके प्राचीन रूप को हम ब्रैट माहित्य से कोज सकते हैं।

पाहर्वनाथ परम्परा के अनुयायो सम्बक से बुद्ध ने कहा कि तुम्हारे पूर्व और उत्तर के कथन में परस्पर व्यावात हो रहा है—न सो संध्यित पुरिमेन वा पिन्छमं, पिन्छमेन वा पुरिमं। 'बुद्ध के शिष्य चित्तगढ़पति और निगण्डनातगुत्त के बीच हुए विवाद मे भी चित्तगहर्पति ने निगण्डनातगुत्त के बीच हुए विवाद मे भी चित्तगहर्पति ने निगण्डन नातगुत्त पर बही दोचारोपण किया—सचै पुरिमं सन्वं परिच्छमेन ते मिन्छा, सचे पण्डिमं सन्वं परिमेन ते मिन्छा, सचे पण्डिमं सन्वं

इसमे यह पता चलता है कि भगवान् महावीर ने भी भगवान् चूढ के समान मूलतः दो भंगो से विचार किया था — अलि कौर नित्य । इन्हीं भंगो में स्वास्पियिश का दोवारोपण लगाया गया । महारामा बुढ के भंगों में भी परस्पर विरोध झलक रहा है पर बुढ द्वारा महावीर पर लगाये गये महाराभ से को तीवता दिसाई देवी है वह वहीं नहीं । इसका कारण यह हां सकता है कि महावीर के विचारों में अनेकान्तिक निश्चित थी और बुढ एकान्तिक निव्यति के साथ अपने सिद्धान्ती को प्रस्तुत करते थे । 'निश्चय' के साथ 'स्थाद' शब्द का प्रयोग यहां अवश्य नहीं मिलता पर उसका प्रयोग उस समय महावीर अवश्य किया करते रहे होंगे। औसा उत्तरकाल में प्रायः देखा जाता है, प्रतिपक्षी दार्शीनक स्वात् में निहित तथ्य को उपेक्षा करते रहे हो । प्रसिद्ध बीद्धावार्य बुढ चाथ ने स्वयं अनेकान्तवार को शास्त्रवादा और उच्छेट्याद का सांमांग्रत रूप कहा है। ।

जो भी हो, इतना निश्चित था, बुढ के समान महाबोर ने भी अस्थि-नित्व रूप मे दो भयो को ही मूलत: स्वोकार किया था। भगवतासूत्र मे भी इन्ही दा भयो पर विचार किया गया है। गीतम गाथपर ने उन्हीं का अवलम्बन लेकर तीर्षिकों के प्रस्तों का उत्तर दिया था—नो खलु वर्य देवाणुपिया, प्रस्थि भावं निर्वास वदामा, नित्य भाव अस्वित्त बदामो। अस्ह जो देवाणुपिया! सर्व अस्थिमात्रं अस्थाति बदामो, सब्ब निस्थामां नस्थीति बदामो। °

```
१ सुत्तनिपात, ६८.२१९, कयावल्यु, अट्टकवा ३४
```

२. अगुत्तर, अट्ठकचा, १, पृ. ९५ (रो)

३. सयुत्तनिकाय

४. मण्झिम, १ २३२

५. संयुत्तनिकाय, भाग ४, पू. २९८-९।

६. मज्जिमनिकाय, बहुकया, भाग २, पृ ८३१; दीवनिकाय बहुकया, भाग ३, पृ ९०६ ।

भगवतीसूत्र, ७.१०.३०४. चूलराहुलीबाद सुत्त (मिक्समितकाद) में 'सिया' शब्द का प्रयोग तेजीभातु के निश्चित नेदों के वर्ष में किया गया है।

बीढ साहित्य के ही एक अन्य उढरण से यह पता चलता है कि भगवान महाबीर तीन भंगों का भी उपयोग किया करते थे। उनके शिष्प दीधनख परिस्वाजक का निम्न कवन भगवान् बृढ की आलोचना का विषय बना या—

- १. सब्बं मे खमति
- २. सब्बंमेन समिति
- ३. एकच्चं में समित एकच्चं में न समित

वेदों और त्रिपिटक प्रन्यों में चतुष्कोटियों का उल्लेख आता है पर प्राचीन बौद्ध साहित्य मे मगवान महाचीर के विद्धान्तों के साथ उक तीन हो मंग दिखाई देते हैं। इसलिए ऐसा लगता है कि मगवान महाचीर ने मुलतः इन्हीं तीन मगों को स्वीकार किया होगा। अतः अवकव्य का स्थान तीसरा न होकर चौथा हो रहना चाहिए।

बैनावार्यों ने अनेकान्तवाद पर विशेष चिन्तन किया। उनके चिन्तन का यही सन्बल था। इसलिए जब तृतीय अयथा चतुर्थ भंग के साथ एकान्तिक दृष्टि के साथ भी आक्षेप किया गया तो उन्होंने उससे बचने के लिए सम भंगों का सृजन किया। इस सप्तभंगी साथना में हर प्रकार का बिरोध और एकान्तिक दृष्टि समाध्यस्य हो जाती है। भगवतीपृत, सुत्रकृताग, पवास्तिकाय आदि प्राचीन प्रन्यों में यही विकसित रूप दिखाई देता है। उत्तरकालीन बौद्ध साहित्य में भी इसके संकेत मिलते हैं। बेरागाया में कहा गया है—"एकङ्गदस्सी दुम्मेचो सतदस्सी च पण्डितो"। यहाँ सत-दस्सी के स्थान पर, लगता है, 'सत्तदस्सी' पाठ होना चाहिए था। इसे यदि सही मानें तो सामभंगी का रूप स्पष्ट हो जाता है।

जैनदर्शन ने द्रव्याधिक और पर्यायाधिक नय, निक्षय और व्यवहारनय, शुद्ध और अशुद्धनय, पारमाधिक और व्यावहारिक नय आदि रूप से भी पदार्थ का चिन्तन किया है परन्तु इनका विशेष उल्लेख प्राचीन बौद्ध साहित्य अथवा अन्य जैनेतर साहित्य मे नही मिछता। सभव है, इसे उत्तरकाल में नियोजित किया गया हो।

इस विवेचन से हम अनेकान्तवाद के विकास को निम्नलिखित सोपानों में विभक्त कर सकते है—

- १. एकंसवाद-अनेकंसवाद
- २. सत्-असत्-उभयवाद
- ३. चतुर्थं भंग-अवक्तव्य
- ४ सप्तर्भग, **औ**र
- ५ द्विनय अथवा सप्तनय

भगवान महाबोर और महात्मा बुद्ध का समान उद्देश्य था —पदार्थ-स्वरूप का सन्यक् विवेचन करना। बुद्ध के समान महावीर ने भी विश्वज्ञवादी आथा के प्रयोग को अपेक्षित माना। शायद यह समानता इसलिए भी हो कि दोनों महान श्वक्तिस्व मुलत: एक हो परम्परा के अनुगायी थे। इसलिए दोनों हो प्राथमिक स्तर पर विश्वज्ञवादी है। उत्तरकाल में बुद्ध का विश्वज्ञवाद जिस पक्ष की और

१. बेरगाया, १०६।

मी सुका, उसमें एकान्तिक दृष्टि ही छियी रही, पर महाबीर ने उसमें 'स्याद' जैसे निब्धयवाचक पर को बोबकर उस दोष से अपने को बचा लिया। इसलिए बुद्ध का विमञ्जवाद सीमित और एका-न्तिक दिखाई देता है जबकि महावीर का विभज्जवाद असीमित और अनेकान्तिक प्रतीत होता है।

बुढ का विभव्जवाद अव्याकृत से वलकर मध्यमप्रतिपदा तक पहुँचा, पर महावोर के विभव्जवाद ने सप्तभंगी, नय और निक्षेप की यात्रा की। बुढ के विभव्जवाद पर उतना अधिक चिन्तन नहीं हो सका जितना महावोर के विभव्जवाद अपवा अनेकान्तवाद पर हुआ। फलता बुढ का विभव्जवाद अनेकान्तवाद को का पर महावोर का विभव्जवाद अनेकान्तवादी होने पर भी एकान्तवाद को और अधिक कुछ। पर महावोर का विभव्जवाद अनेकान्तवाद को ही प्रारम्भ से लेकर बन्त तक पकड़े रहा। यहां कारण है कि ''स्या-हाव परलाल्यक-'' जैसे शब्दों का प्रयोग महावोर के साथ ही हुआ है।

बुद्ध ने बाचार और विचार में मध्यमार्ग (मिन्सिम्पटियदा) को अपनाया और महावीर ने अनेकान्त शैली का बाश्रय लिया। दोनों शैलियों ने अपने-अपने ढंग से उत्तरकाल में विकास किया। दार्थानिक क्षेत्र में दोनो महापुरुषों का यही प्रदेव था। ज्ञान के सदर्भ में उनका यही योगदान था।

> अध्यक्ष, पालि-प्राकृत विभाग नागपुर विश्वविद्यालय न्यू एक्सटेंशन एरिया सदर, नागपुर-४४०००१

# बृहव्गच्छ का संक्षिप्त इतिहास

### जिस प्रसार

सातवीं शताब्दी में पश्चिम भारत में निग्नंत्य स्वेताम्बर सम्प्रदाय में जो चैत्यवास को नीव पढ़ी वह बागे को शताब्दियों में उत्तरोत्तर दृढ होती गयी और परिणामस्वरूप अनेक आचार्य एवं मृनि शिषिकणचारी हो गये। इनमें से कुछ ऐसे भी आचार्य ये जो चैत्यवास के विरोधों और सुवि-हिनमार्ग के अनुवायी थे। चौकुष्य नरेश दुर्कमराज [वि० सं० १०६७-७८/है० सन् १०१०-२२] को राजसभा में चैत्यवाहियों और सुविहितमार्गियों के मध्य जो शास्त्राच्यें हुआ था, उसमे सुविहित-मार्गियों की विजय हुई। इन सुविहितमार्गियों में बहुदगच्छ के आचार्य भी थे।

बृहद्गच्छ के इतिहास के अध्ययन के लिये हमारे पास दो प्रकार के साक्ष्य है---

## १ - साहित्यिक २ -- अभिलेखिक

साहित्यिक साक्ष्यों को भी दो भागों में बांटा जा सकता है, प्रथम तो ग्रन्थों एव पुस्तको की प्रशस्तियां और द्वितीय गच्छों की पट्टाविलयां, गुर्वाविलयां बादि ।

प्रस्तृत निबन्ध में उक्त साक्ष्यों के आधार पर बृहद्गच्छ के इतिहास पर संक्षिप्त प्रकाश डालने का प्रयास किया गया है।

वडाण्डा/बृहृद्गाण्डा के उल्लेख वाली प्राचीनतम प्रशस्तियाँ १२वीं शताब्दी के मध्य की हैं। इस गण्डा के उत्पत्ति के विषय में चर्चां करने वाली संबंधयम प्रशस्ति वि० सं॰ १२३/ई० सन् १९८२ में बृहृद्गाण्डीय वादिवेचसूर्ति के शिष्य रत्तम्प्रभूति द्वारा रचित **उपवेशामाण्डायकरणवृत्ति** की है, जिसके अनुसार आचार्य उद्योतनसूर्ति ने आबू को तल्ब्रही मे स्थित धर्माण नामक सिक्वेश में नयप्रोध वृक्ष के नीचे सात ग्रहों के शुभ लग्न को देखकर संबंदेवसूरि महित आट मुनियों को आचार्य-पद प्रदान किया। सर्बदेवसूर्ति वडगच्छ के प्रथम आचार्य हुये। तत्प्रश्चात् तप्रगच्छीय मुनिसुन्दरसूरि

श्रीमत्यर्बृदगुगर्धेकरिशवरण्डापार्यारेक्यस्य वार्गाणानियस्यिकशिवयां वर्गे । यत्थावात्रात्रं स्थापन्यत्वात्रात्रं यार्थाण्यत्वा वर्गे । यत्थावात्रात्रं स्थापन्यत्व हरू ज्ञ्यास्वयायात् त्या त्यांचेनां वित्तं समुख्यात्रक्रयेणीशारीपंचकम् ॥ १ ॥ लग्ने ववापि समस्तकार्यजनके समग्रहलोकने बाला ज्ञानव्यात् , पूर्वं : "देवाभिय । आचार्यात् त्यायात्रात् त्यात्रां चतुरस्तम्यात् प्रवृद्धो वर्गो वर्षोप्य प्रयाणा वर्षोत् ॥ २ ॥ वर्षोप्य वरण्डलाम चित्ररो जीयाद् याणा वर्षोत् ॥ २ ॥

<sup>—</sup>गांधी, लालचन्द भगवानदास—"क्टलाय जांव पाव लीक मैश्युक्तिस्ट्स् इन व शाक्तिनाय श्रेव भवार केंग्बे" माग २, प. २८४-८६

द्वारा रचित गुर्बोबकी ( रचनाकाल वि० सं० १४६६ हिं० सन् १४०६ ), हरिविजयसूरि के शिष्य धर्मसागरसूरि द्वारा रवित तथाचक्छमुदासकी [ रचनाकाल वि० सं० १४४८/हें० सन् १६५६ ] बीर मृतिमाल द्वारा रचित बृहद्गक्छमुर्बोबकी [ रचनाकाल वि० सं० १७५१/हें० सन् १६५६ ] कीर मृतमाल द्वारा रचित बृहद्गक्छमुर्बोबकी [ रचनाकाल वि० सं० १७५१/हें० सन् १६५४ ]; के स्रुतार "वि० सं० ९४५ में बर्बुदार्गिर के तल्कुटी में टेळी नामक प्राम में स्थित बटवृक्ष के नीव सर्वेद्यसूर्य सहित आठ मृतियों को आचार्य पद प्रदान किया गया। इस प्रकार निर्मन्य स्वेताम्बर संघ में एक नये गच्छ का उत्तर हुया जो बटवृत्व के नाम को लेकर बटयाच्छ के नाम से प्रसिद्ध हुया।" इसि प्रवास के सामार्थिय स्वेताम्बर संघ स्वेत स्वेत स्वेताम्बर संघ सामार्थिय स्वेताम्बर संघ स्वेत स्वेत स्वेताम्बर संघ सामार्थिय स्वेताम्बर संघ स्वेत स्वेताम्बर संघ स्वेत स्वेताम्बर संघ सामार्थिय स्वेताम्बर संघ सामार्थिय स्वेताम्बर संघ सामार्थिय स्वेताम्बर संघ सामार्थिय स्वेताम्बर स्वेताम्बर संघ सामार्थिय सामार्थिय सामार्थिय स्वेताम्बर स्वेताम्बर संघ सामार्थिय सामार्थ सामार्थिय सामार्थिय सामार्थ सामार्थिय सामार्थ सामा

गच्छ निर्देश सम्बन्धी धर्माण सन्तिवेश के सम्बन्ध में दो दलीलें पेश की जा सकती हैं—

प्रथम यह कि उक्त मत एक स्वाच्छीय आचार्य द्वारा उल्लिखित है और दूसरे १५वी शताब्दी के तपाच्छीय साक्ष्मों से रूपभग दो शताब्दी प्राचीन भी है अतः उक्त मत को विशेष प्रामाणिक माना जा सकता है।

जहाँ तक धर्माण सिन्नियेश का प्रश्न है आबू के निकट उक्त नाम का तो नहीं बल्कि **वरमाण** नामक स्थान है, जो उस समय भी जैन तीर्थ के रूप में मान्य रहा। अतः यह कहा जा सकता है कि लिपि-दोष से वरमाण की जगह धर्माण हो जाना असंभव नहीं।

सबसे पहले हम बडगच्छोय आचार्यों की गुर्वाबकी को, जो ग्रन्य प्रशस्तियों, पट्टाबिक्यों एवं अभिलेखों से प्राप्त होती है, एकत्र कर विद्यावंशवृक्ष बनाने का प्रयास करेंगे । इस सम्बन्ध मे सबँ-प्रयम हम बडगच्छ के सुपिद्ध आचार्यों नीमजन्द्रसूरि द्वारा चित्र बाख्यातकमणिकोष' (रचनाकाल हम ११वीं शती का प्रारम्भिक चरण) की उत्थानिक में उल्लिखित बृहद्गच्छोय आचार्यों की विद्यावंशावली का उल्लेख करेंगे, जो इस प्रकार है। "

अब हम उत्तराध्ययनसूत्र को सुखबोबा टीका । (न्यनाकाल वि० सं० ११२९/ई० सन् १०७२) में उल्लिखित नेमिचन्द्रसूरि के इस वक्तव्य पर विचार करेंगे कि ग्रन्थकार ने अपने गुरु-भ्राता मुनिचन्द्रसूरि के अनुरोध पर उक्त ग्रन्थ की रचना की।

१. मुनि दर्शन विजय-संपा० पट्टावलीसमुख्यय, भाग १, पृ ३४;

२. बही, पू ५२-५३;

वही, भाग २, प. १८८;

४ प्राकृत टेक्स्ट सोसाइटी, वाराणसी द्वारा ई॰ सन् १९६२ मे प्रकाशित

५. देखिये--तालिका न० १.

६ देवेन्द्रयणिष्वेचानुद्वन्त्वान् वृत्तिका तद्विनेयः। मुस्सीदर्ययोगन्युनिषदात्वार्यवचनेनः ॥११॥ सोष्यतु बृहरनुतहर्नुद्वे प्रांच तिकाय विज्ञनः। तम् विष्यापुक्रत्वसतु कृतस्वतनं यदिहि॥१२॥ —गापी, आक्रयन् मण्यान् वाम—ज्वोक्तं भागः?, त०११४

मृनिचन्द्रसूरि ने स्वर्रावत ब्रन्थों में जो गर परम्परा दी है, उससे झात होता है कि उनके गुरु का नाम सकोदेव और दावागुरु का नाम सवेदेव भे था। प्रथम तालिका में उक्कोतनसूरि ब्रितीय के समकालीन जिन ५ आवार्यों का उल्लेख है, उनमें से वीचे आवार्य का नाम देवसूरि है। ये देवसूरि मृनिचन्द्रसूरि के प्रगुरु सर्वदेवसूरि स अभित्र हैं ऐसा प्रतीत होता है। इस प्रकार नेमिचन्द्रसूरि और मृनिचन्द्रसूरि स्वर्णन सर्वदेवसूरि स अभित्र हैं ऐसा प्रतीत होता है। इस प्रकार नेमिचन्द्रसूरि और मृनिचन्द्रसूरि सर्वर स्वर्णन सिद्ध होते हैं।

मृनिचन्द्रसूरि का शिष्य परिवार बड़ा विशाल था। इनके स्थातिनाम शिष्यों में वेबसूरि, मानवेबसूरि और अजितवेबसूरि के नाम मिलते है। इसी प्रकार देवसूरि (बार्वदेव सूरि) के परिवार में मद्देव्वसूरि, रतनप्रमसूरि, विजयसिंहसूरि आदि शिष्यों से प्रशिष्यों का उल्लेख मिलता है। है इसी प्रकार वाव्दिवसूरि के गृहफाता मानवेबसूरि के शिष्य जिनवेबसूरि कीर उनके शिष्य इरिमद्रसूरि का नाम मिलता है। वाद्दिवसूरि के तीसरे गुरुभाता अजितदेवसूरि के शिष्यों में विजयसेनसूरि और उनके शिष्य परिवार का जो संवाद वाद के सिक्य परिवार का जो बंशवथ बनता है। इह इस अनार हैं -

नेमिचन्द्रसूरि द्वारा रचित सहाबोरणियं [रचनाकाल वि० सं० ११४१/ई० सन् १०८४] की प्रविस्त मे वडलच्छ को चन्द्रकुल से उत्यक्ष माना गवा है, " अत. समसामियक चन्द्रकुल [जो पीछे चन्द्रमण्ड के नाम से प्रविद्ध हुआ] को आचार्य परस्परा पर भो एक दृष्टि डाल्मा वावस्वक है। मन्द्रमण्ड मे प्रस्पात वर्षमानसूरि, जिनेश्वरसूर्य, बृद्धितानसूर्य, त्वाङ्गवृत्तिकार अभ्यवेदसूरि बादि अनेक आचार्य हुए। आचार्य जिनेश्वर जिन्होंने चौलस्य नरस दुलंगराज की सभा मे चैत्यवासियों को शास्त्राखं मे परास्त कर गुजरंपरा मे विधिमार्ग का बलतर समर्थन किया था, चर्षमानसूरि के शिष्य थे। " आवृत्यित वास्त्रमल्दि के प्रतिमा प्रतिष्ठापकों मे वर्षमानसूरि को भी नाम व्याज आता है। " इनका समय विकम सवद की ११वाँ शती सुनिश्चत है। वर्षमानसूरि कोन थे ? इस प्रस्त का भी उत्तर दुवंबना आवश्यक है।

खरतरगच्छीय आचार्य जिनदत्तपूरि द्वारा रवित गणवरसार्घशतक [रचनाकाल वि० सं० बारहवी शताब्दी का उत्तराषं] और जिनपालोध्याय द्वारा रवित **खरतरगच्छवहद्यूर्वावकी** 

```
१ देसाई 'मोहनलाल दलीवन्द — जैनसाहित्य नो संजिप्त इतिहास, प्० २४१-४२।
२. वही, प्० २४८-४१।
३. नही, प्० २४१।
५. गाँगे, पूर्वोक्त, भाग २, प्० २८८।
६. गाँगा, पूर्वोक्त, भाग २, प्० २३९-४०।
७. देसाई, पूर्वोक्त ५० २८३-४।
८. देसाई— चालिका न० २।
९. गाँगी, पूर्वोक्त भाग २, प्० ३३९।
१. नाहटा, अगरचन्द्र— महावस्ता विभाग, सपायक— मूर्त जितविज्ञ, प्० २।
१. गाहटा, अगरचन्द्र— प्रस्तावस्ता विभाग, सपायक— मूर्त जितविज्ञ, प्० २।

- चैक्त स्त्र महावस्ता के प्रतिष्ठापकों मे वर्षमानदूरि सो थे।''

- चैक्त स्त्र महावस्ता कुर्य ५, अके ५-६ प० २१२-२१४।
```

१०८ शिव प्रसाद

[रचनाकाल वि॰ स॰ तेरहबी शती का अंतिम चरण] से ज्ञात होता है कि वर्षमानसूरि पहले एक वैरवचारी आचार्य के शिष्य थे, परन्तु बाद मे उनके मन में चैत्यवास के प्रति विरोध की भावना लागुत हुई और उन्होंने अपने गुरु से आज्ञा लेकर सुविहितमार्गीय आचार्य उद्योतनसूरि से उपसम्पदा प्रतण की 17

गणधरसाधंशतक की गाया ६१-६३ मे देवसूरि, नेमियन्द्रसूरि और उद्योतनसूरि के बाद वर्ध-मानसूरि का उल्लेख है। पूर्वप्रदिश्वित तालिका नं० १ में देवसूरि, नेमियन्द्रसूरि (प्रथम), उद्योतनसूरि (द्वितीय) के बाद आभ्रदेवसूरि का उल्लेख है। इस प्रकार उद्योतनसूरि के दो शिष्यो का अलग-अलग साक्ष्यों से उल्लेख प्राप्त होना है। इस आधार पर उद्योतनसूरि (प्रथम) और वर्धमानसूरि को परस्पर मुक्ताता माना जा सकता है। अब वर्धमानसूरि को शिष्य परस्परा पर भी प्रसंगवश कुछ प्रकाश बाला आदेगा।

वर्धमानसूरि के शिष्य जिनेश्वरसूरि और बुद्धिसागरसूरि का उल्लेख प्राप्त होता है। <sup>२</sup> जैसा कि पहले कहा जा चुका है कि जिनेश्वरसूरि ने चीलुक्यनरेश दुर्लभराज की सभा में शास्त्रायं में चैरववासियों को परास्त कर विधिमार्ग का ममर्थन किया था।

जिनेश्वरसूरि के क्यातिनाम शिष्यों में नवा ङ्गवृत्तिकार अभयदेवसूरि, जिनभद्र अपरनाम धनेश्वरसूरि और जिनचन्द्रसूरि के उल्लेख प्राप्त होते हैं। इनमें से अभवदेवसूरि की शिष्य परम्परा आगे चली।

अभयदेवसूरि के शिष्यों में प्रसन्न वन्द्रसूरि, जिनवल्छभसूरि और वर्षमानसूरि के उल्लेख मिलते हैं। प्रसन्न वन्द्रसूरि के शिष्य देवभद्रसूरि हुए, जिन्होंने जिनवल्छमसूरि और जिनदत्तसूरि को आचार्यपद प्रदान किया।

जिनवल्लभसूरि बास्तव मे एक वृत्यवासी जावार्य के शिष्य थे, परन्तु इन्होने अभयदेवसूरि के पास विद्याध्ययन किया था जोर बाद मे जनने चैत्यवासी गृह की आजा लेकर अभयदेवसूरि से उपसम्पदा प्रहुण की। विजवल्लभसूरि से ही खरतरगच्छ का प्रारम्भ हुआ। युगप्रधानावार्यगुर्वाक्षी मे यद्यिप वर्षमानसूरि को खरतरगच्छ का आदि आचार्य कहा गया है, परन्तु वह समीचीन प्रतीत नहीं होता। वस्तुतः अभयदेवसूरि के मृत्योपरान्त उनके अन्यान्य शिष्यों के साथ जिनवल्लभसूरि की प्रतिसम्बर्ध रही, वरतः इन्होंने विधियक्ष को स्थापना की, जो आगे चलकर सरतरगच्छ के नाम से प्रसिद्ध हुआ।

अभयदेवसूरि के तीसरे शिष्य और पट्टधर वर्षमानसूरि हुए। इन्होंने मनोरमाकहा [रचना-काल वि॰ सं॰ ११४०/ई० सन् १०८३] और बादिनायचरित [रचनाकाल वि॰ सं॰ ११६०/ई० सन्

१. मुनि जिनविजय-पूर्वोक्त पृ० २६।

२. वही, प०८।

३. देसाई, पूर्वोक्त पु० २०८।

४. देसाई-पूर्वोक्त पुरु २१७-१९।

५. मुनि जिनविजय-पूर्वोक्त पु० १५।

६. वही, प०१६।

७. वही, प०५।

११०३] की रचना की। वि० सं० ११८७ एवं वि० सं० १२०८ के अभिलेखों में वहगच्छीय चक्रेश्वरसूरि को वधंमानसूरि का शिष्य कहा गया है। इसी प्रकार वि० सं० १२१४ के वहगच्छी सही सम्बन्धित एक अभिलेख से वहगच्छीय परमानन्दसूरि के गुब का नाम चक्रेश्वरसूरि और दादा-गृब का नाम वर्षमानसूरि जीर दादा-गृब का नाम वर्षमानसूरि कोर अभिलेख से मान परमानन्दसूरि के दादागुब वर्षमानसूरि कोर अभयदेवसूरि के शिष्य वर्षमानसूरि कोर अभिलेख माना वा सकता है। जहाँ तक गच्छ सम्बन्धो समस्या का प्रवत्त है, उसका समाधान यह है कि चन्द्रगच्छ और वहण्य कोर वहण्य देवी गण्डीयश्रतस्था की भावना नहीं दिखाई देती। गच्छीयश्रतस्था के युग में भो एक गच्छ के बाचार्य है हिस्स रेच्छ के बाचार्य के शिष्यों को विद्याध्ययन कराना अवारपार्थिक नहीं समझते थे। अदा बृहद्दगच्छीय वक्रेश्वरसूरि एवं परमानन्द-सूरि के गुष चन्द्रगच्छीय वर्षमानसूरि ही तो यह तथ्य प्रतिकृत नहीं लगता.

इस प्रकार चन्द्रगच्छ और खरतरगच्छ के आचार्यों का जो विद्यावंशवृक्ष बनता है, वह इस प्रकार है $^{ ext{v}}$ :—

अब हम वडगच्छीय वंशावली और पूर्वाक चन्द्रगच्छीय वंशावली को परस्पर समायोजित करते है, उससे जो विद्यावशवृक्ष निर्मित होता है वह इस प्रकार है<sup>४</sup>—

अब इस तालिका के बृहद्गच्छीय प्रमुख आचार्यों के सम्बन्ध मे ज्ञातच्य बातों पर सिक्षप्त प्रकाश डाला जायेगा।

नेमिचन्द्रसूरिं --जैसा कि पहले कहा जा चुका है, वहगच्छ के उल्लेख वाली प्राचीनतम

१ वही, पृ०१४।

त. मंबित् ११८७ वियो फागू-ज्युज विद ४ सोसं स्वर्तसण्याशस्यानीय प्राप्ताटबंसा[या]न्यये श्रे० साहिरुसंताने प्रणाटका [?] श्रे० पासरः सत्याप देवत्र आसपर आवा अवकुमार श्रीकुमार लीयण प्रकृति स्वासिणि साताय रामित पुणसिर्ध प्रशृहि तथा पण्डशेवासत्य अवदेवप्रमृतिसमस्त्रावकथाविकाससुरायेन अर्बुद-स्त्रातीय श्रीर्मित् विपर्यक्षेत्र नि श्रेयेसे कारिलं बृहद्गण्डशिय श्रीसंविज्ञविद्वारे श्रीवर्षमानसूरिपाद-पर्याप[सीर्स] श्रीचकेश्वरमूर्गिराम-प्रतिविद्व ।

मृति अयन्तविजय—सपा० वर्षेद प्राचीन जैन लेख सन्वीह, लेखाङ्क ११४ । ॐ । संवत् १२०८ फायुणसुदि १० रवी श्रीवृहद्गच्छीयसंविज्ञविहारी[रि]श्रीवर्धमानसूरिशिप्यैः श्रीचळे-श्वरसूरिमि. प्रतिष्ठितं प्राग्वाट वंशीय \*\* \*\*\*।

मुनि विशास विजय, संपा॰ श्रीबारासणातीर्यं, लेखाङ्क ११।

 सवत् १२१४ फाल्गुण विद 'गुक्रवार श्रोवृहदगच्छोद्भवसिवन्नविहारि श्रीवर्षमानसूरीयश्रीचक्रेश्वरसूरि शिष्य''' श्रीपरमानन्दसूरिसमेतै.''' प्रतिष्ठितं ।

मुनि विशास विजय, वही, लेखाङ्क १४ ।

४. देखिये, तालिकान०३।

५. तालिकान०४।

६. विशेष विवरण के लिए द्रष्टव्य---

मुनि पुष्पविजय द्वारा सम्माबित **साख्यानकमणिकोच** की प्रस्तावना, पृ॰ ६-८; देसाई, मोहनलाल बलीचन्द, **बैन साहित्यनो संस्तिपत इतिहात** पृ० २१८ । प्रशस्त्रियां इन्हों की हैं। इनका समय विक्रम सम्बत् की बारहवी शती सुनिश्चित है। इनके द्वारा लिखे गये ५ सन्य उपरुज्य है जो इस प्रकार हैं—

- १. बाख्यानकमणिकोष [मूल]
- २ आत्मबोधकूलक
- ३. उत्तराध्ययनवृत्ति [सुखबोघा]
- ४ रत्नचूड़कथा
- ५ महावीरचरियं

इनमें अवम दो प्रन्य सामान्य मृनि अवस्था में लिखे गये थे, इसी लिये इन ग्रन्थों की अन्त्य प्रवास्त्यों में इनका नाम विक्व लिखा मिलता है। उत्तराज्यवनवृत्ति और रत्नबुक्कवा की प्रवास्त्यों में देवेन्द्रगणि नाम मिलता है, जिससे स्वष्ट है कि उक्त प्रत्य गणि 'पद'' मिलन के पश्चात् लिखे गये। उक्त दोनों प्रत्यों के कुछ ताइयत्र की प्रतियों में नेमिनन्त्रमूरि नाम भी मिलता है। अनित्म ग्रन्थ महाबोरविष्यं वि० संत १४४१/ई० सन् १०८५ में लिखा गया है। उक्त ग्रन्थों की प्रचास्तियों सै ज्ञात होता है कि इनके गृह का नाम आम्रदेवसूरि और प्रगुह का नाम उद्योतनसूरि या, जो सब्देवदसुर की परस्या के थे।

शुनिषकसूरि'—आप उपरोक्त नेमिचन्द्रसूरि के सतीध्यं थे। आचार्य सर्वदेवसूरि के शिष्य यशोमद्रसूरि एवं नेमिचन्द्रसूरि थे। यशोमद्रसूरि से इन्होंने दीक्षा यहण की एवं नेमिचन्द्रसूरि से बाचार्य पर प्राप्त किया। ऐसा कहा जाता है कि इन्होंने कुळ ३१ बन्च ळिखे थे। इनमें से आज १० बन्य विद्यमान हे जो इस प्रकार है—

- १. अनेकान्तजयपताका टिप्पनक
- २. ललितविस्तरापञ्जिका
- ३. उपदेशपद-सूखबोधावत्ति
- ४. धर्मबिन्दु-वृत्ति
- ५. योगविन्दु-वृत्ति
- ६. कर्मप्रवृत्ति विशेषवृत्ति
- ७. आवश्यक [पाक्षिक] सप्ततिका
- ८. रसाउलगायाकोष
- ९. सार्धशतकचुर्णी
- १०. पार्श्वनाथस्तवनम्

जैसा कि पहले कहा जा चुका है, इनके क्यांतिनाम घिष्यों में वादिदेवसूरि, मानदेवसूरि और अजितदेवसूरि प्रमुख थे। वि॰ सं॰ ११७८ मे इनका स्वर्गवास हुआ।

वाविवेवसूरि—आप मृनिचन्द्रसूरि के शिष्य थे । आबू से २५ मील दूर **मडार** नामक ग्राम मे

१. परीख, रिमक लाल छोटा लाल एवं शास्त्री, केशवराम काशीराम-

संपा॰ गुवरात नो राजकोवजने सांस्कृतिक इतिहास, भाग ४, पू॰ २९०-९१; देसाई, पूर्वोक्त पु॰ ३४१-४३। वि॰ सं॰ ११४१/६ँ॰ सन् १०८६ में इनका जन्म हुवा बा। "इनके पिता का नाम वारिनाय और माता का नाम जिनवेंथी था। आवार्य मुनिकन्द्रसूरि के उपरेस से माता-पिता ने वालक को उन्हें सींप दिया और उन्होंने वि॰ सं॰ ११९८/ई॰ सन् १०६६ में इन्हों ती सिता कर मुनि रामकन्द्र नाम रखा। वि॰ सं॰ ११९७/ई॰ सन् १११७ में इन्होंने आवार्य पद प्राप्त किया और देवसूरि नाम से तिक्वात हुए। "वि॰ सं॰ ११९८/६ँ॰ सन् ११२४ में अणहिल्यत्तन स्थित वौलुक्य नरेस जवसिह सिद्ध-राज को राजस्था में इन्होंने कर्णाटक से आये दिगम्बर आवार्य कुपुल्यन को शास्त्राच में पराजित किया और वारिदेवसूरि के नाम से प्रसिद्ध हुए। "वारिवचक ऐतिहासिक उन्लेख कवि यशासन्त कृत "मुक्तिकृषुत्रक्व" नामक नाटक में प्राप्त होता है। ये गुजरात में प्रमाणवास्त्र के श्रेष्ठ विहानों में से थे। इन्होंने प्रमाणवास्त्र पर "प्रमाणवास्त्रकालोकालंकार" नामक प्रन्य आठ परिच्छेदों मे रचा और उसके ऊपर "स्थादबादरस्याक्तर" नामक मोटी टीका की भी रचना की। इस प्रस्थ की रचना में अपने शिष्यो मदेशस्त्र हि। से सहायता प्राप्त हुई। "इसके अलावा इनके हारा रचित प्रन्य इस प्रकार है—

मुनिचन्द्रसूरिगुरुस्तुति, मुनिचन्द्रगुरुविरहृस्तुति, यतिदिनचर्या, उपघानस्वरूप, प्रभातस्मरण, उपदेशकूलक, संसारोदिग्नमनोरखकूलक, कलिक्डयारर्वस्तवनस्<sup>भ</sup> आदि ।

हरिअद्भृति <sup>क</sup> —बृह्दगच्छीय आचार्य मानदेव के प्रशिष्य एवं आचार्य जिनदेव के शिष्य हरिअद्भृति चौलुक्य नरेश जर्यासह सिद्धराज के समकालीन थे । इनके द्वारा र्रचत यन्यों से झात होता है कि द्वव्यानुयोग, उपदेश, क्याचरितानुयोग आदि विषयों में मंस्कृत-प्राकृत भाषा मे इनकी स्वतिद्वता और व्याच्या शकि विद्यमान थी । वि० सं० ११७२/ई० सन् १११६ मे इन्होंने तीन प्रन्यों की रचना की जो इस प्रकार है—

"बंब स्वामित्व" वटशीति कर्म ग्रन्य के ऊपर वृत्तिः विनवल्लभसूरि द्वारा रचित 'बागमिक वस्तुविकारसारप्रकरण'' पर वृत्ति और श्रेयांसनायचरित''।

कि सं० ११८५ ई॰ सन् ११२९ के पाटण में यशोनाग श्रेष्ठी के उपाध्य में रहते हुए इन्होने प्रकासरितंशकरण पर वृत्ति की रचना की ।

रत्नप्रसमूरि\*—आचार्य वादिवसूरि के शिष्य रत्नप्रसमूरि विशिष्ट प्रतिभाशाली, तार्किक, कवि और विद्वान् ये। इन्होने प्रमाणनयतस्वालोकालंकार पर ५००० क्लोक प्रमाण रत्नाकरावतारिका नाम की टीका की रचना की है। इसके अलावा इन्होंने उपवेक्षमाला पर बोधट्टी वृत्ति [रचनाकाल

```
१. त्रिपुटी महाराज - जैनपरम्परा नो इतिहास, भाग २, पृ० ५६०।
```

२. परीख और शास्त्री-पर्वोक्त भाग ४, प० २९४।

३ वही।

४. वही।

५. मुनि चतुर विजय-संपा॰ जैन स्तोत्र सन्दोह, भाग १, पृ॰ ११८।

६. परीख और शास्त्री-वही;

देसाई, पूर्वोक्त प्• २५०।

७. परीख और शास्त्री,--पूर्वोक्त पृ० ३०३-४;

११२ शिवप्रसाद

वि॰ सं॰ १२३८/६० सन् ११८२], नेमिनाववरित [रचनाकाल वि॰ सं॰ १२३३|६० सन् ११७६], मतपरीकार्यवाक्षतः, स्याद्वाव्एल्लाकर पर लघु टीका आदि ग्रन्थों की रचना की है।

हैमक्नसुरि' — आप आचार्य अजितदेवसूरि के शिष्य एवं आचार्य मृतिचन्द्रसूरि के प्रशिष्य ये । इन्होंने नेमिनाभेवकाष्य को रचना की, जिसका संशोधन महाकवि श्रीपाल ने किया । श्रीपाल व्यसिद्व सिद्धरात्र के दरवार का प्रमक्ष कवि या ।

हिर्मम्रसूरि — इनका जन्म और दोलादि प्रसंग वर्षापृह सिद्धराज के काल में उन्हों के राज्य प्रदेश में हुआ, ऐसा माना जाता है। ये प्राय: अगहिल्लाइ में ही रहा करते थे। सिद्धराज और कुमारपाल के मन्त्री प्रोपाल की प्रार्थना पर दन्होंने संस्कृत-प्राकृत और अपभंज भाषा में चौबाल तिषंक्रूरों के चरित्र को रचना की। इनमें से चन्द्रप्तम्, मिल्लामा और नैमिनाय का चरित्र ही जात उपलब्ध हैं। तीनों ग्रन्य २४००० रकोक प्रमाण हैं। यदि एक तीर्थक्क्रूरों का चरित्र कर उल्लेक के लगभग रहा होगा, ऐसा अनुमान किया जाता है। नैमिनायचारित्र की प्रशस्ति से जात होता है कि दा राज्य की रचना वि० संक १२९६ में हुई थी। अपने मन्त्रों के अन्त में इन्होंने जो प्रशस्ति दी है, उनमें इनने गुक्तरम्परा का भी उल्लेख हैं जिसके जनुसार वर्षमान महाबीर स्वामी के तीर्थ में कीटिक गण और वच्छ शास में चन्द्रकुत के बदायक के अन्तर्गत जिनवन्द्रसूर्त हुए। उनके दो शिष्य थे, आम्रदेवसूर्तर और श्रीवन्द्रसूर्तर हुए। उनके दो शिष्य थे, आम्रदेवसूर्तर और श्रीवन्द्रसूर्तर के शिष्य थे आचार्य हरिभद्रसूर्ति जन्हे आम्रदेवसूर्तर ने अपने एट्ट

सोमक्रभत्रि — आवार्य अजितदेवसूरि के प्रीशब्द एवं आवार्य विजयसिंहसूरि के शिष्य आवार्य सोमक्रमसूरि चौलूक्य नरेश कुमारपाल [बि० सं० ११९९-१२९/ई० सन् ११४२-११७२] के समझालिन ये। इन्होंने खि० सं० १२६१/ई० सन् ११४८ में कुमारपाल की मृत्यु के १२ वर्ष परचात् जावित्वा में "कुमारपालप्रतिकोष" नामक ग्रन्थ की रचना की। इस ग्रन्थ मे हेमबन्द्रसूरि और कुमारपाल सम्वच्ये विणत तथ्य प्रामाणिक माने जाते है। इनको बन्य रचनाओं मे "सुमातवाय-चारित", "सुक्रमुक्ताको" और 'सिन्द्रपक्रण' के नाम मिलने है।

नेमिचन्त्रसूरि<sup>®</sup>—ये आम्रदेवसूरि [आस्यानकर्माणकोषवृत्ति के रचयिता] के शिष्य थे। इन्होंने "प्रवचनसारोद्धार" नामक दार्धानक ग्रन्थ जो ११९९ रुलोक प्रमाण है, की रचना की।

अन्य गच्छों के समान वडगच्छ से मी अनेक शाखायें एवं प्रशाखायें अस्तित्व में आयी । वि∘ सं∘ ११४९ मे यशोदेव-नेमिचन्द्र के शिष्य और मुनिचन्द्रसूरि के ज्येष्ट गुरुआता आचार्यचन्द्रप्रम-

१. देसाई, मोहनलाल दलीचन्द - पूर्वोक्त पु० -३५।

२. गाघी लालचन्द भगवानदास - "ऐतिहासिक बैन लेखो" प्० १३३।

३. वहीपु०१३३।

४. वही पु० १३४।

५. मुनि पुण्य विजय संपा० आस्यानकमणिकोषवृत्ति, प्रस्तावना प०८।

६. देसाई, पूर्वोक्त पु॰ २७५ ।

७. मुनिपुण्यविजय, पूर्वोक्त पृ० ८।

सूरि से पूर्णिमा पक्ष का आविर्माव हुआ। 'इसी प्रकार आचार्य वादिवेवसूरि के विष्य पद्मप्रमसूरि ने वि॰ सं॰ ११७४/ई॰ सन् १११७ में नागौर में तप करने से "नागौरी तवा" विवद प्राप्त किया और उनके विष्य ''नागौरीतपर्याखीय'' कहलाने लगे। 'इसी प्रकार इस गच्छ के अन्य शाखाओं का भी उल्लेख प्राप्त होता है। '

क्वेताम्बर जैन सम्प्रदाय से सम्बद्ध प्रकाशित जैन लेख संग्रहों में बहणच्छ से सम्बन्धित अनेक लेख संग्रहोत हैं। इन अभिलेखों में वहणच्छीय आचार्यों द्वारा जिन प्रतिमा प्रतिष्ठा, जिनालयों की स्थापना आदि का उल्लेख है। ये लेख रे रवीं शताब्दी से लेकर रे प्र्थी-रेटवीं शताब्दी तक के हैं। इस प्रकार स्पष्ट हैं कि बहणच्छीय आचार्य साहित्य सुजन के साथ-साथ जिनग्रतिमा प्रतिष्ठा पूर्व जिनालयों की स्थापना में समान रूप से तिच रखते रहे। वर्तमान काल में इस गच्छ का असिताब नहीं है।

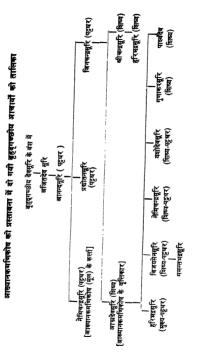
(क्रमशः पृ० ११४ पर तालिका है)

शोध सहायक पारवंनाय विद्याश्रम शोध संस्थान वाराणसी

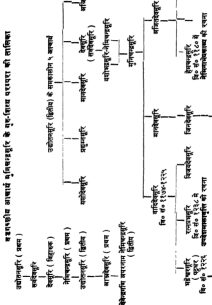
१. नाहटा, अगरथन्द—"जैन श्रमणों के गच्छो पर संज्ञिस प्रकाश" **श्रीयतीन्त्रसूरि अभिनन्दन प्रन्य** 

पृ०१५३। २. वही पृ०१५१।

३. वही प०१५४।



तालिका मं १



वि॰ सं॰ १२४१ में कुमारपाकप्रतियोध सीमप्रमस्री

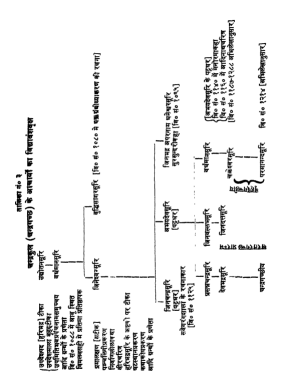
क्षेत्रसमासर्वात की रचना वि॰ सं॰ ११८५ में गुरमद्रमूरि

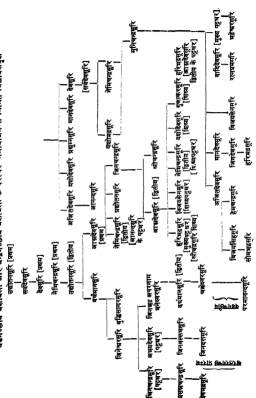
**शण्डम-मण्डन** नामक प्रन्य क

परमानन्दप्रीर

श्रोता

तास्टिका मं॰ २





# नाट्यवर्षण पर अभिनवभारती का प्रभाव

### काबी अञ्जूम सैफ़ो

जाचार्य अभिनवगृप्त के अनुकनीय ज्ञान एव अद्वितीय मेघा की प्रतीक अभिनवभारती स्वय टीका होते हुए मी प्रकाण्य पाण्डित्यपूर्ण विवेचन के कारण स्वतन्त्र नाट्यशास्त्रीय प्रन्य से कम महत्त्वपूर्ण नहीं है। जिःसन्देह रामचन्द्र-मृज्यस्त्र ने नाट्यदर्पण की रचना से पूर्व उसका सम्यक् कालोडन किया है। इसी कारण उसकी विवेचन-यहति, तथ्यों, मन्तव्यों और विचारों का अत्यिक प्रभाव नाटयदर्गण पर परिलियत होता है।

यह एक आख्यंजनक तथ्य है कि सम्पूर्ण नाट्यदर्गण मे कही भी अभिनदमारती का नाम प्राप्त नहीं होता है। 'नाटक' शब्द को व्युत्पत्ति के प्रसङ्ग मे मात्र एक स्थल पर आचार्य अभिनव गूप्त की नामतः आलोचना प्राप्त होती है। इससे इस तथ्य को भी प्रति होती है कि रामचन्द्र-गुणचन्द्र न स्वग्रन्थलेसन मे स्वतन्त्र प्रन्य-लेसन की परम्परा का निवीह किया है, किसो का ब्रह्मान नुकरण नहीं किया। इसलिये अनेक स्थलों पर उन्होंन तथ्यों को नवीन कर मे परिमाधित और प्रस्तुत करने का सफल प्रयास किया है। ऐसे अवसरों पर सामान्यरूपण प्राचीन परम्परा और स्वयं से भिन्न मत रखने वाले आचार्यों के विचारों का भी उन्होंने निर्देश किया है। इसके लिये उन्होंने केबिए आदि शब्दों का प्रयोग किया है। इसके लिये उन्होंने केबिए आदि शब्दों का प्रयोग किया है। इसके लिये उन्होंने केबिए आदि शब्दों का प्रयोग किया है। इसके लिये उन्होंने केबिए गादि शब्दों का प्रयोग किया है। इसी शली में कित्यय ऐसे मन्तव्यों का भी रामचन्द्र-गुणवन्द्र न सङ्केत किया है, जो अभिनवसारती में भी प्रस्तुत किये येथे है। नाट्य-दर्गण में ऐसे उदरण निम्नलिखत है—

#### नाट्यदर्पण

- अन्ये तु कार्यार्थमसद्यस्याप्यथंस्य सहनं छादनमामनन्ति । विवृत्ति पृ० ८४
- २. अपरे तुक्रोधादेः प्राप्तस्य शमनं द्युतिमाम-नन्ति । पूर्वोक्त पृ० १०९
- केबिदस्य द्वादशनेतृकत्वमाम्नासिषुः। पूर्वोक्त
  पृ० १०९
- केचित् पुनरल्गक्षरं गायत्र्यादिकमधंसम-विष-मादिकं चात्र पद्यं मन्यन्ते । पूर्वोक्त प् ० १११

#### अभिनवभारती

सामर्घ्यात्त्रशमनोयस्य कोधादेरचंस्य प्राप्तस्यापि यत्त्रशमनं सा बुतिः । पूर्वोक्त पृ० ५८ ।

यथा समवकार इति द्वादशेत्यर्थः । पूर्वोक्त भाग-२ पू॰ ४४४ ।

उष्णिक् सप्तिभः गायत्री षर्दाभः बन्धकृटिकानि विषमार्धसमानि तान्यत्र समवकारे सम्यग्योज्यानीति । पूर्वोक पुरु ४४१ ।

१ विदृति नाः द० पृ ० २५ ।

आचार्य रामचन्द्र-गुणचन्द्र ने नाट्यदर्पण में अन्य आचार्यों के मतों को विपल सङस्या में प्रदर्शित किया है। अभिनवभारती में भी इसी रूप में विविध विचारधाराओं का उल्लेख प्राप्त होता है। नाट्यदर्पण में प्रदर्शित अनेक मत ऐसे हैं जो अभिनवभारती में भी प्राप्त होते हैं। वस्तुत: रामचन्द्र-गणचन्द्र ने अपने प्रन्थ में प्रदर्शित विभिन्न मत-मतान्तरों का पर्याप्त अंश अभिनवभारती से प्राप्त किया है। इनमें से कूछ मत अभिनवभारती के पाठ-मेद के रूप मे भी प्राप्त होते हैं। नाट्यदर्पण में उल्लिखित ऐसे मतों का जो अभिनवभारती में भी निर्दिष्ट है-हम यहाँ उल्लेख कर रहे हैं-

### नाट्यदर्पण

### अभिनवभारती

- १. केचित् तू मुखादयः सन्धयोऽतस्याश्च यत्र अत्र केचिमुन् सर्वान् सन्धीनवस्थापञ्चकनिर्वहणे पथक-पथक सङक्षेपतः पुनरुल्लिङ्ग्यन्ते, तं पथग्वत्या योज्यमानानिच्छन्ति । निवंहणसन्धिमाहः । विवृत्ति पु॰ ५१ भाग-३ पु० २९ ।
- २. अन्ये त विपदां शमनं करणमाहः । पूर्वोक अन्ये तु विपदां शमनं करणमाहः। पूर्वोक्त प० प० ५६
- ३. अन्ये तु वर्णानां ब्राह्मणादीनां यथासम्भवं यत्त ब्राह्मणादिवर्णचतुष्टयमेलनमिति तदफलत्वा-द्वयोस्त्रयाणां चतुर्णा वैकत्र मीलनं वर्णसंहार-दनादत्यमेव । पूर्वोक्त पु० ४७ । माचक्षते । पूर्वोक्तं प० ६५
- ४. अन्ये तु 'चित्रार्यं रूपकं वचः' इति पठन्ति । पूर्वोक्त पु० ७४ पूर्वोक्त पु॰ ४८।
- ५. अन्ये त्वस्य स्थाने युक्ति पठन्ति । पूर्वोक पु. ९० युक्तिरित्यन्ये इदमञ्जं व्यवहरन्ति । पूर्वोक पु० ५६ ६. केचिदन्यतमाञ्जानञ्जीकारेण द्वादशाञ्जमेवैतं
- सन्धिमञ्छन्ति, एवं गर्भसन्धिमपीति । पूर्वोक प० ९१ ७. अन्ये त्-'स्वभाव शृद्ध-पाखण्डचादेश्चरितं
- प्रहस्यते, तत् सङ्कोणंचरितविषयत्वात् सङ्की-र्णम्' इत्याहः । पूर्वोक्त प० ११३
- ८. सङ्कीर्णमनेकाङ् केचिदनुस्मरन्ति । पूर्वोक्त प॰ ११३

अन्ये तु चित्रार्थमेव वचो रूपकमिति मन्यन्ते।

केचिवत्रान्यतममञ्जं नाधीयते, द्वादशाञ्जमेवैतत्स-न्धिमाहः । पूर्वोक्तं पृ० ५६ ।

अन्ये त्वाहः--येषां स्वभावत एव चरितं शिष्टमध्ये सभ्येतरतमत्वेन प्रहसानह तदविशुद्धत्वात् सङ्कीर्णम्, तद्योगाच्च रूपकम् । पूर्वोक्त भाग-२ प० ४४८ । प्रहमनस्यार्द्धानयमानभिधानात् सङ्गीणं त्वनेकाङ्कं वेश्यादिचरितसङ्ख्याबलादिति केचित । पर्वोक्त प० ४४९ ।

रामचन्द्र-गुणचन्द्र की शैली की एक प्रमुख विशेषता यह भी है कि उन्होंने विषयों को परि-भाषित कर उनके स्पष्टीकरण के लिये एक अथवा अधिक उदाहरण तत्सम्बद्ध विविध ग्रन्थों से प्रस्तुत किये हैं। निश्चितरूपेण शुष्त शास्त्रीय नियमों के व्यावहारिक प्रदर्शन से विषय-बोधन में पर्योप्त सहायता प्राप्त होती है। यहाँ भी उन्होंने अभिनवभारती की सामग्री का लाभ उठाया है, क्योंकि आचार्य अभिनवगुष्त द्वारा प्रदक्षित उदाहरणों को उन्होंने तत्-तत् प्रसङ्गों में अनेकशः स्वीकार कर नाट्यदर्पण में अनेक स्थलों पर प्रदर्शित किया है। अभिनवभारती पर आधारित नाट्यदर्पण के निम्न उदाहरणों की प्रस्तृत किया जा सकता है-

| ***                              | 3141 41 31    |                       |
|----------------------------------|---------------|-----------------------|
| विवय                             | नाट्यदर्पण    | वभिनवभारती            |
| १. नाटक में दिव्य पात्र          | पु० २५        | ना० शा० भाग-२ पृ० ४४१ |
| २. वृत्तबन्धशिक्षा               | ,, ३०         | ., पु० ४२९            |
| ३. पताकास्थानक                   | ,, ४०-४१      | ,, भाग-३ पृ० २०-२१    |
| ४. फलागम                         | ,, ¥9         | ,, पृ०८               |
| ५ दैवायत फल में पुरुष व्यापार की |               |                       |
| गौणता से सम्बद्ध शङ्का ।         | " ४७          | ر, ,, ۹۷              |
| ६. मुखसन्धि                      | ,, εζ         | ۰, "۶۲                |
| ७ प्रतिमुखसन्धि                  | , 8°C         | ,, ,, २४-२५           |
| ८. निर्वहण सन्धि                 | ,, ५१         | ,, <u>,,</u> ۶۹       |
| ९. परिकर सन्ध्यङ्ग               | " ५३          | ,, ,, ३८              |
| १०. परिन्यास                     | ,, ५३         | پ, " ₹۷               |
| ११. समाहिति                      | ,, ५४         | ,, ,, ¥o              |
| १२. उद्मेद                       | ,, 44         | " " ¥ <b></b> ₹       |
| १३. करण                          | ,, ५६         | ,, ,, ¥?              |
| १४. विलोभन                       | " ५६          | " "                   |
| १५. मेद                          | ,, 40         | ,, ,, ४२              |
| १६. प्रापण                       | " 40          | "    "    ३९          |
| १७. विलास                        | ٠, ६१         | ,, ,, ¥ <del>?</del>  |
| १८. वर्ण संहृति                  | " <b>६४</b>   | ,, ,, <b>%</b> 9      |
| १९. नमें                         | ,, <b>६</b> ५ | ,, ,, 88              |
| २०. नर्मेंचुति                   | " <i>६७</i>   | " " <b>««</b>         |
| २१. सङ्ग्रह                      | " <b>७</b> २  | ,, ,, ¥°,             |
| २२. ज्दाहृति                     | ,, <b>७</b> ५ | ,, ,, ४८              |
| २३. <b>कम</b>                    | ,, ৩६         | ,, ,, <b>४</b> ९      |
| २४. शङ्का                        | ,, 1919       | ,, ,, <del>4</del> ?  |
| २५. आक्षेप                       | " ७८          | ,, ,, 40              |
| २६. अधिबल                        | ,, ৩ৎ         | ,, ,, <b>4</b> 8      |
| २७. द्रव                         | " cz          | " " <b>५३</b>         |
| २८. छादन                         | ,, CX         | "भाग-३ पृ० ५६         |
| २९. शकि                          | ,, ሬሬ         | ,, पૃ৹ ५३ ે           |
| ३०. व्यवसाय                      | ,, ९१         | ,, ', <b>4</b> 8      |
| ३१. सन्धि<br>३२. अपनार           | " <b>९</b> २  | ,, भाग-३ पृ० ५७       |
| ३२. बातन्द                       | ,, ९६         | " ସୃଦ୍ୟଠ              |
| ३३. विनय रहित वेश्या नायिका से   |               |                       |
| युक्त प्रकरण                     | ,, १०४        | ., भाग-२ पृ०४३३       |

| विषय                                                    | नाट्यदर्गंण     |                 | वमिनवभारती     |
|---------------------------------------------------------|-----------------|-----------------|----------------|
| ३४. बीधी                                                | पु० ११७         | ना० शा० पु० ४५९ |                |
| ३५. व्याहार                                             | ં,, <b>१</b> १९ |                 | -              |
| ३६. त्रिगत                                              |                 | "               | ,, ሄላሪ         |
| ३७ असरप्रलाप                                            | ,, १२६          | ,,              | ,, 84C         |
|                                                         | ,, १२७          | ,,              | " ४५६          |
| ३८ वाक्केली                                             | ,, १२८          | ,,              | ,, ४५६         |
| ३९. नालिका                                              | ,, १२९          |                 |                |
| ४०. उद्घात्यक                                           | <i>"</i> १३२    | "               |                |
| ४१. अवस्पन्दित                                          |                 | 1,              | " ሄ५४          |
|                                                         | ,, १३३          | 11              | ,, ४५५         |
| ४२. आमुख                                                | ,, १३६          | ,,              | भाग-३ पु० ९३   |
| ४३. आरमटी वृत्ति में विचित्र नेपच्य                     |                 |                 |                |
| एवं माया-शिर-दर्शन ।<br>४४ आरभटी वृत्ति में विचित्र भाव | ,, <b>१४</b> ०  | "               | र्व० १०४       |
| कार्यान्तर।                                             | ,, የ४१          | ,,              | " १ <b>॰</b> ४ |
| ४५ आक्षेपिकी श्रृवा                                     | ,, १७३          | ,,              | माग-४ प० ३६०   |

उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि अभिनवभारती में प्रदक्षित उदाहरणों की विपुष्ठ सङ्ख्या का नाट्यदर्पण में उदारतापूर्वक प्रयोग किया गया है। अतः इस दृष्टि से भी रामचन्द्र गुणचन्द्र अभिनव-गुप्त के ऋणी है।

तथ्यों के तार्किक विवेचन को दृष्टि से नाट्यदर्गण में यत्र-तत्र विविध शब्दों की व्युत्पत्तिपरक व्याख्या प्रस्तुत की गयी है। इस क्षेत्र मे भी उस पर अभिनवभारती का स्पष्ट भाव परिलक्षित होता है। नाट्यदर्गण में अनेक ऐसी निरुक्तियों हैं, जिनका अभिनवभारती से पूर्ण साम्य है। दोनों ग्रन्थों मे समान रूप मे निर्दिष्ट ऐसे स्थल निम्नलिखित हैं—

### नाट्यदर्पण

### अभिनवभारती

१ नाटकमिति नाटयति विचित्रं रख्ननाप्रवेशेन सभ्याना हृदयं नर्तयतीति नाटकम् । विवृत्ति पृ०२५

२. सं प्रसिद्धि प्राशस्त्य हेतुत्वात् पताकेव पताका। पूर्वोक्त पृ०३९

 अर्थः कमं-करणब्युत्पत्या प्रयोजनमुपायश्च । पूर्वोक्त पृ० ३९

४. ... प्रकर्षेण स्वार्धानपेक्षया वरोतीति प्रकरी। विवृत्ति पुरु ४१।

 स मुखस्याभिमुख्येन वर्तंत इति प्रतिमुखम् । पूर्वोक्त पृ० ४८ । ....तथा हृदयानुप्रवेशरञ्जनोल्लासनया हृदयं घरीरं नोपायव्युत्पत्तिपरिचट्टितया चेष्ट्रया नर्तयति ....नाटकमिति । ना॰ शा० भाग-२ पृ० ४१३

...प्रतिद्विप्राशस्ये सम्पादयित ।...पताकाबदुपयो-गित्वादियं पताकेति चिरन्तनाः । पूर्वोक भाग-३ पु०१५

.....अर्थः प्रयोजनमृपायस्यः, कर्म-करणव्युत्पत्त्याः। पूर्वोकः पृ०१८-१९

प्रकर्षेण स्वार्थानपेक्षया करोतीति । ना० शा० भाग-- ३ पृ० १५ ।

प्रतिमुखं प्रतिराभिमुख्येन यतोऽत्र वृत्तिः। पूर्वोक्त पृ० २५।

38

### नाट्यबर्पण

- ६. नर्मणो द्योतनं नर्मद्युतिः। पूर्वोक पु०६७
- स उत्कर्षंहरणादुदाहृतिः । पूर्वोकः
   पृ० ७५
- ८. बुद्धिस्तत्र क्रमते, न प्रतिहन्यत इत्यर्थः । पूर्वोक्त पृ० ७६
- सा द्रवित क्ल्यीभवित हृदयमनयेति द्रवः । पूर्वोक्त पृ० ७७
- तोटयति भिनति हृदयमिति तोटकम् । पूर्वोक्त पृ०८१
- ११. मार्गाच्चलनम् (द्रवः) पृ० ८२
- १२. प्रकर्षेण रोच्यते....इति प्ररोचना। प०९०
- १३ बानन्दहेत्त्वादानन्दः। प्०९६।
- १४. डिमो डिम्बो विप्लव इत्यर्थः, तद्योगादयं डिमः । पु० ११४
- १५. उरक्रमणोन्मुखा सृष्टिजीवितं यासां ता उरसृष्टिकाः शोचन्त्यः स्त्रियस्ताभिरिङ्क-तत्वाद्रसृष्टिकाङ्कः। पृ०११५
- १६. ईहा चेष्टा मृगस्येव स्त्रीमात्रार्थात्रेतीहा-
- मृगः । पृ० ११६ १७. विविधोऽर्यं आह्रियतेऽनयेति व्याहारः । पृ० ११७
- १८. तदिधकबलसम्बन्धादिधवलम् । पृ० ११९
- १९. वचनं तद् दुष्टार्थगर्भत्वाद् दृष्टकोणित-गर्भगण्ड इव गण्ड: । पु० १२१
- २० त्रिगतमनेकार्थगतम् । पृ०१२४
- २१. नाली ब्याजरूपा प्रणालिका । पृ० १२९
- २२ मृदा परपक्षमदैनेन स्वपक्षमविन रक्षतीति मृदवम् । पृ० १२९
- २३. उद्धाते प्रश्नात्मके साधूद्घात्यम् । पुरु १३१
- २४. अन्य कार्यावलगनादवलगितम् । पृ० १३२
- २५. अवस्पन्दितं चक्षुःस्पन्दनादिवदन्तर्गत-सूचनीयसम्भवात् । पृ० १३३

### अभिनवभारती

नमं च सुतरां द्योतितं भवतीति नमंद्युतिः। पूर्वोक्त पृ०४४।

उत्कर्षमाहरतीत्युदाहरणस् । पूर्वोक्त पृ० ४८। बर्ढिह तत्र क्रमते न प्रतिहन्यते । पूर्वोक्त पृ० ४९

विद्ववित विलीयते हृदयं येनेति । पूर्वोक्त पु० ५२ ।

भिन्नत्ति यतो हृदयं ततस्तोटकम् । पूर्वोक्त पृ० ५१

····द्रवणं चलनं मार्गादिति द्रवः । पूर्वोक्त पृ० ३३ प्रक्खेण रोचत इति प्ररोचना । पूर्वोक्त पृ० ५६

तदानन्त(नन्द)हेतुःखादानन्दः। पूर्वोक्त पृ० ५८ हिमो हिम्बो विद्वब इति पर्यायाः, तद्योगादयं हिमः। पूर्वोक्त भाग—२ पृ०४४३ उक्तमणीया सृष्टिजीवित प्राणा यासां ता उत्सु-ष्टिकाः शोचन्त्यः स्त्रियस्ताभिराङ्कत इति

तथोक्तः । पूर्वोक्त पृ० ४४६ ईहा चेष्टा मृगस्येव स्त्रीमात्रार्था यत्र स ईहामृगः । पूर्वोक्त पृ० ४४२

व्याहारः विविधोऽर्थोऽभिनीयते येन । पूर्वोक्त पृ०४५८

अधिवलमम्बन्धादिवबलम् । पूर्वोक्त पृ० ४५७ तद्वजन दृष्टार्थगर्भत्वात्मण्ड इव गण्डः । पूर्वोक्त प्० ४५८

अनेकमयं गतिमिति त्रिगतम् । पूर्वोक्त पृ० ४५८ नाक्कित प्रणालिका त्याजेरवयं । पूर्वोक्त पृ०४५५ मृरविमिति मदेतं मृत्यराक्षमयंत्रेन स्वपक्षम्रविति रक्षतीति । पूर्वोक्त पृ०४५७ प्रकारमके उद्याते माध्विति यत् । ना० शा०

भाग--३ प्० ९३

भाग-४ प० ३६

### नादयबर्पण

- २६. 'बाङ्मर्यादायाम्' तेन मुखसन्धि सम्प्राप्य मुखसन्धेनिवर्तते यतः बाङ्मर्यादायाम् । ना० शा० निवर्तते । प० १३६
- २७. प्रसादप्रयोजना प्रासादिकी । प० १७३
- २८. विशेषेण दूषयन्ति विनाशयन्निः विस्मा-

दूषयतीति विदूषकः "दूषयन्ति विस्मारयन्ति। रयन्तीति विदूषकाः । पु० १७८ पैबॉक्त भाग—ें३ प० २५१-२५२

रामचन्द्र-गणचन्द्र ने 'नाट्यदर्पण' मे 'वेणीसंहार' की आलोचना करते हुए भानमती के साथ द्योंघन के रत्यमिलाव रूप विलास को तत्कालीन परिवेश में असङ्गत होने के कारण अनुचित कहा हैं। इसी रूप में 'वेणीसंहार' की यह आलोचना आचार्य अभिनवगृप्त द्वारा भी की गयी है। रामचन्द्र-गणचन्द्र के अनुसार 'पूष्पदृष्तिक' मे अशोकदत्त के कथन से नन्दयन्ती के चरित्र के सम्बन्ध मे प्रदक्षित व्यलीक सम्भावना निर्वहण सन्धि पर्यन्त उपयोगी होने के कारण दोषपूर्ण नहीं है। निर्वासन के प्रधात उस जैसी उत्तम प्रकृति की नायिका का अधम प्रकृति वाले शबर सेनापित के घर में निवास अवस्य ही दोषपूर्ण एव अनुचित है। इन्हीं तथ्यों के आधार पर 'अभिनवभारती' में भी 'पृष्पदिष्तक' की आलोचना एवं समर्थन किया गया है। भ

नाट्यदर्पण की विवृत्ति पर भो अभिनवभारती का अत्यधिक प्रभाव है। रामचन्द्र-गणचन्द्र ने स्वरचित विवृत्ति मे विपूर्ण मात्रा मे अभिनव भारतीय के अशो का समाहार किया है। कही उसके भावो, कही शब्दों, कही वाक्यों और कही-कही तो सम्पूर्ण अनुच्छेद को ही यथावत अथवा यरिकक्कित परिवर्तन सहित नाट्यदर्पण मे ग्रहण कर लिया गया है। नाट्यदर्पण के अभिनवभारती से प्रभावित अंशों को हम यहाँ प्रस्तुत कर रहे हैं-

### नाटबर्ह्यंग

- १. यद्यपि समवकारे भ्यञ्जारत्वमस्ति, तथापि न तत्र कैशिकी। न खल काममात्र श्रङ्कारः, किन्तु विलासोत्कर्षः, न चासौ रौद्रप्रकृतीनां नेतृणाम् । प्० २४
- २. इह स्यातत्वं त्रिधा नाम्ना चेष्टितेन देशेन च। प० २४
- ३. नायिका तु दिव्याऽपि भवति पयोर्वशो, प्रधाने मर्त्यंचरिते तच्चरितान्तर्भावात । 90 24

# अभिनवभारती

अभिनवभारती

प्रसादयोजनः । प्रासादिकी विधात् । प्रवीकत

नन्वेवं श्रृङ्कारयोगे काव्ये कैशिकीहीनता।""न कामसद्भावमात्रादेव कैशिकी सम्भव: रौद्र प्रकृतीना तद्भावात् । विलासप्रधानं यद्वपं सा कैशिकी ....। ना० शा० भाग-२, प० ४४०-४४१. ····इह त्रिविधया प्रसिद्धधा प्रसिद्धत्वं भवति. अमक एवंकारी अमुत्रदेश इति । पूर्वोक्त प० ४११ नायिका त् दिव्याप्यविरोधिनी यथोवंशीनायक-चरितेनैव तद्वतस्याक्षेपात् । पूर्वोक्त प० ४१२

१. ना० द० पु० ६२ ।

२. अभि∘ मा० (ना० शा० भाग–३) पु० ४२ ।

विवृत्ति ना० द० पृ० १०३ ।

४. विभि० भा० (ना० शा० भाग-२) प० ४३२।

### नाटयदर्पण

- अत्यन्तभक्तानामेव नाम देवताः प्रसी-दन्तीति देवताऽऽराधनपुरः सरमुपायानुष्ठा-नमाधेयमिति । प्०२५
- ५. इह ताबत् न निसगंत: किञ्चित् चरित् मुक्यमञ्ज सा, त्वानु बहुव्विप करेलु कवियंत्यायतम्बद्धवर्यमध्येति तस्कल-मिष्ट्या 'रामप्रवन्धेतु हि सुगीवमैत्री-धरणागतवित्रोवण्याया '''सीताप्रत्या-नवनादिषु सीताप्रत्यान्यस्य प्रधानयं कविना प्रतियादित्य । पु० २०
- ६, प्रश्तान्तरे हि तदि मुख्य स्यात् ताप-मवस्सराजे हि बत्सराजस्य मुख्याय कौशास्त्रीराज्यकाभाय प्रवृत्तेन योगन्ध-रायण-व्यापारेण प्रासङ्गिकं वासनदत्ता-सङ्गमपद्मावती प्राप्त्यादिकर्मापि साध्यते । प० २७
- ७ उपायस्वरूपारिज्ञाने तद्विययाणामा-रम्मादोनाम् नेवामोद्देशिको नियन्-क्रमः फलस्य मुख्यताध्यस्य हतव उपायाः । इह हेतुद्धिया अवेततः वेतनोऽपि द्विषा मुख्य उपकरणमृतद्य । उपकरणभृतो द्विषा सार्यादिद्वपुतः परार्थानिद्वित्यनः । परार्थानिद्वपुतः वताका, क्षम्यः अकरीति । पृ० ३७
- ८. गोपुज्लस्य च केशाः केवित्ततोकमात्रया-वितः, केविन्मप्यावस्यः, केविद्तिव्यापितः, एवं प्रवयवस्तृत्यपि । यवा तत्नावत्या प्रमोदोत्सवो मुखसन्यावेव निष्ठितः, मुखोप-बित्तो वाभ्रव्यादिवृत्तान्तवन निवंहणारामे रत्नावकोग्रास्यवस्य सारक्याः पदार्था अन्त इति । पृ० ३०
- इत्वादि नायक-प्रतिनायकामात्याद्याश्रयेण विचित्ररूपो बीजोपन्यास । पृ० ३९

### वभिनवभारती

निरन्तर भक्ति भावितानामेवशामदेवताः प्रसीदन्ति, तस्माद् देवताराधनपुरस्सरमुपायानुष्ठानं कार्य-मिति । पूर्वोक प० ४१२

न्त निसर्गतः किञ्चिदाधिकारिकम् । पूर्वोक भाग-३ पृ० २: "जगरकण्टकरावणीढरणं घरणा-गतिवभोषणरक्षणमित्याद्यपि हि प्रधानफळे स्रोताप्रत्यानयनळ्याणे विवक्षिते न राजध्यनरत्य्या-परसाध्यम् । पूर्वोक पृ० ३, कविर्यस्कल-मृत्क्ष्वेण विवक्षिते तरप्रधानफळम् । पूर्वोक पृ० ४

शक्तवन्तरेऽपिपुषक् व्यापार्यमाणे तस्याप्याधिकारि-कत्वमेव स्यात् ) '' तापसवत्सराजे राज्यप्रत्यापत्तेः प्रधानफळत्वे वासवदत्तामञ्जमपद्मावतीः प्राप्त्यादौ क्रियान्तरानुपयोग एव मन्तव्यः । पुर्वोक्त पु० ३

नदनिभधाने उपायादिस्वरूपापरिज्ञानात् प्रारम्भा-खरम्यानाम् यत्रार्थं. पत्र तस्य प्रकृतय उपाया फ्रव्हेनवः इटार्थः । तत्र जडवेतनतया द्विधा-करणम् ...। वेतनोऽपि द्विधा मुख्य उपकरण-भूतक्ष, अन्त्याऽपि द्विधा स्थायंतिद्विसहितया परार्थावद्वधा युकः शुद्धधापि च, तत्राची बिन्दुः दिनीयः पताका तृतीयः प्रकरी। तासा-मोद्देशिकाकिवस्युपनिक्यक्षमनियम इत्ययः। पूर्वोक प०१२

अन्ये तु यदा गोपुन्छे केचिद्वालाः हस्याः, केचिद्-दीर्घाः। तद् यधारत्नावत्यां प्रमोदोत्सवो मुख-सन्धावेव निष्ठतः इत्यादि यावत् वाभ्रव्यवृतान्तो मुखोपिक्षाते निवंहणनिष्ठां प्राप्तः। सारस्थाम पदार्थाः पर्यन्ते कर्तव्याः। पूर्वोक्त भाग-२ पृ० ४२८-४२९

तत्रापि कचिन्नायकोद्देशेन कचित्रतिनायका श्रयेणेत्यादिमेदैर्बहुषा भिद्यते । पूर्वोक्त भाग-३ पु० १३

- "परस्य प्रधानस्य प्रयोजनं सम्पादयति
  ""। सुग्रीव विभीषणादिहि रामादिनोप
  कियमाणे रामादेरात्मनम्भोपकाराय मवन्
  रामादेः प्रसिद्धि प्राशस्त्य च सम्पादयति ।
  पृ० ३९
- ११. तावत्येव पताकानायकस्य स्वफलिसिट-निबच्यते । निर्वहणमन्याविप तत्फले निबच्याते तुत्यकाळ्योवचकावीयकारक-त्वाभावात् न तेन प्रधानस्वीपकार स्यात् । सिद्धफलस्वती प्रधानकळ एव व्याप्रियमाणी भूत्रवेगत्या पताकाशब्द-बाच्य इति । ए० ३५
- १२. अन्यस्मिन्तुपाये चिन्तिते सहसोपायान्तर प्राप्तियेया नागानन्वे जीम्तवाहनस्य शङ्ख्यूबादप्राप्तवध्यप्टस्य कञ्जुिकना बासोयुगलार्यणम् । पृ०४०
- १३ यथा रामाध्युदये दितीयेऽङ्के सीता प्रति तुग्रीवस्य संदेशीरिः— बहुनाऽत्र किमुकत' ""।श्रत्र पार्ट्यप्र कल्योत्तरतिवायोक्तिएए सीता प्रति तथैव वृत्तत्वात् प्रकृतसम्बद्धा । अत्र चातिवायोक्तिगात्राविच्चित्ततात् प्रयोजन तपादपरं तथैव सीताहर्ष प्रयोजनं सम्पन्नधिति सामान्यळवाणम् । १० ४०
- १५. वरायानुष्ठानस्यावस्यकर्तांब्यादिना व्यव-याने सित नातम्बर्गातनायकामात्यदीना यदनुतत्वयानं ज्ञानमकी ज्ञानविवारणकरू लाभोपायत्वाद् विन्दुः। सर्वव्यापित्वाद् या जले तैलविन्दुरेव विन्दुः। "क्वेबर्ल सोजं मुखसम्बेरेव प्रमृति निवच्यते, विन्दुस्तु तदनन्तरमिति। पृ० ५४
- १५. प्रधाननायक-पताकानायक प्रकरीनायकेः साध्ये प्रधानफल्ल्वेनाभित्रते बीजस्य प्रारम्भावस्योत्स्तिसस्य प्रधानोपायस्य सहकारी सम्पूर्णतादायी सैन्य-कोश-दुर्ग-

"''तावत्येव पताकानायकम्य स्वफलसिद्धिरूप-निबन्धनीया, सिद्धफलस्वसी प्रधानफल एव व्याप्रयमाण आसीनोऽपि मृतपूर्वनाया पताका-सब्द्याच्यो न मृक्यत्वेन। "निवंहणययंन्ते तत्फले कियमाणे तुष्यकाल्यालेपकारकत्वामातात् तेन प्रधानीपकारी न भवेत्। पूर्वोक पु०१८

अस्मिम्नुपाये चिन्तिते सहसोपायान्तरप्राप्ति यथान् नागानन्दे जीमूनवाहनस्य शङ्खचूडाप्राप्तवष्यपटस्य कञ्चूकिन। वानोयुगलापंणम् । पूर्वोक्त पु० २०

यया रामाभ्युत्ये तृतीयेऽङ्के सीतां प्रति सुधीवस्य सदेशोकिः – बहुनात्र किमुकेनः । । अत्रान्य प्रयोजने नातिशस्याययेन प्रयुक्तेशयं वससि पारे-श्रोत्यादिश्कृतिययोगातिशयात् वताकास्यानकम् । पुत्रोक्तं पुरु तेथ

प्रयुक्यते फर्ल येरुपायानुष्ठाने: तेषामितिवृत्तव-शादबस्यकतंव्यतादिभिविच्छेदेशेप सति यदनु-स्थानात्मकं प्रधाननायकगतं सन्धिद्वव्यतानं बिन्दु, ज्ञानविवारणं फरुरुप्रमोपायत्वात् । पूर्वोक पृ०१२; ... तेरुबिन्दुबन् सर्वव्यापनःत्वादिप बिन्दु । बीज च मुखसन्धरेव प्रवत्यत्मानमुन्नेवयति बिन्दुस्तदनन्तर्गमिति विशेषोऽनयोः । पूर्वोक पृ०१४

याज्ञीः प्रधाननायकपताकानायकप्रकरीनायकेश्वेतन-रूपैः ''सम्पूर्णतादायी पूर्वपरिगृष्टीतस्य प्रधानस्य बीजास्योपायस्य फल्म् आरमतः इत्यारम्भ शब्द-बाच्यो द्रव्य क्रियागुणप्रमृतिः सर्वोऽर्थः सहकारी सामाञ्चपायलक्षणो द्रव्य-गुण-किया-प्रभृतिः सर्वोऽयद्वेतनैः कार्यते फलमिति कार्यम् । प० ४२

१६. <sup>...</sup> बाहुल्यं प्राधान्यं वा निबन्धनीयम् । पु०४२

१७, वञ्चानामवस्यम्भावमाह । ""उद्देशोक-क्रमेणेव निवध्यन्ते ।""प्रेक्षापूर्वकारिणां हि प्रथमारम्भस्ततः प्रयत्नस्ततः सम्भा-बना ततो निष्धयस्ततः फलप्राप्तिरित्यय-मेव क्रम इति । पु० ४४

१८. तद्यंगीत्सुश्यमुगायविषयमनेनोपायेनैतत् सिष्यतीति स्मरणोत्कष्ठाऽऽदिकमं तदनु-गुणो व्यापारक्वोभयमारम्भः। पृ० ४४

१९ मात्रशब्देन फलान्तरयोगः प्रतिबन्धनिश्च-यश्च व्यवन्छिद्यते । पु० ४५

२०. " निश्चयो नियता फलव्यभिचारिण्याप्तिः। पुरुष्

२१. इत् च तावत् पुरुपकारमात्राभिनिवेशिता दैवमपाकुर्वता नास्तिकाना देवबहुमान-ब्युत्पत्तये पुरुषकारोऽप्यफलस्तदभावोऽपि सफल इति दर्शनीयम् । पृ० ४७

२२. अपरथा परतः प्राप्तमपि फलं नाङ्गी-कुर्यादिति । पृ० ४७

२३. महाबाक्यार्थस्याशा भागाः परस्परं स्वरूपेण चाङ्गैः सन्धीयन्त इति सन्धयः । पु०४८

२४. प्रारम्भावस्थामावित्वात् प्रधानवृत्तस्य भागो मुर्खमिव मुख्य ।" प्रारम्भोण्योगो धावानवर्षात्रीतः प्रमकानुप्रसक्तर्या विचित्र-रतसिव्रवेशस्तावात् मुख्यसिव्यस्ति। यथा रत्नावत्या प्रथमोऽङ्कः। बन्न हि सागरिका-राजदर्यक्रमे असारध्यप्रसम्भविषयोक्तर्यस्यो असारध्यप्रसम्भविषयोक्तर्यस्यो असारध्यप्रमम्भवाव्यक्रियस्या असार्व्यक्षर्यम्भवस्य न्यस्य प्रसम्भवस्य उत्तर्यस्य वसन्तिवभावः प्रदुक्तरः, पौर-राजस्य वसन्तिवभावः प्रदुक्तरः, पौर-

कार्यमित्युच्यते, चेतनेः कार्यते फलमिति व्यूत्पत्या तेन जनपदकोश दुर्गादिक व्यापार वैचित्र्यंसामाभुपायवर्गं इत्येतत्सर्वं कार्येज्न्तर्भवति । पूर्वोक्त प०१६.

....प्रधानत्वेन बाहुत्येन निबन्धनीयम् । पूर्वोक्त प०१६.

र इंद्रक्तक्रमेणैय प्रयोक्तृष्मि कविष्मः निबन्धनीय-तया ज्ञातक्याः। 'चावस्यंभाविकमत्वमासा-मुच्यते। न हि प्रेक्षापूर्वकारिलोऽबस्थान्तरासम्भा-वनाया प्रारम्भ उचितो भवति, तत् प्रारम्भववे-द्वत्तरोत्तरावस्थाप्रसर एव। पृत्रोक्ष पृ० ६

... यदौत्युक्यमात्र तद्विषयस्मरणोत्व ण्डानुरूप, अनेनोपायेनेतत् सिद्धयतोति, प्रारम्भः । पूर्वोक्त पु० ६.

तस्यकार्यान्तरयोगः प्रतिबन्धन वारणं च मात्रपदे-नावधारितम् । पूर्वोक्त प्० ७

" नियतां नियन्त्रिता फुरुब्यभिचारिणी पश्यति तदा नियतफरुप्राप्तिनीमाबस्या। पूर्वोक्त पृ० ७. पुरुषकारमात्राभिमानिना देवमबजानाना चार्वा-कादितमेमध्या, स दैवबहुमान ब्यून्यत्तये हि पुरुष-कारोऽन्यफरुः, तदमाबोऽपि सफरुः प्रदर्शनीयः"। पूर्वोक्त पृ० ८.

अपरथा परतः प्राप्तमपि फलंनाङ्गीकुर्यात्। पूर्वोक्तपृ०९.

महावाक्यार्थरूपस्य तेनार्थावयवा सन्धीयमानाः परस्परमङ्गेश्च सन्धय इति । पूर्वोक्त पृ० २३.

प्रागारम्भगावित्वान्मुलमिवमुलस् । प्रारम्भो-पयोगी यावानवंराशिः असकानुप्रसस्या विवित्रा-स्वाद कापिततः तावान् मुलस्रिः । पूर्वोक्त्तः प्०२३; यथा रत्नावस्यां प्रथमोऽङ्कः, तथा हि लामात्यस्य बीरो, वत्सराजस्य प्रक्रुशाराहभूतौ, ततः प्रक्रुशर इति इयानयं सागरिकाया राजदली-प्रमास्प्रारम्भवित्योकृतेऽवर्राशिक्ययोगीति मुल-सन्धि । पूर्वोक्त माग-३ पृ० २४. प्रमोदावलोकनादद्भुतः, ततः उद्यानग-मनादारभ्य पुनः मृङ्कारः इति । पृ०४८ २५. ःस मुखस्याभिमुख्येन वर्ततः इति प्रति-

मुखम् । पृ० ४८

२६. ह्यमास्येन सागरिकाचेष्टितरूपं बोज मुख-सन्धी न्यस्तं वसन्तोस्स-कामदेवपूत्राऽऽदि-ना तिरोहितत्वादीषस्कथ्यम् । तस्य च सुसङ्गताप्वित राज-सागरिकी समावम -नेन द्वितीयाङ्के उद्याट इति । पृ० ४९.

२७. उत्परयुद्धाटन—देशाद्वयाविष्टस्य बीज-स्योन्मुस्य फलजननाभिमुस्य तद्वान् । प० ४९

२८ अवमर्शसन्धौ तु प्राप्त्यंशः प्रधानम्। प्०४९

२९. जनक-विघातकयोस्तृस्यबल्रत्वात् सन्देहात्म-कत्वम्\*\*\*नियतफलाप्तिरूपत्वम् । 'श्रेयांसि बहुविघ्नानि भवन्ति' इति\*\*\*। पृ० ५०.

३० यथा रत्नात्रत्यामैन्द्रजालिकप्रवेशात् प्रभृत्यासमाप्तेरिति । पृ० ५१

३१ नृ-स्त्रियोः परस्परमीहाःः। पृ० ६१

३२ य एव मुखे रस उपिलप्यते । 'कामफले च रूप क्या 'प्रतिमुखे बिकासेन स एव विस्तायिते । यस्तु वेणीसंहारे भानु-मत्या सह दुर्योधनस्य दिस्तो रत्यिक्शवण्य स्वा विलास स नावक्ष्य ताव्योजनारे-प्रति तः। यदाह—सन्य—सन्य प्रयूप्त प्रति सम्बद्धिया । न तु केवल शास्त्रायं-स्थितिसम्यादनेच्छ्या ॥ न तु केवल शास्त्रायं-स्थितिसम्यादनेच्छ्या ॥ , इति । पृ० ६२

३३. दोषाच्छादनाय यत् पुनहंसनं हास्यहेतु-बाँच्यं सा तस्य नर्मणी द्योतनं नर्मचृतिः । यथा रत्नावत्याम्—"अत्र मीर्स्यदेश-छादपितु यद् विदूषकेणोच्यते, तद् राज्ञो हास्यहेनुत्वाश्लर्मचृतिः । पृ० ६७ ....प्रतिमुखं प्रतिराभिमुख्येन यतोऽत्र वृत्तिः । पूर्वोक्त पृ० २५.

""अमात्येन सागरिकाचेष्टितं वसन्तोत्सवकामदेव पूजादिना तिरोहितं नष्टमिव' "सुसङ्गतारचित-राजतत्समागमपर्यन्तं काव्यं द्वितोयाङ्कगतं प्रतिमुखसन्दिः । पूर्वोक्त पृ० २४-२५.

उत्परयुद्धाटन दशाद्वयाविष्टस्य बीजस्य यत्रोद्भेदः फलजननाभिमुख्यत्वं स गर्भ । पूर्वोक्त पृ० २५.

अवमर्शे त्वप्राप्तेरेव प्रधानना …। पूर्वोक्त पृ० २६.

…जनक विधातकयोस्तुल्यबलत्वात् कथं न संदेहः।…नियता फलप्रप्तिरुच्यते। श्रेयांसि बहु-विघ्नानीति …। पूर्वोक्त पृ० २७

उदाहरणं रत्नावल्यामैन्द्रजालिकप्रवेशारप्रभृत्या-समाप्ते: । पूर्वोक्त पु० २९

ं प्रमदापुरुषो यातदर्थाया समीहाः''। पूर्वोक्त पुरु ४२.

"एव हि रसो मुल उपिक्षाः। पूर्वोक पृ० ४३; कामफलेषु रूपकेषु प्रतिमुल एव ह्यास्थाफरन्देन रितस्थेण भाव्यम्। "यस्त् वेणीमंहारे भानुमत्या सह द्याँकतस्य र्वावते विकामः, म नायकस्य ताद्ग्रोऽवसरेऽन्यनुवितः इति चिरनतनेरेबोकस्। यथा सह्वयालोककारः — सन्धिसन्यञ्जायदां रसवन्यव्ययेक्षा। न तु कवल्यास्त्रावंस्यिति-सम्यादनेन्द्र्या। पृत्रोक पु० ४२

दोषो येनोबतेन प्रच्छादयिनुमिष्यते तस्यापि हास्य-जननत्वेन नर्मे च सुतरां चौतित भवनीति नर्म-चृतिः। यथा च रत्नावत्यां द्वितीयेङ्क्के विद्वषकः। " अत्र हि मौस्यंदोषं छादयिनुं यद्विद्वषकेणो-च्यते तद्दराज्ञो हास्यजननमिति नर्मेष चौतितं भवति। पूर्वोक पु०४४. ३४. व्यनियतो ह्याकारो रूपमुच्यते । पृ० ७३

३५. निश्चयरूपस्वादेव चोहरूपाया युक्तेभिदाते। प० ७४

३६. लोकप्रसिद्धवस्त्वपेक्षया यः समुस्कर्षः समुस्कृष्टोऽष्यैः, स उत्कर्षाहरणादुदाङ्कृतिः । प० ७५

२७. भावस्य पराभित्रायस्याधवा भाव्यमान-स्यार्थस्योहः प्रतिभाऽऽदिवशान्त्रणंयो । ••••बुद्धिस्तत्र कमते, न प्रतिहन्यत इत्यर्थः । प० ७६

३८. भयत्रासकारिणो वस्तुनो या शङ्काऽपाय-कारकत्वसम्भावना, सा द्ववति स्लयी-भवति हृदयमनयेति द्ववः। ए० ७७

१९. "प्रकर्षणाविमीवनमासेप:।" अभिप्रायस्य बहिष्कर्षणमासेप: । यथा रत्नावस्यां बासवदत्तायामेव सागरिकेति राज्ञा विद्वक्षण च परिगृहोतायां तदुक्तियु-प्रवस्यागरिके! श्रीतांश्चमुंसमृत्यले: । पृ०७८

४०. पंरस्परबञ्चनप्रवृत्तायोधंस्य बृद्धिसहा-वादिबङ्गिष्टियेन स्वक्नमैत्रस्यसम्बद्धात् समर्थे, तत् कमं छल्लेबस्ये प्रसिक्षर्वक)-छल्योगादिष(बल)छल्स् । यथा रत्ना-बत्याम्—'कि पस्तयः'' । वत्र साग-रिकावेच धारयन्ती विदूषकर्बुद्ध-दौबेत्याद् वासवदत्ता राजानमिससम्बत्ते । पृ० ७९

४१. क्रोध-हर्षीद-सम्भूतावेग-गमितं वचनं तोटयति भिनत्ति हृदयमिति तोटकम् । पु०८१

४२. व्यतिकमो मार्गाच्चलनम् । यथा रत्ना-बल्यां सन्निहितं भर्तारमवगणय्य विदूषकस्य सागरिकायाश्च वासवदत्तया बन्धनमिति । पु० ८२ ····ःख्यमिति चानियता आकृतिरुच्यते । पूर्वोकः पुरु ४८.

····निश्चयात्मकस्वादृहः । पूर्वोक्त पृ० ४९.

लोकप्रसिद्धवस्त्वपेक्षया यत् सातिशयमुच्यते उत्कर्षमाहरतीत्युदाहरणम् । पूर्वोक्त पृ० ४८

भावस्य भाव्यमानस्य वस्तुनो भावनातिशये सत्यूहं प्रतिभावनादिवलात्"। बृद्धिहि तत्र क्रमते न प्रतिहन्यते। पूर्वोक प० ४९.

भयत्रासकारिणो वस्तुनो या शङ्का यदाशङ्कानं स विद्रवः, विद्रवित विकोयते हृदयं येनेति । पूर्वोक्त प० ५२.

...... अभिप्रायस्य हि तत्राक्षेत्रो बहिः कर्षणम् । वासवटत्तामामेव सागरिकति राज्ञा विदूषकेण च परिगृहीतायां तदुक्तिष् सागरिके शीतांशुमुंबमुत्यले इत्यादिषु । पूर्वोक्त पृ० ५०.

परस्थरवचनप्रवृत्तवोर्यस्यैवाधिकं (कर्म) सहाय वृद्धधादोनवलम्बयितं स एव तमितसन्धातु वृद्धधितुं समर्थं इति तदिर्दं कर्माधिबल्खः। यथा—सागरिकावेष धारयत्ती सावस्या विद् वश्चदिद्योर्वत्यादराजानमितसंचनं कि प्यास्य" " इत्यादि स्लोकान्तमिधिबल्खः। पूर्वोक पु० ५१.

वावेगगर्भं यद् वचनं तत्तोटकम्। स चावेगो हर्षात्, कोधात् अन्यतोऽपि वा। भिनत्ति यतो हृदयं ततस्तोटकम्। पूर्वोक पृ० ५१.

यथा भर्तृसिनिषानेऽपि विदूषकस्य सागरिकायाश्च वासवदत्तया बन्धनम् । "इवर्णं चलनं मार्गोदिति द्रवः । पूर्वोकत पृ० ५३.

- ४३. ब्रह्मि अमोद्वेग-वितर्कादयो व्यभिचारि-मध्ये लक्षयिष्यन्ते, तथापि रसविशेष-पुष्टबर्थं सन्ध्यङ्गावसरेऽपि लक्ष्यन्त इति । पु० ८६
- ४४. कुद्धस्य प्रसादनमनुकूलनं बुद्धि-विभवादि-शक्तिकार्यत्वेन सा शक्तिः। पृ० ८८
- ४५. अवनिवंहणसन्धेरङ्गानि स्थायितुमुद्दि-श्राप्ति । पु० ९१
- ४६. स्वापराधोद्घट्टनं परिभाषा । पृ० ९३
- ४७. प्रकारशतैर्वाञ्चितस्याधितस्य सामस्त्येन आगमः प्राप्तिरानन्दहेतुत्वादानन्दः। पु०९६
- ४८. ''''इतिवृत्तस्याविच्छेदश्च रसपुष्ट्यर्थः, विच्छेदे हि स्याय्यादेस्त्रृटिस्वात् कृतस्त्यो रसास्वादः ? पृ० १०२
- ४९. योग्यतां च रसनिवेशैकव्यवसायिनः प्रबन्धकवयो विदन्ति, न पुनः "मुक्तक-वयः । पृ० १०२
- ५०. एवं च पुष्पदृषितकेऽशोकदत्तादिशक्दा-कणंनन समृद्रदत्तस्य नन्दयन्त्यां या व्य-लेकशक्दुोपनिबद्धा, सा न दोषाय । पर-पुष्पयस्भाषनाया निवंदृणं यावदत्रोषयो-गिरवात्।'''पुत्रे दूरस्थिते निर्वासनं, निर्वा-सितायाम्ब शावरतेनापतिमुहेऽत्रस्थानमनु-चितमेव।'''विणयमात्यवित्राम्ब स्वया-चेतसेवेकासाः, न राजकोत्या'।'''' अकरणे हि नायको ब्युत्पादस्य। पृ०१०३
- ५१. तथा च वेज्यावां नायिकायां विनयरहित-मिष चेष्टिसं निवच्यते । यथा विशास्त्रदेव-कृते देवीचन्द्रगुप्ते माधवसेनां समुद्दिश्य कुमारचन्द्रगुप्तस्योक्तः । पृ० १०४ १७

यचपि श्रमोद्देग वितर्कलञ्जाप्रमृतयो व्यक्ति चारिवर्गे "सत्यवसरेऽवश्यप्रयोज्याः "सन्ध्यञ्जत्वे-नोक्ता मन्तव्याः । पूर्वोक्त पृ० ५५.

विरोधिनः कुपितस्य प्रश्नमः प्रसादनं शक्तिः बृद्धि-विमवादिशक्तिकार्यत्वात् । पूर्वोक्त पृ० ५३ व्या निर्वेहणसन्वादृदशक्रमेणाङ्गानि लक्षयितुं प्रक्रमते । पूर्वोक्त प्० ५७.

\*\*\*\*अन्योत्यापराधोद्घट्टनं वचनम् । पूर्वोक्त पु०५८.

-अधितस्य तथेति प्रकारशते प्राधितस्य सम्यगपुत-वियोगवद्यदागमनं तदानन्तहेतुत्वादानन्दः। पूर्वोक्त पृ० ५८.

इति वृत्ताविच्छेदोऽपि हि रसस्यैव पोषकः, अन्यया विच्छेदे स्थाय्यादेस्त्रुटितत्वात् क रस-वार्ताः । पूर्वोक्त भाग-३ पृ० ६२.

योग्यतां च कविरेव जानाति, न च मुक्तक कविः। पूर्वोक्त पृ०६२.

एतदेवाभिमन्यमानेन पुरुष्ट्रिषितकेशोकदत्तादिशब्दारूणंनेन समुद्रदत्तस्य श्रष्ट्वा योपनिवद्धा सा
न दोषाय निवंहुलान्तोपयोगिनो हि नन्दयन्तीनिवर्षान निवंहुलान्तोपयोगिनो हि नन्दयन्तीपिवर्षान निवंहुलान्तोपयोगिनो हि नन्दयन्तीपिसम्बन्धित नु वर्षादेण बच्चा असिहिते पुतेस्थुपममे तु वर्षाद्येण बच्चा असिहिते पुतेनिवानं शब्दिताप्तिन्युद्देशस्थानिमयुत्तममक्तीनामनुपपश्रमेव । तस्माद् स्ववयपिक्षयेदमुत्तमसमझत्वतेराजीवितानामुत्तमश्रक्तीनां वर्णिक्सावे
""। प्रकरणे हि ताद्वा एव नायकः।""अूत्यासक्ष । पूर्वोत्तर माग-२ पु० ४३२.

""जाचारः कुलस्त्रियां विनयप्रधानः बन्यस्यां तद् विपरीतः। तथा च देवीचन्द्रगुप्ते वसन्तसेनामुद् दिश्य चन्द्रगुप्तस्योक्तिः। पूर्वोक्त पृ० ४३३.

- तत्र कञ्चुकिस्थाने दासः । अमास्यस्थाने श्रेष्ठी । विद्रुषकस्थाने विटः । पृ० १०४
- ५३. गृहवार्तायां गाहंस्थ्योचितपुरुवार्यंसाधके वृत्ते कुछजैव स्त्री नायिकात्वेन वणिगा-वीतां निवन्यनीयाः । प० १०४
- ५४. ...'पूर्वकविकृतकाव्यादौ वस्त्रः सत् समुद्रः दत्ततस्वेष्टितादिवद् ग्राह्मस् । अथवा यदमाकस्यं तत् पूर्वविग्रणीतशास्त्रव्यति-रिक्त बृहत्कबाऽञ्द्युपनिबद्धं मूळदेवतच्च-रितादिबद्यादेयस् । पु० १०५
- ५५. तयोः प्रत्येकं प्रसिद्धधप्रसिद्धिभ्यां चतु-भेदस्वामाटिकार्जप चतुर्विषा । पृ० १०७
- ५६. नियुद्धं बाह्युद्धम्, स्पर्धनं शौर्य-विद्या-कुल-धन-रूपादि-कृतः संहर्षः । पृ० १०९
- ५७. अत एवात्र गद्यं चौजोगुणयुक्तम् । .....सेनापत्यमात्यादि - दोप्तरसनायक -सम्पन्नः । पृ० १०९
- ५८. यथा शाक्यानां स्त्रीसम्पर्को गर्हणीयो न सीर्यस् । पृ० ११३
  - ५९. अङ्कावताररूपाश्चात्राङ्का विधेयाः । चूलिकाऽङ्कमुखयोरपि युद्धादिवर्णने निबंधो भवत्येव । पृ० ११४
  - ६०. देवोपालम्भात्मनिन्दाऽऽदिरूपानुशोचना-त्मकं परिदेवितम्'''। पृ० ११५
  - ६१. तेच यथासम्भवंस्त्रीविषयाअन्यविषया वा। प०११६
  - ६२. शरीरिणि व्याजेन पलायनादिना '''। पृ०११६
  - ६३. श्रङ्कुकस्त्वभमप्रकृतेनीयकरवमनिच्छन् प्र-हसन-भाणादौ हास्यरसप्रधाने विटादेनी-यकत्वं प्रतिपादयक् क्वमुपादेवः स्वादित। "" इम्प्यां पात्राभ्यामुक्ति-प्रत्युक्ति-वैचित्र्यविशिष्टास्यामेकेन वा पात्रेणाकाश्च माधितवमन्वितेन मूक्ताः"। पृ०११७

कञ्चुकिस्थाने दासः, विदूषकस्थाने विटः, अमा-त्यस्थाने श्रेष्ठीत्यर्थः । पूर्वोक्त पृ० ४३१

""गाहंस्थ्योचिता वार्ता पुरुषार्थसाधकमिति-वृत्तं न तत्र वेस्याञ्जना नायिकात्वेन निबन्धनीया । पूर्वोक्त पु० ४३२.

बनार्थोमिति पुराणादिव्यतिरिक्तवृहरूकथाद्युप-निबद्ध मूल्यदेवचरितादि । बाहार्योमिति पूर्व-कविकाव्याद् वाहरणीयं समुद्रदत्तचेष्टितादि । पूर्वोक्त पु० ४३०.

तथा हि देवी कन्या च स्थातास्थाताभेदेन चतुर्घा। पूर्वोक्त पु॰ ४३६.

नियुद्धं बाहुयुद्धं संघषः शौर्यविद्याकुलख्पादिकृता स्पर्धा । पूर्वोक्त पु० ४४५.

दीप्तं काव्यामोजोगुणयुक्तम् । पूर्वोक्त पृ० ४४५; ''''अपि त्वमात्यसेनापतित्रमृतेदीप्तरमस्य'''। पूर्वोक्त प० ४४४

यथा शाक्यानां स्त्रीसम्पर्कः प्रहमनीयो भवति, न चौर्यम् । पूर्वोकन पृ० ४४९ अङ्कावतार एव चात्र भवति । चिन्नकाङकमुखयो-

स्त्वत्रापि युद्धादिवणंने समुषयोगोऽस्त्येव । पूर्वोक्त पृ० ४४४. परिदेवितं तैवोपालम्भात्मनिन्दारूपमनुशोचन

यत्र । पूर्वोक्त प्०४४६. ''यथायोगं स्त्रीविषयाणि अन्यविषयाणि'''। पूर्वोक्त प०४४२

.. व्याजिमिति पलायनादि । पूर्वोक्त पृ० ४४२.

अधमप्रकृतेन्तु न नायकत्वमिति ध्वं प्रहसनक-भाणकादौ कि बू याद्, हास्यादिरसप्रधानत्वे ह्यसम एव नायकः । पूर्वोक्त पृ० ४५१, एकहार्य-रित्याकाशुस्वभाषितीरत्यर्थः । डिहार्येति जिक्त-प्रस्तुक्तवीलप्रयोत्तयः । पूर्वोक्त पृ० ४५३

- ६४. मिथः परस्परं जल्पे उत्तिनःप्रत्यृत्तिकमे क्रियमाणे स्वयक्षस्य स्वास्युपगमस्य पर-स्पराज्ञोपजीवनकात् स्थापना सुघटितत्वं क्रियते यत्र, तद्यिकनलसम्बन्धादधि-बलम् । पृ०११९
- ६५. एतद् वचः सख्या भर्तृप्रत्यायनप्रयोजने-नोक्तं विदाधजनस्य हास्यं श्वशुरादेवंश्वनां, सप्तत्या रोपं जनयतीति । पु० १२६
- ६६. · प्रत्यसतोऽसाधुभूतस्य प्रलयनम् असरप्र-लापः । पु० १२७
- ६७ यथावा व्यसनिना राजपुत्रेण कि सुख-मिति पृष्टे मन्त्रिपुत्रेणोच्यते—'सबंदा यो...।'पु०१२७
- ६८. परवित्रतारणकारि यदुत्तरं हास्याम हास्यनिमित्तं निगृढार्थत्वाद् भवति मा नाली व्याजरूपा प्रणालिका । पु० १२९
- ६९. गुणानां दोवत्वं, दोषाणां च गुणत्वं येनोत्तरेण व्यत्ययो विषयीसः क्रियते, तन्मृदा परपक्षमदंनेन स्वपक्षमवित रक्ष-तीति मृदवस् । पु० १२९
- ७०. " उद्घाते प्रस्तात्मके साधूद्यात्यम्। यदा प्रष्टा विविधितात्तरदानसमर्थः, किन्तु यन्ममाभित्रतं तशुक्तमपुक्तं वेत्यभिसंधाय पृच्छति, प्रतिवक्ता चौचितमभिषतं तदौद्वात्यमित्यर्थः। पृ० १३१-१३२
- ७१. विवक्षितप्रयोजनस्यान्यकार्यकरणव्याजेन सम्पत्तियंत्र तदन्यकार्यावलगनादवलगि-तस् । पु० १३२
- ७२. पुरुषार्थंसाधको विचित्रो ब्यापारो वृत्तिः । पृ० १३५
- ७३. कायिक्यो हि व्यापृतयो मानसैर्वाचिकेस व्यापारैः सम्भिद्यन्ते । पू० १३५

यत्रोक्तिप्रत्य्क्तिकमे क्रियमाणे परस्परप्रज्ञानोप-जीवनबलारस्वपक्षमुद्यदितादिषबलसंबन्धादिषव -लम् । पूर्वोक्त पु० ४५७.

एतद्वचनं सखी-संबन्धि भर्तुप्रत्यायनं प्रयोजन-मृह्श्य प्रयुक्तं तस्य पत्न्या अपि संबन्धिनां छलं विद्ययजनस्य हास्य सपत्न्या वचनं रोषं जन-यति । पूर्वोक्त पृ० ४५८.

असतोऽसाधुभूतस्य वस्तुनः प्रलपनमस्मिन्नित्य-सत्प्रलाप इति । पूर्वोक्त पु॰ ४५६.

....यथा व्यसनिना राजपुत्रेण कि सुखमिति पृष्ठे तेनोत्तरं दीयते—'सर्वथायो ...।' पूर्वीक पृ० ४५६.

परवितारणकारि यदुत्तरं, अत एव हास्ययुक्ता सा नालिका प्रणालिका व्याजैत्यर्थः । पूर्वोक्त पृ० ४५५.

गुणानां दोषत्व दोषाणां वा गुणत्वं यत्र क्रियते तन्मृदवम् । "मृदविमिति मर्दनं मृत्यरपक्षमर्दनेन स्वपक्षभवति रक्षतीति । पूर्वोक्त पृ० ४५७.

तत्र यदा विवक्षितमुत्तरं दातुं शक्तोऽयं स्यादिति यन्यम मनित वर्तते तदेव विक्त नवेरथेवमादिना निमित्तेन यदा पृष्टेव प्रतिववनं वैदिष्यमानित्रस्था-य पृच्छति, त्रतिवक्तोचित्तमभिषत्ते तदा तदुन्तर-मुद्दात्त्वकृत्तं । प्रकारमके उद्घति साध्विति यत् । पूर्वोक्त पृष्ट ४५४.

यत्रोत्तरे दीवमाने अन्यानुसन्धानपूर्वकेऽप्यन्यत्कार्यं सिष्यति तदान्यकार्यावलगनादवलगतस् । पूर्वोक्त पृ० ४५४.

तस्माद् व्यापारः पुमर्वसाषको वृत्तिः। पूर्वोक्त पृ० ४५२. कार्यचेष्टा अपि हि मानसीभिः सूक्ष्मासिक्य वाचि-कीमिश्चेष्टमिर्व्याप्यन्त एव । पूर्वोक्त भाग-३ पृ० ९१.

- ७४. वाचिक्यो मानस्त्रश्च कायपरिस्पन्दाविना-भाविन्य एवः "प्राणादिरूपकायपरिस्पन्दा-भावे मनोव्यापृत्यनुपलक्षणाच्च । पृ० १३५
- ७५. जाभ्यो हि वर्णनीयत्वेन कविहृदये व्यव-स्थिताभ्यः काव्यमुत्पद्यते । पृ० १३५
- ७६. तेनानभिनेयेऽपि काब्ये वृत्तयो भवन्त्येव । पृ० १३५
- ७७. ॱॱॱन हि व्यापारशून्यं किञ्चिद् वर्णनीय-मस्ति । पु० १३५
- ७८. मूर्च्छादी तु ब्यापाराभावेन वृत्यभा-वेऽपि'''। पु० १३५
- ७९. 'आङ् मर्यादायाम्' तेन मुखसिन्ध सम्प्राप्य निवतंते । 'ईषदर्खे वा' तत ईष-मुखं मुखसिन्धसूबकत्वादारम्मः । प्रस्तावना शब्देनाप्येततुच्यते । पृ० १३६
- ८०. स्पष्टोक्तिस्त्वेवं यद्या नागानन्दे नाटयि-तब्ये''''। पु० १३६
- ८१. सत् सत्त्वं प्रकाशस्तद् यत्रास्ति तत् सत्त्व-न्मनस्तत्र भवाःः। पृ० १३९
- ८२. आधर्षो वाचा न्यक्कारः । पु० १३९
- ८३. ''''सूत्रधारे तत्तुत्यगुणाकृतिस्थापक आमुखमनुतिष्ठति । पृ० १३९
- ८४. दीप्ता रसा रौद्रादय औद्धत्यावेगादिहेतवः। पू० १४०
- ८५. भय-हर्षातिशयाकुलितपात्रप्रवेशः । पृ० १४०
- ८६. तत्र विचित्रं नेपथ्यं वेणीसंहारे अश्वत्था-म्नः ।'''मायाशिरोदर्शनं रामाभ्युदये । पृ० १४०
- ८७. तथाहि अञ्जदेनाभिद्यमाणाया मन्दोदर्या भयम्, अञ्जदस्योत्साहोऽस्यैव रावणदर्शनेन

मानस्यापि बाचिन्यपि चेष्टा अवस्यं सूक्मं कालं परिस्पन्दमन्दप्राणव्यापाररूपं नामिनतेते । पूर्वोक ना० शा० भाग-३ पृ० ९१

"'ताम्योऽपि वाच्यरूपत्वेन कविहृदये व्यवस्थिताम्यः काव्यमृत्यवते । पूर्वोक भाग-२ पृ० ४०८ वृत्यङ्कान्यवि सर्वेकाव्येषु सन्त्येव ।'''यचपि सर्वे- वृत्यः व्यवस्थिते वृत्यः । पूर्वोच पृठ ४०८.

न च क्रियासून्यः किश्चद्रप्यंशोऽस्ति ।''' तेषु च न व्यापारत्रयशुन्यः कश्चिद्रि काव्यांशोऽस्ति । भाग-३, प॰ ८७.

मूर्च्छादौ तुब्धापाराभावे वृत्त्वभाव एव । पूर्वोक भाग-२ प० ४५२.

मुखनन्वेनिवर्तते यतः, आङ्मर्यादायाम्, यदि वात्रामुखं प्रारम्भमीवन्मुखं वा प्रस्ताव्यतेऽनयेति । पूर्वोक्त भाग-३ पृ० ९३.

स्पष्टोक्तिप्रस्युक्तिभः, यथा नागानन्दे 'नाटयि-तव्ये ''।' पूर्वोक्त पृ० ९३.

सत्सत्त्वं प्रकाशः तद्विद्यते यत्र तत्सत्त्वं मनः, तस्मिन् भवः। पूर्वोक्त पृ० ९६.

आधर्षण वाचा न्यक्कारः । पूर्वोक्त पृ०९७.

एवं च यदा स्थापकोऽपि सूत्रधारतुल्यगुणाकारोः... आमुखं भवति । पूर्वोक्त पृ० ९३.

दीप्तरसा रौद्रादयः उद्धताः । ....कोषावेगाद्यास्ते ....। पूर्वोक्त पृ० १०३.

भयातिशयेन हर्षातिशयेन च क्षिप्रमेव प्रवेश-निर्गमौ""। पूर्वोक्त पृ० १०४.

यथा मायाशिरोनिक्षेपे रामाम्युदये चित्रं नेपथ्यम्, यथा वास्वस्थाम्नः। पूर्वोक्त पृ० १०४.

तत्रैव अङ्गदादिभद्र्यमाणाया मन्दोदर्या भयं, अङ्गदस्योत्साहः, ः रावणस्यातिकोधः, यस्तातेन 'एतेना पिसुरा जिताः' इस्यादि वदतो हासः, 'यस्तातेन निगृद्धा बालक इव प्रक्षिप्य कक्षान्ते' इति च जल्पतो जुगुप्सा हास-विस्मयाः, रावणस्य रति-क्रोषो । पृ०१४१

- ८८. अनेन गृह-भृत्याद्युपमदंनस्य ग्रह । ""गुणे-ष्वसूया मात्सर्यम् । द्रोहो जिघांसा दारादि-खलीकार-विद्या-कर्म-देश-जात्यादि-निन्दा-राज्य-सर्वस्वहरणादिराधर्षः । पु० १४८
- ८९. पराक्रमः परकीयमण्डलावाक्रमणसाम-ध्यंम् । बलं हस्त्यभ्र-रय-पदाति-धन-धान्य-मन्त्र्यादिसम्पत् । न्यायः सामा-दीनां सम्यवप्रयोगः। अनेनेन्द्र्ययथा मृद्यते। ःःअनेन धत्रुविषये सन्तापकर्तृत्व प्रसिद्धिख्यः प्रतापो गृह्यते। पृ० १४९
- <o. निष्ठेवः कफनिरसनस्। उद्वेगो गात्रधून-नस्। पृ० १५०
- इन्द्रजालं मन्त्र-द्रव्य-हस्त्युक्त्यादिनाऽस-म्भवद्वस्तुप्रदर्शनम् । रम्यः सातिशयत्वेन हृद्योऽर्थः शिल्पकर्मरूपः । पृ०१५०
- एवंविषरूपैव, अपरेषां तु पाठ्यानामु-त्थापनादीना पूर्वरङ्गाङ्गाना प्रयोगवशा-दन्यथात्वर्माप भवति । प्० १७१
- ९३. अत एव कवयो रूपकारम्भे 'नाद्यन्ते सूत्र-धारः' इति पठन्ति । पू० १७२
- ९४. यथा उदात्तराघवे रामस्य प्रस्तुतम्युङ्गा-रोल्लङ्गनेन-'अरे रे तापस'''। इत्यादि-नेपथ्यवाक्याकर्णनेन वीररसाक्षेपः । पृ०१७३
- ९५. इयं च प्रावेशिक्याक्षेपिक्यनन्तरमवस्यं प्रयोज्येति वृद्धसम्प्रदायः । पृ० १७३.
- ९६....अनुकर्तुर्यंदा अनाशिङ्कृत एव धनविधा-तादिना विधात उद्धतप्रयोगश्रमाद् बा मूर्च्छा-भ्रमादिसम्भावना वस्त्राभरणादेवी

निगृह्य बालक इन प्रक्षिप्य कक्षान्तरे' इति वदतोऽ-ज्जूदस्य जुगुप्सा-हासनिस्मयरसा""। पूर्वोक पृ० १०४.

अाघर्षणं दारादिस्तठीकरणम् । अविक्षेपो देश-जास्यप्रिजनविद्याकर्मीनन्दा । ""उपघातो गृह-मृत्याचुपमर्दनम् ।"अब्रिडोहो जिघासा । मास्सर्वे गृषोज्यसूया । आदिप्रहणाद् राज्यापहरणादि । पूर्वोक्त भाग-१ पृ० २२०.

सन्ध्यादिगुणाना सम्यक्षयांगा नयः। इन्द्रियजयो विनयः। बलं हस्त्यस्यरायादातस्। पराक्षमः पर्कीयमण्डलाद्यक्षमणावस्कन्दः।'''अतारः शतु-विषये सन्तापकारिणी प्रसिद्धिः। प्रभावोऽभिजन-धनमन्त्रसम्यत्। पूर्वोक पु० २२४-२२५.

निश्चीवन कफिनरासनम् । उद्वेजनं गात्रोद्धूननम् । पूर्वोक्त भाग-१ पृ० ३२९

इन्द्रजालं मन्त्रद्रव्यवस्तुयुक्त्यादिना असम्भव-वस्तुप्रदर्शनम् । '''अतिशेत इत्यतिशयः।'''यच्च शित्पं कर्मेष्टपम्'''। पूर्वोक्त पु० ३२९-३३०.

एव च नित्यमेवं रूपमेव । अन्यपाठ्यानामुखा-पनादोना प्रयोगवशादन्ययास्वोपपत्तिर्दृष्यते । पूर्वोक्त पृ० २१७.

पुराणक्रवयो लिखन्ति स्म 'नान्बन्ते सूत्रधारः'इति । पूर्वोक्त पु० २१७.

यथा उदात्तराघवे रामस्य प्रस्तुतशृङ्कारक्रमोल्ल-ङ्वनेन—'बरे तापसः''।' इत्यादिना । यथा वाक्याकर्णनेन वीररसस्याक्षेपस्य तु रसस्य मान्ध्रुष्यते । पूर्वोक्त माग-४, पृ० २६०-२६१.

····इय हि प्रावेशिक्याक्षेपिक्या खनन्तरमवश्य-प्रयोज्या भवति । पूर्वोक्त पृ० ३६१

अनकर्जयंदनाशिङ्कतधनविषयादस्युद्धतः प्रयोग श्रमवशाद् वा भ्रमादिदोष सम्भावना । वस्त्रा-भरणावकाशादित्सयागीयते सान्तराध्रुवा । तत्र प्रच्यतिस्तदा तस्संवरणावकाशदिरसयेयं गीयते । अस्यां च प्राक्तनं भावि वा रसस्य स्वरूपमुबर्त्यम् । छिद्राच्छादनमात्रप्रयो-जनत्वात् चास्या न सार्थकपवनासनमृप-योगीति शुक्काक्षराज्येवास्यां निवच्यन्ते । प्

- यद्योपश्रुतिशकुनन्यायेन प्रत्ययेन' । पृ० १७३
- ९८. '''न तु देशकालावस्थाद्यपेक्षयानी त्याव-सहनपूर्वकं निर्यातनमिति । पृ० १७६
- ९९. सहजा मुखराग-दृष्टिविकारादिरहिता।
  प० १७६
- १००. यथासम्भवं सन्धिं विग्रहेण, विग्रहे सन्धिना च विशेषेण दूषयन्ति, विनाश-यन्ति, विश्रसम्भं तु विनोददानेन विस्मारयन्तीति विदूषकाः। पृ० १७८
- १०१ यथोवंशी पुरूरवसः। 'नृपे दिव्ये न च प्रभी' इत्यस्यापवादोऽयमिति। पृ० १७९
- १०२, अन्यनारो व्यासङ्गादिनाःःः । पृ० १८१
- १०३. बाल्येर्जप किञ्चिदुन्मीलन्ति, वार्षके तु प्राचुर्येण नश्यन्ति । पृ० १८१-१८२
- १०४. पुतां तूरसाहादयो मुख्यतोऽलङ्काराः। तेन नायकमेदेषुद्धतादिषु धोरत्वं विशेषण-मुक्तम् । भावादयस्तु पुरुषाणामुस्ताहा-बाच्छादिता एव भवन्तीति ते गौणाः। पु० १८२
- १०५ भू-चिबुक-ग्रीवाऽऽदेश सातिशयो विकारः श्रुङ्गारोनित उद्भिद्योद्भिद्य विश्रान्ति-मस्वेनासन्ततो हाव इति । पृ० १८२
- १०६. प्रसरणशीलं सम्युङ्गारं समुचितविभाव-विशेषोपग्रहविरहादिनियतविषयं प्रवृद्धरित-भावसमन्वितं हेला । पृ० १८२

च प्राक्तनं भावि वा रसस्वरूपमृतुर्वितिहरू-वस्मम् । केवलं छिद्राच्छदन मात्र प्रयोजनाया-मस्यां न सार्यंक पदकदम्बयोजनमूपगीति शुष्का-क्षरेरेवेयं लक्ष्ये च । । पूर्वोक्त पु० ३६१

इत्यादि काकतालीय श्रुतिशकुनन्यायेन लौकि-कस्य । पूर्वोक्त भाग-४ पृ० ३६१.

प्राणात्ययेऽपीति न तु नीत्यनुवर्तनेन कथिंबत् देशकाळाद्यनुवर्तनेन सहनपूर्वकं निर्वातनम् । पूर्वोक्त भाग∽३, पृ० १६७.

मुखराग दृष्टि विकारादयः। पूर्वोक्त भाग-२ पृ०१६६.

् विग्रहं वा सन्धिना दूषयतीति विदूषकः, विश्रलम्भ-नत्वे विनोदने दूषयन्ति विस्मारयन्ति । पूर्वोक्त भाग-३ पु० २५१-२५२.

··· इत्यस्यापनादमाह दिव्यवेश्येत्यादि । यथा पुरुरवसः उर्वश्या । पूर्वोक्त पु॰ १९६.

व्यासङ्गादित्यन्यनारीविषयादित्यर्थः । पूर्वोक्त पु० २०९

ते हि यौवने उद्रिका दृश्यन्ते बाल्ये त्वनुद्भिन्ना वार्घके तिरोभूताः । पूर्वोक पु० १५४.

पुंसस्तूत्साहबृत्यात एव परमालङ्काराः, तथा च सर्वेष्वेव नायकमेदेषु धीरत्वमेव विशेषणतयोक्तम् । तदाच्छादितास्तु शृङ्कारादयः धीरलल्ति इत्यादौ। पूर्वोक्तं पृ०१५८.

चोद् म्रूतारकविबुकग्रीवादेः सातिशयो विकार … श्रृङ्कारोचितमाकारम् । स्वेत्युद् भिद्योद्भिद्य विश्राम्यन् हावः । पूर्वोक्त पृ॰ १५६-१५७.

.....स तु प्रसरणैकधर्मकः, ... यदा तु रतिवासना-प्रबोधात्तां प्रवृद्धां रतिमभिमन्यते केवलं समु-चितविभावोपग्रहविरहान्निविषयतया स्फुटीभावं न

- १०७, एते च नवोऽङ्गजाः परस्परममुत्यिता अपि भवन्ति। तथा हि कुमारीशरीरे प्रौढतम कुमारगतभाव-हाव-हेला-दर्शन-श्रवणाभ्यां भावादयोऽनुरूपा विरूपाश्च भवन्ति । पु० १८२
- १०८. रागः प्रियतमं प्रत्येव बहमानः । .... मदो मद्यकृतश्चित्तोल्लासः । हर्षः सौभाग्यगर्वः । अन्यथा वक्तव्येऽन्यथा वचनमः हस्तेनादा-तब्ये पादेनादानम्, कटीयोग्यस्य कण्ठे निवेशन-मित्यादिकः । ५० १८३
- १०९. प्रियतमप्रीत्यतिशयेन " । प० १८३
- ११०. रूपलावण्यादीनां च पुरुषेणोपभुज्यमानानां यदौज्ज्वल्यं छाया विशेष ....। प० १८४

इसके अतिक्ति पताकास्थानक, कार्यावस्था और अर्थप्रकृतियों की चेतन एवं अचेतन रूप में को गयी व्यास्था तथा अन्य विविध स्थल भी अभिनवभारती से वैदारिक दृष्टि से प्रभावित तथा अनुप्राणित प्रतीत होते है। यह सम्भावना भी सत्य प्रतीत होती है कि रामचन्द्र-गुणचन्द्र द्वारा कथित 'नाट्यदर्गण-विवृत्ति' नाम भी अविनवगप्त के 'नाट्यवेद-विवृत्ति' से प्रेरित रहा होगा।

इन समस्त तथ्यों को पृष्ठभूमि मे भी यह कथन तो अनुचित ही होगा कि नाट्यदर्पण में अभिनवभारती का अन्धानुकरण किया गया है। वस्तुतः रामचन्द्र-गणचन्द्र ने अवसर के अनुरूप अभिनवगृत के मन्तव्य की आलोचना तथा उनमें संशोधन एवं परिवर्धन भी किया है. परन्त प्रस्तत शोध-पत्र की सीमाओं को दृष्टिगत रखते हुए हम यहाँ नाटखदुर्पण के एतरसम्बद्ध स्थलों का उल्लेख उचित नहीं समझते हैं।

नाट्यदर्पण की विवृत्ति मे २ स्थल ऐसे भी प्राप्त होते हैं जिन पर नाट्यशास्त्र और अभिनव भारती का संयुक्त प्रभाव दृष्टिगोचर होता है। यहीं उनका प्रदर्शन कर देना तो अनञ्ज-कीतंन ज्ञात नही होता है—

- १. भावानां साध्यफशोचितानां रतिहर्षोत्स-बादीनां याचनं प्रार्थना । प० ७४
- २. चौर-नपारि-नायकादिभ्यो भयमद्वेगः। पूर्वोक्त पु० ७६.

प्रतिपद्यते तदा तज्जनितो देहविकारविशेषो हेला । पूर्वोक्त भाग-३ प० १५७.

·····अप्येते परस्परसमित्यता भवन्ति । तथा हि कमारीशरीरेप्रौढतमकुमार्यन्तरगतहेलावलोकने...। पूर्वोक पुरु १५५.

वचनेऽन्ययावकव्येऽन्ययाभाषणम्, हस्तेनादातव्ये, पादेनादानमः, रसनायाः कण्ठेन्यासः इत्यादि । मद्येन कतो रागः प्रियतमं प्रत्येव बहमानी हर्षः। सौभाग्यगर्वो यथा । पूर्वोक्त प० १६०.

प्रियतमगर्नै: प्रीस्या नं प्रति बहुमानातिशयेन....। पूर्वोक पु॰ १५९.

तान्येव रूपादीनि पृरुषेणोपभुज्यमानानि छायान्तरं श्रयन्ति । पूर्वोक्त प० १६२ ।

एतत्साध्यफलोचितभावलक्षणम् । ना० भाग---३। पु०५०। रतिहर्षोत्सवानां तु प्रार्थना प्रार्थनाभवेत । ८६।१९ ना० शा०.

अरिशब्दान्नायकादि । अभि॰ भा॰ (ना॰ शा॰ भाग - ३) पृ० ५१; भय नृपारिदस्यृत्यमुद्वेगः परिकीर्तितः। ८८।१९ ना० शा० ।

इस समस्त विवेषन से नाट्यदर्यण पर अभियभारती का अत्यधिक प्रभाव है यह स्वतः स्पष्ट हो जाता है। वस्तुतः यदि नाट्यदर्यण के अभिनवभारती से प्रत्यक्ष अथवा अप्रत्यक्ष रूप से सम्बन्धित सम्पूर्ण अंशों को उसमे पृषक् कर दिया जाये तो उसका मूळ स्वरूप हो अस्त-व्यस्त हो जायेगा। यह सब उस समय और भी विचित्र प्रतीत होता है, जळ नाट्यदर्पणकार स्वयं काव्या-पहार की कट्ट शब्दों में करते हैं।

> काजी पाड़ा, बिजनौर (उ० प्र०) २४६७०१

## ग्रन्थ-सूची

- १. नाट्यदर्पंण (ना० द०)-रामचन्द्र-गुणचन्द्र, ओरियण्टल इन्स्टीट्यूट, बड़ौदा, १९५९ ।
- २. नाट्यशास्त्र (ना॰ शा॰) भरत, भाग —१। ओरियण्टल इन्स्टीट्यूट, बड़ौदा, द्वितीय संस्करण १९५६।
- नाट्यशास्त्र—भरत, भाग—२, ओरिएण्टल इन्स्टोट्युट, बड़ौदा, १९३४।
- ४. नाट्यशास्त्र-भरत, भाग-३, बोरिएण्टल इन्स्टीटयट, बढौदा १९५४।
- प. नाट्यशास्त्र—भरत, भाग—४, ओरिएण्टल इन्स्टीट्यूट, बढौदा १९६४ ।
- ६. हिन्दी नाट्यपैण--रामचन्द्र-गुणचन्द्र, हिन्दी-विभाग, दिल्ली विश्वविद्यालय, दिल्ली, प्रथम संस्करण १९६१।
- दि नाट्यदर्गण ऑव रामचन्द्र एण्ड गुणचन्द्र—ए क्रिटिकल स्टडो—त्रिवेदी के० एच०, इन्स्टीट्यूट ऑव इण्डोलॉजी, बहमदाबाद, फस्ट एडीशन, १९६६।

अकवित्यं परस्तावत् कलक्कुः पाठशालिनाम्। अन्यकार्थः कवित्व तु कलङ्कम्यापि चृतिका।। ना० द० प्रारम्भिक स्लोक सं० ११ ।

जिन्हें मिलाकर ८ अध्याय होते हैं भृदित संस्करण में प्रथम व्यवहार के २ भाग होने के कारण ९ हैं।

अब हम क्रमिक रूप से इसकी विविध प्रतियों का संक्षिप्त परिचय प्रस्तुत करेंगे।

जयपुर प्रति—कासलीवाल ने ४६८ एवं ४६९ नं० पर जिन दो प्रतियों को वर्ट्यिशका माना है उनमे से प्रथम प्रति अर्थात् ४६८ ही वर्ट्यिशका है, दूसरी नही । हम ४६८ कमाक वाली प्रति को जयपर प्रति की संज्ञा देंगे ।

इस प्रति में कुळ ४५ पत्र है। ११" $\times$  ४ $_{5}$ " के आधार के प्रत्येक पत्र पर ११ पंकियाँ है। सन् १६०८ में लिखी गई (रचना नहीं) इस प्रति की दशा सामान्य है। कितयम पृष्ठी को छोड़कर शोष नवों के सत्रत रच्छा एवं पर्वतीय है। उपलब्ध प्रति का प्रारम्भ गणितसारसंग्रह के समान ही "अलब्ध त्रिजगरसार्र " आदि मंगलाचरण से हुआ है। किन्तु इससे पूर्व "(६०) श्री बोतरागाय नमः" लिखा है। मंगलाचरण के उपरांत सज्जाधिकार यथावत् गणितसारसंग्रह के समान हैं। अधिकार के अन्त में निम्न पृष्टिका है— "इति सारसंग्रह गणितसारसंग्रह के समान हैं। कितारः समासः।"

इसके उपरांत परिकर्म व्यवहार नामक दूसरा अकरण है। इस प्रकरण को पर्ट्यिका मे प्रथम प्रकरण लिखा गया है, गणितसारसंप्रह में भी इस प्रकरण के अन्त में निम्न प्रकार पुष्पिका लिखी है—

''इति सारसंश्रह गणितशास्त्रे महावीराचार्यस्य कृतो परिकर्म नाम प्रथमः व्यवहारः समाप्तः।'' इम प्रकरण की सामग्री भी (गणित) सारसंग्रह के समान हो है, पुष्पिका भी उपरोक्त प्रकार से ही है ।

तीसरा कला सवर्ण व्यवहार प्रकरण विषयवस्तु की दृष्टि से तो गणितसारसंग्रह के समान ही है किन्तु पुष्पिका एवं अन्त का कुछ अंश वर्ट्रतिशका की इस प्रति मे नहीं है। वतुष् एव पंचम कमशः प्रकीर्णक एव त्रैराशिक व्यवहार प्रकरण भी न्यूनाधिक पाठान्तरों सहित समान है। पुष्पि-कार्य भी गणितसारसंग्रह के समान है।

इन अध्यायो का पत्रानुसार विवरण निम्न है-

| (8) | संज्ञाधिकार             | पत्र संख्या १–४   |
|-----|-------------------------|-------------------|
| (२) | परिकर्म व्यवहार         | पत्र संख्या ४–१४  |
| (३) | कला सवर्ण व्यवहार       | पत्र संख्या १४-२८ |
|     | प्रकीर्णंक व्यवहार      | पत्र संख्या २८-३४ |
| (५) | त्रैराशिक व्यवहार       | पत्र संस्या ३४–३९ |
| (₹) | वर्गं संकलितादि व्यवहार | पत्र संख्या ३९-४५ |

१. विस्तृत विवरण हेतु देखें सं∘—३-II एव III

२. यह परिकर्म व्यवहार का ही एक भाग है।

पर्ट्तिशिका की अन्य कृतियों में क्या स्थिति है। इसका निर्धारण अन्य प्रतियों के अध्ययन से ही किया जा सकता है।

गणितसार संग्रह में छठाँ अध्याय मिश्रक व्यवहार प्रकरण है, जिसमे पंचराशिक, वृद्धि-विधान, विविध कुट्टोकार आदि है। जबकि चाँचत कृति मे वर्ग संकलितादि व्यवहार है। इसमें निम्न १३ सुत्रों को उदाहरण सहित समझाया गया है—

- (१) वर्ग संकलितानयन सूत्रं।
- (२) धन संकलितानयन सूत्रं।
- (३) एकवारादिसंकलितधनानयन सूत्रं।
- (४) सर्वधनानयने सुत्रद्वयं ।
- (५) उत्तरोत्तरचयभवसंकलितधनानयन सूत्रं।
- (६) उभवान्तादागत परुषद्वयसंयोगानयन सुत्रं ।
- (७) वणिक्करस्थितधनानयन सूत्रं।
- (८) समद मध्ये १-२-३।
- (९) छेदोशशेष जातो करणसूत्रं।
- (१०) करण सूत्र त्रयम्।
- (११) गणगण्यमिश्रे सतिगणगण्यानयनसूत्रं i
- (१२) बाहुकरणानयनसूत्रं।
- (१३) व्यासाद्यानयनसूत्र ।

उपरांत १ पत्र में संदृष्टि का विषय चिंत है। "वर्ग संकल्तितादिनयनसूत्र" नामक इस प्रकरण का प्रारम्भ निम्न प्रकार से हुआ है—

"श्री बीतरागाय नमः (६) छत्तीसमेतेन सक्छ ८, भिन्न ८, भिन्न जाति ६, प्रकोणंक १०, त्रैराशिक ४, इत्ता ३६ तू छत्तीस मे बुदु बीराचार्यरुपेलाणितवतु माधव चन्द्र त्रैवेद्याचार्यरू शोख सिदरामि शोष्य सार संग्रहमेनिसकोंबुदु । वर्ग संकृतितानयन सुत्र"।

मावार्ष यह है—"म॰ जिनेन्द्र देव (तीर्थंकर) को नमस्कार है। इस छत्तीक्षी ग्रंथ में ८ परि-कर्म, ८ परिकर्म मिन्नों पर, ६ भिन्न जातियां, १० प्रकीर्णक (भिन्नो पर आधारित प्रक्त), ४ त्रैराधिक इस प्रकार कुछ ३६ विषयों की चर्चा है। विद्वान् (महा) वीराचार्य द्वारा पहले कहे गये (गणित) सारसंग्रह को शोध करके माध्यचन्द्र त्रैविद्य ने इसकी रचना की। कन्नड़ शब्द, वेस्हगणित—कहे गये, बुद्ध—विद्यान्।

उपरांत पूर्व लिखित १३ सूत्रों की चर्चा के बाद अंक संदृष्टि के अन्तर्गत जैन साहित्य की परम्परा में बहुतायत से पाये जाने वाले ३४ के Magic Square का निर्माण किया गया है।

| ۹  | १६ | 7  | 9  |
|----|----|----|----|
| Ę  | ą  | १३ | १२ |
| १५ | १० | ٤  | ?  |
| R  | 4  | 88 | १४ |

सम्पूर्ण पांडुलिपि में अधिकांश पत्रों में उपयोगी टिप्पण पत्र के किनारों पर दिये गये है। कहीं-कहीं गणनायें देकर विषय को स्पष्ट किया गया है। पत्र संख्या ४४ के किनारे पर १५ का Magic Square दिया है। त्रिभुत्र का क्षेत्रफल निकालने के सन्दर्भ में △ का चित्र भी टिप्पणी में दिया गया है।

अस्तिम पत्र पर ''इति वर्शित्राका ग्रन्थ समाप्तः"। लिखने के उपरांत निम्न प्रशस्ति लिखी है—

"वि० संवत् १६६४ वर्षे असीज सुदी व गुरो श्री मूलसैच सरस्वती गच्छ बलात्कार गणे श्री कुन्दकुन्दाचार्यान्वये भग० श्री पद्मान्दिदेवा, तत्पट्टे १ ब॰ श्री सकलकीति देवा, तत्पट्टे म० श्री भूवनकीति देवा, तत्पट्टे म० श्रीज्ञान भूषण देवा, तत्पट्टे म० श्रुभ चन्द्र देवा, तत्पट्टे म० सुभितकीति देवा, तत्पट्टे म० श्री गुणकीति देवा, तत्पट्टे वादिभूषण देवास्ताद गुरुष्ट्राता ब० श्री भोमा तत्शिच्य ब० मेपराज तत् शिष्य ब० केशव पठनार्थे ब० नेमदासस्येदं पुस्तक ।"

स्पष्टतः प्रशस्ति से रचयिता या रचनाकाल पर कोई प्रकाश नही पहता है।

पर्दिश्विका के कृतित्व के संदर्भ में किसी अर्थमुलक परिणाम पर पहुँचने के लिए अन्य प्रतियों की सोज एवं उनका अध्ययन भी आवश्यक है। कार्रजा भंडार प्रति-१ (छलीनी गणित) कार्रजा के शास्त्र भंडार में (बलारकारण मन्दिर-कार्रजा) प्रतिकमांक ६३ पर छलीसी गणित प्रन्य सुरक्षित है। "४९ पत्रों की इस प्रति के पत्रों का आकार ११.०५" × ५" है एवं प्रत्येक पत्र पर ११ पॅकियां है। इस कृति का भी प्रारम्भ ६०, ऊँ नमः सिढेस्थ", अलब्ध त्रिजगत्सारं "आदि मंगलाचरण से हुआ है।

> पुन: परिकर्म व्यवहार पत्र संस्था १ से १५ तक कलासवर्ण व्यवहार पत्र संस्था १५ से ३२ तक प्रकीर्णक पत्र व्यवहार संस्था ३२ से ३६ तक त्रेराणिक व्यवहार पत्र संस्था ३६ से ४२ तक

चिंत है। इसके तत्काल बाद जयपुर प्रति के समान हो 'श्री बीतरागाय नमः'' (६) छत्तीममेतन सकल ८ '''ंं सोध्य सार सग्रह मेनिसिकों बुद्ध (वर्ग संकलितानयन सृत्र ) आदि विवरण है। पत्र संख्या ४२-४९ तक विविध विषयों को चर्चा है। अतिम पृष्ठ ४९ पर लिखा है कि "धर्म ३५ अंक संदृष्टिः छः" इति छत्तीसी गणित ग्रन्थ समाप्तः (छः छ) श्री शुभं भूयात सवैधा। संवत् १७०२ वर्षे मगसिरवद्यी ४ बुंक संवत् १७०२ वर्षे माघ श्रुदि ३ सुक्ल श्री मूल संघे '''ं छत्तीसी गणितशास्त्र दत्तं श्रीरस्तु।'

षर्दित्रशिका का अर्थ छत्तीस होता है बतः ऐसा प्रतीत होता है मानों ग्रन्थ के शोर्ध कका हिन्दी अनुवाद कर दिया गया है। यह ग्रन्थ भी षर्दित्रशिका हो है।

१. विवरण स्रोत-गणितसार संग्रह, हिन्दी संस्करण, परिशिष्ट, ५ पृ० ५५ ।

२. बही।

कारंबा मंडार—प्रति-२ (बर्टीवशितका) कारंबा मंडार का प्रति कमांक ६५ पर सुरक्षित ग्रन्थ में कुछ ५२ पत्र हैं। ११" × ४.७५" के आकार के प्रत्येक पत्र पर १० पंकियों हैं इस ग्रंथ में विविध अख्यायों का वर्गीकरण निम्नवत हैं:—

| परिकर्म व्यवहार पत्र संस्या        | १ से १६ तव  |
|------------------------------------|-------------|
| कलासवर्णं व्यवहार पत्र संस्था      | १६ से ३४ तब |
| प्रकीर्णंक व्यवहार पत्र संख्या     | ३४ से ४० तब |
| त्रैराशिक व्यवहार पत्र संख्या      | ४० से ४६ त  |
| वर्गे संकलितादि व्यवहार पत्र सख्या | ४६ से ५३ तब |

''इति सार संग्रहे गणिनशास्त्रे महाबोराचार्यस्य क्रृतौ वर्ग सक्तिनादि व्यवहारः पंचमः समागः।''

उपरान्त निम्न प्रकार प्रशस्ति लिखी है-

"संवत् १७२९ वर्ष कार्तिक सुदि १० भीमे श्री मूल संघे सरस्वती गच्छे बलात्कारगणे श्री कुन्दकुन्दाचार्यात्वये म० श्री सकल कीर्यान्वये म० श्री वाद्यन्त्रया विस्तृत्वण देवास्तरपृट्टे म० श्री रामकोनिदेवा-स्तारपृट्टे म० श्री पपनानिदेवास्तारपृट्टे म० श्री पपनानिदेवास्तारपृट्टे म० श्री पपनानिदेवास्तारपृट्टे म० श्री व्याप्तकोतिस्ताच्छ्य स्त्राच्या श्री केत्याणकीतिस्ताच्छ्य पृति श्री त्रिभृवनपदेणेदं पट् विद्यास्त्राप्तिका गणिवतास्त्र कर्म स्वाप्त्रं जिवतां ।

प्रश्नास्ति से स्पष्ट है कि इस ग्रन्थ का नाम यहाँवश्नासिका है एवं उपलब्ध विवरण से स्पर है कि इसमें वर्ग मंकलिलादि ब्यवहार में जयपुर प्रति के समान हो विषय सामग्री है। ग्रंथ का परिचय देते हुए गणितसारसंग्रह (हिन्दी संस्करण) के परिशिष्ट में परिशिष्टकार ने लिखा है "मानो यह माध्यवन्द्र मैंचिश्व का विविध ग्रंथ हो।

उबयपुर प्रति: --उदयपुर में भी श्री दि० जैन बीसपंथी मन्दिर, मण्डी नाल में गणितसार संग्रह में अपूर्ण प्रति के नाम से एक पाइलिंध सुरक्षित है। यह पांडुलिंध भी बर्ट्मिनिका हो है। क्योंकि ५२ पत्रों वाली इन प्रति के पत्र ५२ पर 'शी बीतरागाव नमः (६) छत्तोसमेतेन ''संग्रह मैनिकोंबुट, । वर्ग संकलितानयन सूत्रं है एवं आपे का प्रकरण अन्य प्रतियों के समान है। इस प्रति का लेखन हाल आवण गुक्ला ५, जुक्बार, संबत् १५०५ है।

यर्दांत्रिका की मौलिकता एवं कृतित्व के निर्धारण के समय गणितसारसंग्रह के वर्तमान मृद्रित संस्करण की मूल प्राचीन पांडुलियों से इसका ( यर्दाविश्वका ) तुलनारनक अध्ययन अस्येत आवस्यक है। गणितसारसंग्रह का वर्तमान संस्करण ( हिन्दो एवं अंग्रेजी ) निम्न पांच पांडुलियियों के आधार पर तैयार किया गया है—

 "P" यह प्रति Government Oriental Manuscript Lib., Madras में है इसमें मात्र ५ अध्याय है, साथ मे सस्कृत टिप्पणिया भी है |

# षट्त्रिंशिका या षट्त्रिंशतिका : एक अध्ययन

## अनुपम जैन॰ एवं सरेशचन्द्र अप्रवाल\*\*

षटित्रिशिका या षटित्रिशतिका नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती (१०वीं श० ६०) के प्रसिद्ध ग्रन्थ "त्रिलोकसार" के टोकाकार माधवचन्द्र त्रैविद्य (१०-११वीं० श० ई०) की एक अज्ञात गणितीय कृति है। वस्तत लेखक ने इस कृति का प्रणयन प्रसिद्ध जैन गणितज्ञ महावीराचार्य (८५० ई० लगभग) कत गणितसार संग्रह के आधार पर उनकी सामग्री के कुछ अंश मे कतिपय नवीन सुत्र जोडकर की है। प्रस्तत लेख में हम इसी कृति के सन्दर्भ में चर्चा करेंगे।

१ प्रत्यकार माधव चन्द्र त्रेवैद्य का परिचय-वटत्रिशिका या वटत्रिशतिका की पाण्ड-लिपियों मे आया निम्न उल्लेख इस कृति को माधवचन्द्र की रचना बताता है।

श्री बीतरागाय नम<sup>.</sup> ।छ। छत्तीम मेतेन सकल ८. भिन्न ८. भिन्न जाति ६. प्रकोर्णक १०. त्रैराशिक ४ इना छत्तीम मे बट वीराचार्यरू पेल्हगणित वन माधवचन्द त्रैविद्याचार्याक शोध सिद-रागि शोध्यसार सम्रहमेनिसिकोंबट।

इससे स्पष्ट है कि इसकी रचना माधवचन्द्र शैविद्य ने विदान (महा)वीराचार्य के (गणित) सार संग्रहको शोध कर शोध कर की थी।

जैन ग्रन्थों मे माधवचन्द्र नाम के १०-११ व्यक्तियों के उल्लेख मिलते हैं। ९वीं से १३वी शती ई० के मध्य हमे तीन ऐसे माधवचन्द्र मिलते हैं, जिसके माथ त्रैविद्य की उपाधि जड़ी है। प्राचीन काल में सिद्धान्त, ब्याकरण एवं न्याय इन तीनो विषयो पर समान अधिकार रखने वाले को त्रैविस की उपाधि दी जाती थी।

प्रथम माधव चन्द्र त्रैविद्य का उल्लेख करते हुए नेमिचन्द्र शास्त्रो र ने लिखा है कि-

''प्रथम माधव चन्द्र त्रैविद्य वे हैं जिनके शिष्य नाग चन्द्रदेव के पुत्र मादेय सेन बोर्वेको तोल-पुरुष विक्रम शान्तर की रानी पालियबक ने अपनी माता की स्मृति मे निर्मापित पालियक्क बसित के लिए दान दिया था। \* Luice Rice ने इस प्रकरण से सम्बद्ध अभिलेख का समय लगभग ९५० ई० अनमानित किया है किन्त स्वयं तोलपुरुष विक्रम शान्तर का शिलालेख सन ८९७ ई० का प्राप्त है। है अतः यह माधव चन्द्र श्रेविद्य लगभग ९०० ई. मे हये होगे।"

व्याख्याता, गणित विभाग, शासकीय महाविद्यालय, व्यावरा (राजगढ) (भारत)

<sup>\*\*.</sup> रीडर. गणित विभाग, मेडगरी विश्वविद्यालय, मेडगरी (नाईजीरिया) ।

१. वर्षिशिका - जयपुर पाण्डुलिपि - पत्र स॰ ३९।

षटाँत्रशतिका-कारंजा"-पत्र स॰ ४६।

२. देखें सन्दर्भ-६, II, प० ३४, प० २८८. ३. एपिप्राफी कर्णाटिका, भाग-८, नागर-४५.

४. एपिग्राफो कर्णाटिका, भाग-८, नागर-६०,

दूसरे माधव चन्द्र शैविद्या नेमिचन्द्र सिद्धान्त चरूवती के शिष्य हैं। दुरविद ने श्री निवास राजा के शासन काल में रिष्ट्रतमुच्चय की रचना कुम्म नगर में की थी। दुरविद ने अपने गुरु संयम कैन के साथ माधवचन्द्र का भी समरण किया है। उन्होंने लिखा है कि—

> जयक जए जियमाणो संजमदेवो मुणीसरों इत्य । तहव ह संजम सेणो माहवचन्दो गुरू तह य ॥

बर्बात् संयम-देव के गुर्क संयम सेन एवं संयमसेन के गुरू माधव चन्द्र बतलाये गये है। दुर्ग-देव के गुरू का नाम संयमदेव चा एवं उनका समय १०३२ ई० है। अतः माधवचन्द्र का समय इनसे लगमग १० वर्ष पूर्व होना चाहिये। इस प्रकार माधवचन्द्र, नेमिचन्द्र सिद्धान्तवक्रवर्ती के किष्य ही होने चाहिए।

नेमिचन्द्र सिढान्तचक्रवर्ती के शिष्य माध्य चन्द्र त्रीवद्य ने अपने गुरु दी आज्ञा से त्रिलोक-सार मे यत्रन्तत्र अनेक गाथाय समाविष्ट की थी, यह तस्य निम्न गाया से स्पष्ट है।

गुरुणेमिचंद सम्मदकादियवगाहा जींह तींह रडया। माहव चंदतिविक्कोणिय मण सदणिङज मज्जेींह ॥°

तीसरे माधवचन्द्र बैनिवा मूलसंघ, काणूर गण, तिन्त्रिणी गच्छ के विद्वान् जैन मूनि चन्द्रसूरि के प्रीषम्य ये। भे जैनसिक्सलेख संग्रह, तृतीय भाग के लेख नंध ४११ में (हमको वि स. १२५४ में उन्होंगे किया गया था) जिन सक्तलचन्द्र को उल्लेख किया है, उनके घिष्ट हो ये माधवचन्द्र (त्रैनिवा) है। इन्होंने सुस्लकस्पुर (वर्तमान केल्लापुर) में सांपासार गद्य की रचना को थी। भ

साधव बन्द्र ने इस ग्रंथ को रचना शिलाधर कुल के राजा बीर मोजदेव के प्रधानमन्त्री बाहुबकी के लिए की बी जिन्हें माधवण्ड ने मोजराज के समृद्धरण में समर्थ बाहुबल्यूबन, दानादि गुणोक्कृष्ट, महामात्य एवं कक्ष्मीवल्कम बतलाया है। "इन्होंने १२०३ ई० में क्षपणासार मद्य की रचना की बी। यह तथ्य निम्म गाया से स्पष्ट है:

> अमृता माधव चन्द्र दिव्य गणिना, त्रैविद्यचकींघाना, क्षपणा सारम करि बाहुबिल सम्मंत्री सज्ञप्तये॥ सक्तककाले शर-सूर्य-चन्द्रगणिते जाते पुरे शुल्लके, शुमदेदुन्दुभि बत्सेर विजय तामा चन्द्र ताव मृति॥

षद्त्रिशिका के कर्ता माधवचन्द्र त्रैविद्य इन तीनों मे से कौन से माधवचन्द्र हैं, यह निर्धारित करने हेतु कोई ठोस प्रमाण नहीं है । तथापि नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्ती के शिष्य माधवचन्द्र त्रैविद्य

१. रिष्टसमुच्चय-गोधा जैन ग्रन्थमाला, इन्दौर-पद्य-२५४ प० १६८

२. त्रिलोक सार, माणिक चन्द्र ग्रन्थमाला-१९१८।

३. सं०७-I, पू० ३९७।

४. बही, पू॰ ३९७।

५. क्षपणासार गद्य प्रशस्ति-जैन ग्रन्थ प्रशस्ति सग्रह, भाग-१, पृ० १५५ ।

६. सं० ७-1, प० ३९७ :

त्रिकोकसार सद्धा करणानुयोग के बटिल गणितीय प्रकरणों से समृद्ध प्रंय के टीकाकार होने के कारण लेकिक गणित में भी पर्याप्त रिव रखते थे। इन्होंने निज्ञ प्रकार त्रिकोकसार को टीका करते समय यत्र-तत्र बनेक गायाओं को समाविष्ट किया है लगभग उसी प्रकार महावीरावार्य कृत पिजास्त्र में से कुछ प्रकरण यथावत् केन एस उसमे कुछ नवीन सामयी बोड़कर वर्दात्रिका की रचना की गई है। फलतः यह बनुगान किया जा सक्ता है कि वर्दात्रीका के रचनाकार माधव-चन्न त्रीतिक निमन्त्र विद्वात्त्रत्वकवर्ती के शिष्य ये अर्थात् वर्दात्रिकाको के रचनाकार एस त्रिकोकसार के टीकाकार से सिक्त है। इस दृष्टि से वर्दात्रिका का रचनाकार १०-११ वी श. ई. सिद्ध होता है।

षर्वित्रकाको के उल्लेख — पर्वित्रिका का सर्वत्रयम उल्लेख महावोराचार्य की कृति के रूप में डा॰ कासलोवाल े ने किया था। उनकी सुची में दिया गया विवरण निम्न है :—

महार का नाम-श्री दि॰ जैन मन्दिर, ठोलियॉन, जयपुर।

४६८, षट्तिंशिका--महावोराचार्यं, पत्र संख्या-४५, साईज ११" × ४३"

भाषा—संस्कृत, विषय—गणित, रचनाकाल—×, लेखनकाल—विक्रमान्द १६६५ बासाढ़ सुदी ८, पर्ण, वेष्ठन संस्था ४≱९।

४६९. प्रति नं २, पत्र संस्था—१८, साइज—११×४३, लेखनकाल सं. १६३२ ज्येष्ठ सुदी-९, विशेष—प्रति पर छत्तीसी टीका भी लिखी है।

कासलीवाल के उक्त विवरण के आधार पर १९६४ में मुकुट बिहारी लाल अग्रवाल ने अपने लेख में लिखा कि :—

"महावीराचार्य ने गणितसारसंग्रह के अतिरिक्त ब्योतिष पटल एवं बर्टात्रीशका आदि मीलिक एवं अभूतपूर्व ग्रन्थों की रचना की है वो कि ज्योतिष एवं गणित विषयवस्तु के कारण महत्त्वपूर्ण है।''

'गणितसारसंग्रह के अतिरिक्त पर्दामिशका नामक पुस्तक का उल्लेख राजस्थान के जैन साहत्र मंद्वारों की प्रव सूची में मिलता है। इसकी २ प्रतियाँ है—प्रयम में ४५ पत्र है एवं दूसरी मे १८ पत्र। ये दोनो प्रतियाँ जयपुर के ठोलियाँन मन्दिर में विद्यमान है तथा इसमें महाबीराचार्य ने बीजपाणित की ही चर्चां की है। "

१९६९ में अंबा लाल शाह ने अपनी पुस्तक ैमे इस कृति का उल्लेख ग्रंथ सूची के आधार पर किया है।

१९६४ में अपने लेख में इतनी महत्त्वपूर्ण सूचना देने के बाद १९७२ मे प्रस्तुत अपने शोध प्रबन्ध मे<sup>४</sup> अग्रवाल ने इसका कोई उल्लेख भी नहीं किया। वहां आपने केवल गणितसारसंग्रह को

१. देखे, सं०-८-1, पू० १४८।

२. देखें, सं०-१-1, पू॰ ४२, ४३।

३ देखें, स॰-१०-I, प॰ ६४।

४. देखें, सं०-१-II,

ही महावीराचार्यं की कृति के रूप में उद्धृत किया । वर्ट्यतिशका का महावीराचार्यं की कृति अथवा अन्य किसी रूप में कोई भी उल्लेख बोध प्रबन्ध में नहीं है ।

१९७४ में राषाचरन गुम्न ने अधनाल के लेख" के Digest of Indological Studies में प्रकाशित सारोश (Abstract) के आधार पर निम्न उल्लेख किया था। 'The other is Sattrimiska which is said to be devoted to Algebra उन्होंने कृति को स्वयं न देखने का स्पष्ट उल्लेख किया है।

ज्योति प्रसाद जैन, नेिमचन्द्र जैन शास्त्री एवं परमानन्द जैन आदि विद्वानों ने इस कृति का अपनी कृतियों में कोई उल्लेख नहीं किया है। गणित इतिहास की पुस्तकों मे भी इसका उल्लेख नहीं मिलता।

प्रतियों का विषयण एवं प्रत्य में निहित गणित :—देव के विविध वास्त्र भण्डारों मे यद्यपि पर्दाविधका की अनेक प्रतियों विद्यमान है तथापि उनका उत्लेख पर्दाविधका के रूप में १:२ स्थानों पर हो है। ग्रन्य के प्रारम्भ, मध्य की पुण्लिकाओ एवं विवयनवृत्त के आधार पर ये प्रतियों प्रयम दृष्टि से सूचीकारों को गणितसारसंग्रह की अपूर्ण प्रति के रूप में ही सूचीबढ़ किया है। है। कान्ता उन्होंने इसकी प्रतियों की गणितसार संग्रह की अपूर्ण प्रति के रूप में ही सूचीबढ़ किया है। कान्ता अपूर्ण मंग्रहीत २ प्रन्यों के नाम "उत्तरीसे गणित एवं "पर्दाविधातिका" है। बस्तुवः ये दोनों यदिविधका ही है। अस्य कई स्थानों पर गणितसारसंग्रह की अपूर्ण प्रतियों के होने को सूचना है वस्तुतः प्रतियों के देखे विता यह कहना संभव नही है कि वे वास्तव में गणितसारसंग्रह की अपूर्ण प्रतियों है अथवा यदिविधका की। इस भान्ति की सीमा का अनुमान इस तथ्य से ज्याया जा सकता है कि सेन ने गणितसारसंग्रह की गण्डा प्रतियों है अथवा यदिविधका की। इस भान्ति की सीमा का अनुमान इस तथ्य से ज्याया जा सकता है कि सेन ने गणितसारसंग्रह की गण्डा प्रतियों के संदर्भ में सूचना संक्रिक्त करते हुए गणितसारसंग्रह का निस्त विवयण है।

# MAHĀVĪRĀCĀRYA (C. 850 A. D.)

Ganita Sāra Samgraha, C. 850 A. D.

A Jaina work on Arithematic in 5 Chapters viz.

(1) Parikarmavidhi, (11) Kalāsavarņa vyavahāra, (ii1) Prakirņaka vyavahāra, (iv) Tranāśika vyavahāra, (v) vargasamkalitānayana sūtra and Ghanasamkalitānayana sūtra.

स्पष्टतः उपरोक्त विवरण अञ्चढ है। वास्तव मे यह विवरण बर्ट्गिशिका का है। गणितसार संग्रह में उपरोक्त प्रत्न ४ के अतिरिक्त ४ और अवहार है जो क्रमशः मिश्रक व्यवहार, क्षेत्र गणित अवहार, सात अवहार एवं छावा व्यवहार है एव उपरोक्त विवरण मे से पौचवा व्यवहार नहीं है।

<sup>2.</sup> Digest of Indological Studies, Vol-III, Port-2, Dec. 1965, PP. 622-623.

२. देखें, सं•-२-I, प॰ १७।

शीघ्र प्रकाश्य लेख—महावीराचार्य, व्यक्तित्व एव कृतित्व ।

४. देखें, सं०---९-१, पू० १३२ ।

- २. "K" यह प्रति भी Government Oriental Manuscript Lib., Madras में ही है। इममें भी ५ अध्याय हैं, साथ में कन्नड़ भाषा में टिप्पणियां दी गयी हैं।
- ३. "M" यह प्रति Government Oriental Manuscript Library, Mysore में है। इसे एक जैन पंडित की ताडपत्रीय प्रति की प्रतिलिपि कराकर तैयार किया गया था। यह प्रति पूर्ण है तथा इसके साथ बल्लभ कृत कम्नड की संक्षिप्त टीका भी है।
- ४ "K" यह प्रति भी Government Oriental Manuscript Lib, Madras में ही है, इसमें मात्र ७ वां अध्याय है, साथ में कन्नड व्यास्था है। ज्यामितीय रचनाओं की चित्रों द्वारा समझाया गया है।
- ५ "B" यह प्रति जैन मठ—मूडबिद्री (दक्षिण कनारा) में है एवं पूर्ण है । इसमे कन्नड भाषा के प्रश्नों के माध्यम से विषय को स्पष्ट किया गया है ।

डा० हीरालाल जैन ने कारंजा (अकोला) भण्डार में उपलब्ध गणितसारमंत्रह की कितिपय (७) प्रतियों की सूचना गणितसारमंत्रह के हिन्दी संस्करण के परिशिष्ट में दी है। ये जंग ६०, ६१,६२ एवं ६६ की प्रतियों के पत्रों को मंख्या क्रमका: २०८ १९ एवं १५ है फलतः वे विशेष महस्व की नहीं है नयों के उत्तर्यों वहां को बहुत की नहीं है नयों के उपयोग को इहिंद स्वार्य की है। हमारे एक मित्र ने सुचित किया है कि कारंजा में इहिंद से से प्रतियोग के अध्ययन की दृष्टि से मृत्यवान हो सकती है। हमारे एक मित्र ने सुचित किया है कि कारंजा मंडार के वर्तमान सूची एव के अनुसार उसके क्रमांक ७०१, ७०६, ७०६ पर षट्विशिका की प्रतियों सुरक्षित हैं। ये यन्य बस्ता क्रमांक १३१ में उपलब्ध है। है

उपरोक्त सम्पूर्ण विवेचन से स्पष्ट है कि---

- (१) षटित्रिशिका, यटित्रिशिका एवं छत्तीसी गणित ये तीनों एक ही ग्रन्थ है। कारंजा अंडार की प्रतियों एवं (छनीमी गणित एवं षट्त्रिशिका) के उपलब्ध विवरण एवं जयपुर की बट्त्रिशिका प्रति की तुलना करते से इनकी सामग्री में पूर्णतः साम्य दृष्टिगत होता है। कारंजा अंडार की प्रतियाँ मिलने पर पाठान्तर आदि लेकर निकल्प की पूछि की जा सकेगी। पुनः जेराशिक ल्यवहार तक के लंकि का गिलतसारसंग्रह से पूर्णतः उद्धृत हैं) में सकल ८, भिन्न ८, भिन्न जाति ६, प्रकीणंक १०, एवं वैराशिक ४ इस प्रकार के कुल ३६ विषय ही चिंत है अतः इन तीनों में एक ही अयं के बोधक शीवंकों को सार्थकता भी सिद्ध होती है।
- (२) इनकी रचना माधव चन्द्र त्रैविच नामक दिगम्बर जैनाचार्य ने महावीराचार्य के सुप्रसिद्ध ग्रन्य गणिनसारसंग्रह को शोध कर की थी। यहां पर एक बात ध्यान देने योग्य है कि महावीरा-चार्य की कृति के रूप मे छत्तीस पूर्वीग्रति उत्तर प्रतिसह का भी उल्लेख विद्वानों ने किया है। <sup>३</sup>
- (२) डा॰ मुकुटबिहारी लाल अग्रवाल का कथन 'इसमे बीजगणित की ही चर्चा है' समीचीन नहीं लगता।

१. वही.

२. व्यक्तिगत पत्राचार-श्री श्रीकान्त चंदरे—अकोला ।

३. देखें सं०--६।

इस निष्कर्ष के संदर्भ में यह कहना अनुपयक्त न होगा कि डा० अग्रवाल ने एक ओर तो लिखा है कि "गणितसारसंग्रह के अतिरिक्त पर्टित्रशिका नामक पस्तक का उल्लेख राजस्थान के जैन बास्त्रों के अध्यारों की ग्रन्थ सची में मिलता है. वही उसी पैरा में आगे लिखते हैं कि जा सारता के अच्छारी का अन्य कुणाना जिल्ला है. यह छैं जा नारी जा जा किस्साह 'सहाबीराचार्य ने इसमें बीकाराणित की ही क्यों की है' स्पष्ट है कि डाठ क्षप्रवास्त ने प्रति तहीं देखी थी । कासलीवाल जो को (वे गणित विद्वान नहीं हैं ) पुष्टिकाओं से बार-बार ''महाबीराचार्यस्य-कतो"""।" आदि आने के कारण महावीराचार्य की कृति होने की भाति हो गयी तो अग्रवास ने गणितसारसंग्रह में अंकगणित एवं क्षेत्रगणित के विषय होते एवं उनकी एक अन्य कृति ज्योतिष-पटल का उल्लेख मिलने के कारण शेष बचे ( उस काल की परम्परा के अनुरूप ) विषय की इसमें निहित मान लिया ।

मारतीय गणित के स्वर्ण थग के गणितज्ञों में माधव चन्द्र त्रैविद्य का नाम इस कृति के प्रकाश ¥ Ħ स

| नें आने से अभिन्न रूप से जुड़ गया है। आझा है कि इस क्वति का अनुवाद एवं तुरुनात्मक अध्ययन<br>ध्यकालीन गणित की प्रकृति को समझने के साथ हो महावीराचार्य के गणित को समझने मे भी<br>ग्रहायक होगा। |                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सन्दर्भ प्रन्थ एवं लेख                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                |
| 1. Agrawa, M. B. Lal— I                                                                                                                                                                      | महाबीराचार्यं की जैन गणित को देन<br>जैन सिद्धान्त भास्कर, (आरा¹, २४, १९६४, पृ० ४२-४७                                           |
| 11                                                                                                                                                                                           | गणित एवं ज्योतिष के विकास में जैनाचार्यों का योगदान,<br>शोधप्रबन्ध, आगरा वि० वि०, १९७२, पृ० ३७७                                |
| 2. Gupta, R. C. —                                                                                                                                                                            | Mahāvīrācārya on the perimeter & Area of Ellipse,<br>M. E. (Shiwan) I (B), 1974, pp. 17-20                                     |
| 3. Jain, Anupam — I                                                                                                                                                                          | कतिषय अज्ञात जैन गणित ग्रन्थ,<br>गणित भाग्ती (दिल्छी), ४ (१,२) १९८२, पृ० ६१-७१                                                 |
| 11                                                                                                                                                                                           | महावीराचार्यं,<br>दि॰ जैन त्रिलोक शोध संस्थान, हस्तिनापुर, १९८४                                                                |
| III                                                                                                                                                                                          | Mahāvīrācārya, The men & the mathematician,                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                              | due for Publication Acta Ciencia Indica                                                                                        |
| 4. Jain, J. P. —                                                                                                                                                                             | गष्टकूट यूग वा जैन साहित्य सम्बद्धन मे योगदान,<br>सिद्धान्ताचार्य पं० कैलाश चन्द्र अभि० ग्रन्थ, रीवा, १९८०<br>पृ० २७३-२८०      |
| 5. Jain, L. C. —                                                                                                                                                                             | महाबीराचार्यं कृत गणित सार संग्रह, प्रस्तावना परिशिष्ट<br>एवं टिप्पण सहित सम्पादित, जैन संस्कृति संरक्षक संघ,<br>शोलापुर, १९६३ |
|                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                |

6. Jain, N. C. -

I भारतीय ज्योतिष का पोषक जैन ज्योतिष वर्णी अधिक ग्रन्थ, सागर, १९५०, पु० ४६९-४८४

II तीर्थंकर महावीर एवं उनकी आचार्य परम्परा—३, भा॰ दि॰ जैन विद्वत् परिषद्, सागर, १९७४

7. Jain, Parmanand -

दिल्ली, १९७४

8 Kasliwal, K. C -

राजस्थान के शास्त्र भण्डारों को ग्रन्थ सची—भाग ३

श्री महावीर जो (राजस्थान)

9. Sen, S. N (with --Bag A K & Rav. R.)

Bibliography of Samskrita works on Astronomy & Mathematics, I. N. S. A. New Delhi, 1966

10 Shah, A. L. -

जैन साहित्य का बृहद् इतिहास-भाग ५ पा० वि० शोध संस्थान, बाराणसी, १९६९।

# विमलसरिकत पउमचरिय में प्रतिमाविज्ञान-परक सामग्री

## डा॰ मारुतिनन्दन प्रसाद तिवारी एवं डा॰ कमल गिरि

जैन दर्शन मे आरम्भ से ही जनभावना के सम्मान की वृत्ति रही है। इसी कारण अन्य भार-तीय धर्मों के देवताओं को जैन दंबविभाव मे जीदार्थपूर्वक प्रवेश देकर सम्माननीय स्थान दिया गया। राम और कृष्ण जनमानस से जुड़े सर्वाधिक लोकप्रिय पात्र रहे हैं जिनके विस्तृत उल्लेख क्रमक्षः रामायण और महामारत मे हैं। इन महाकाव्यों के वरित्र नायक राम और कृष्ण की जनप्रियता के कारण ही ईंठ सती के प्रारम्भ या कुछ पूत्र मे हन्हें जैन देवमण्डन मे स्थान मिला। पीराणिक दृष्टि से राम क पूर्ववर्ती होने के बाद भी जैन परम्परा मे राम की अपेक्षा कृष्ण के उल्लेख प्राचीन है। उत्तराध्यतन्त्रम्म, जनसक्त्रवक्षाः एवं झाताचर्यक्षांग जैसे प्रारम्भिक आगम प्रन्यों मे वासुदेव से सन्दिम्भ विभिन्न असंग वर्णित है। जन परम्परा मे राम का प्रारम्भिक साथ ही विस्तृत के सिनो प्रमुख पात्रो, राम, लक्ष्मण और रावण (दशानन), को जेन देवमण्डल म लगभग 'स्वी सती ईंठ मे ६३ शालाकापुरुषी की सूची मे कमयः आठवें, बलदेव, वासुदेव और प्रतिवासुदेव के रूप मे साम्मालत किया गया। ' पदमबारिय में उल्लेख है कि सर्वप्रवत्म महावार ने रामक्या का वर्णन किया विस्ता साथ गायांगा ने मनब किया। '

पउमचरिय मे जैन प्रतिमाविज्ञान से सम्बन्धित प्रचुर सामग्री भी है जिसका अध्ययन यहां उद्देष्ट है। यदापि पउमचरिय के आधार पर सास्क्रातिक एवं भौगालिक अध्ययन<sup>४</sup> के प्रयास हुए हैं,

१. पजनवरित ने राम का मुख्यत. पद्म और कही-कही राम (७८.२५, ४१, ४१), रामव (१.८८; १९.१२६) पर्य हलमर (१५.२२, १९ ९०,३१) नामों से भी उल्लेख हुआ है। पजनवरित के पश्चात् मैंन परम्परा में रामक्या से सम्बन्धित लिखे गए उल्लेश ने सम्बन्धित हल ६०९ ई०), रिवरंगकृत परमुराण (६०८ ई०), श्रीलामार्थ कृत चन्यवसमृह्यस्थित (७० ८वी शती ई०), गुणास्कृत उत्तरपुराण (७० १वी शती ई०), गुणास्कृत उत्तरपुराण (७० १वी शती ई०), गुणास्कृत उत्तरपुराण (७० १वी शती ई०), गुणास्कृत उत्तरपुराण (१६५ ई०) एवं हेमजन्द्रत मिचित्रसाकाइपुराण्यां (१२वी शती ई० का उत्तराई) मुख्य है।

२. ६३ शलका-पुरुषों की सूची सर्वप्रथम वडमचरिय (५.१४५-५६) में ही मिलती है।

सह प्रचलित किंवदन्ती प्रतीत होती है। पडमवरिय १.९० (स० एव० जेकोबो एवं मृति पुष्यविजय, प्राक्षत प्रत्य परिषद्, प्रत्याक — ६, वाराणमी, १९६२)।

चन्द्र, के० बार०, ए क्रिटिकर स्टडी डांच पडनचरिय, वैश्वाली, १९७०; मिना, कामताप्रसाद चडम-चरियम् का भौगोलिक सञ्चयन पी-एच० डी० योधिस (अप्रकाशित), काची हिन्दू विश्वविद्यालय, १९८०।

किन्तु इसको प्रतिमायिज्ञान-परक सामग्री के अध्ययन का अब तक कोई प्रयास नहीं हुआ है। जैन मृतिबिद्धान के विकास की दृष्टि से गुप्तकाल का विषेष महत्व है। गुप्तकालीन कृति पडमचरिय में जैने देवमण्डल की स्पष्ट अवधारणा के साथ ही प्रतिमायिज्ञान-विषयक सामग्रे का मिलना तुलनात्मक अध्ययन की दृष्टि से अध्यन्त महत्वपूर्ण है।

६३ शालाकापुरुषों (श्रेष्ठतनों) की पूरी सूची सर्वत्रयम पउसक्रिय मे ही मिलती है। यद्यपि शालाकपुरुषों की करणना पूर्ववर्ती आगम प्रन्थों (स्थानांग, समबायांग एवं करपस्त्री) मे भी उपलब्ध है, किन्तु हममे ६३ के स्थान पर केवल ५४ ही उत्तम या शालाकापुरुषों के सन्दर्भ, और वह भी विना नामोल्लेख के. है।

वउमबरिय ३३.५६-५७

एक स्थल पर अग्नि में प्रवेश के पूर्व सीता द्वारा मुनिसुव्रतस्वामी की वन्दना करने का उल्लेख हैं।
 पद्यसम्बद्धि १०२.१४

श. सीवाएँ सम राजो, बोऊण विणं विमुद्धमार्वणं। वरवममं आयरियं, पणमह य पुणी पयत्तेणः। पवजवरियः १७.६१ पटमो सीवाएँ समं, विणवरमवणाणः वन्दणं कार्तः। सह-रस क्वमाह, मुख्य देवो व्य विसमसुहं।। पठजवारियः १२.२६ जिणवरभवणाणि तहिं रामेणं कारियाणि बहुवाणि। पठववारियः ८०.१५;

द्रष्टव्य, परमचरिय ४०.१६

कारेमि स्यणचित्त, सुब्वयजिणविम्बसिक्षिहियं।
 सा नरवर्षण मुद्दा, कारावेऊण दाहिणङ्गुट्टे।।

मिलते हैं। 'प्रस्तुत धन्य विद्यादेवियों के प्रारम्भिक विकास के बच्चयन की दृष्टि से बहुत ही महत्त्वपूर्ण है। राम, लक्ष्मण, रावण एवं धन्य के बन्य पात्रों हारा युद्धादि के समय वनेकजः विद्यालों की प्राप्ति के लिए पुजन बादि के सन्दर्भ मिलते हैं। जैन धर्म पतन्त्र के प्रभाव के बच्चयन की दृष्टि से भी सन्य की कुछ सामग्री महत्त्वपूर्ण है। राम और लक्ष्मण हाग प्राप्त की गई गरु डा और केंसरी विद्यालों 'से ही कालान्तर में क्रमशः अप्रतिचक्का और महामानसी विद्यालों का स्वरूप विकसित हुना।

पडमचरिय में यक्ष-यक्षियों के उल्लेख बहुत कम हैं। केवल प्राचीन परम्परा के पूर्णमद्र एवं माणिमद्र यक्षों के हो उल्लेख है। है इनके अतिरिक्त विनायकपूषण यक्ष, महायक्ष अनादृत तथा सुनामा यक्षी के भी उल्लेख मिलते हैं। इस प्रत्य में प्राचीन परम्परा को बहुपृत्रिका या अविका यक्षी तथा सर्वानुभूति या कुबेर यक्ष के उल्लेख का क्षमाव आक्षयंजनक है। एक रूचल पर ही, श्री, धृति, कीति, बृद्धि, एवं लक्ष्मी नाम की देवियों का भी नामोल्लेख हुआ है। पूर्ववर्ती आगम प्रन्यों, विशेषतः अंगिक्तका एवं ध्याव्या-प्रक्रांति, विशेषतः अंगिक्तका एवं ध्याव्या-प्रक्रांति में हमें लोकपूजन में प्रचलित देवताओं की विस्तृत सूची मिलती है, किन्तु पडमबरिय में ताम-नामो, प्रेत, पितर, रकन्द, विशाख तथा इसी प्रकार के अन्य किश्ची देवता का कोई सन्दर्भ नहीं मिलता। पडमचरिय में वस्तुतः यक्ष-यक्षी एवं लोकोपासना में प्रचलित देवों के स्थान पर विद्या देवियों को अधिक महत्व दिया गया है।

परमचरिय में राम के साथ हरू और मुसल तथा लक्ष्मण के साथ चक्र एवं गदा के उल्लेख विवारणीय है। है हरू-मूसल एवं चक्र-गदा क्रमदा बलराम और कृष्ण-वासुदेव के आयुष्प है, जो परम्परा से राम और त्रक्षमण के प्रकालिन है। रामक्या के प्रसंग से मयुरा एवं क्रम्णलीला से सम्बन्धित कुछ अन्य स्थलं का उल्लेख भी आश्चयं का विषय है। पडमचरिय के अन्त में यह भी उल्लेख हैं कि पूर्व मन्यों में आये हुए नारायण तथा हुल्बर के चिरतो को सुनकर ही विमल्हार के राषय चरित की रचना की। कई स्थलों पर राम को पद्म, हुल्बर, हुलायुष्ट और लक्ष्मण को

```
१. पडमचरिय ८.२०; ९.८७-८९, १०.४६-४७, ५३: ११.३।
```

---**यतमब**रिय ७८.४२

३. परमचरिय ६७.३५,३७,४०,४८

४. वडमवरिय ३५.२२-२६; ७.१५०

५. पडमचरिय ३५.३४

६. पडमचरिय ३.५९

७. पत्तो हलं समुसलं, रामो चक्कं च लक्खणो घीरो ।

---परमचरिय ७८.४१;

......देह गयं लक्खणस्स सुरपवरो। दिव्यं हलंच मुसलं, परामस्स वि तंपणामेइ ॥

-- पडमबरिय ५९.८६

सीसेण तस्स रह्य, राह्वविषयं दु सूरिविमलेणं ।
 सोऊणं पुख्वगए, नारायण-सीरिवरियाइं ॥

-पडमचरिय ११८.११८

लद्षाओ गरुष-केसरिविज्जाओ राम-चक्कीणं ।।

नारायण, चक्रधर तथा चक्रपाण नामों या विधेवणों से भी अभिद्वित किया गया है। " एक स्थान पर वित्रक्यूरिने तीर्थकरों के मध्य के कालमत्तर से मारतः (महाभारतः) और रामायण के बीच ६ लाख से अधिक वर्षों के अन्तर का संकेत किया है। " (यह अंक निश्चित रूप से अत्यन्त अतिध-योष्टिपुणें है। ")

पदमचिष्य की ६३ महापुरुषों ( शलकापुरुषों ) की सूची में वर्तमान अवसर्षिणी काल के २४ जिनों के अविरिक्त १२ चक्रवर्ती ( भरत, सगर, मचना, सनतुन्तार, शानित, कुन्यु, जर, सुमूग, पद्म, त्रियेण, जयसेन, बहुउद्दत्त ), ९ बल्डेब ( अचल, विजय, अह, सुअम, सुदर्शन, आनर, नरन्त, पद्म, प्राप्त, क्लराम ), ९ बासुदेव ( चिपृष्ठ, डिपुष्ट, स्वयंग्न, पुरुषोत्तम, पुरुषोत्तम, पुरुषोत्त, पुरुषोत्त, पुरुषोत्त, पुरुष्टर्तक, इत्तर, नारायण या लक्ष्मण, कृष्ण) और ९ अतिवासुदेव ( अद्ययीव, तारक, मेरक, निश्चम्भ, मध्मकृत्म, बलि, प्रह्लाद, रावण, जरासंध ) के भी नामोल्लेख हैं। " ग्रन्य में आगे के उत्सर्पिणी काल में भी इतने ही महापुर्खों के होने का उत्लेख हैं।" इस प्रकार जैन देवमण्डल की प्रारम्भिक अवधारणा की रिष्ट से प्रजमचरिष की ६३ महापुरुषों की सूची का विशोध महत्त्व है।

पउमचिरिय में ऋषभनाथ, पाइवेनाथ एवं कुछ विद्याओं के अतिरिक्त अन्य किसी जैन देवता के रुख्यों की चर्चा नहीं है। ग्रन्य के रचनाकारू (४७३ ई०) तक कला में भी केवल ऋषभनाथ और पावंनाथ तीर्यंकरों के ही रुख्य मिलते हैं। तीर्यंकर मुख्यमें में यक्त-यक्षी गुगलों का अंकन की विद्या की में जीर यक्षों तथा विद्याओं का स्वतन्त्र निरूपण ७० आठवीं शती ई० में प्रारम्भ हुआ।

जैन संप्रदाय में आराध्य देवों के अन्तर्गत जिनों का सर्वाधिक महत्त्व है। इन्हे देवाधिदेव भी कहा गया है। रामकथा से सम्बन्धित ग्रन्थ होने के बावजूद पठमचरिय में संभवतः इसी कारण तीर्यंकरों से सम्बन्धित अनेक सन्दर्भ हैं। पर तीर्यंकरों की वन्दना के प्रसंग में ग्रन्थ के प्रारम्भ में ऋषभनाथ को जिनवरों में वृषम के समान श्रेष्ठ तथा सिद्ध, देव, किन्नर, नाग, असुरर्गत एवं मवनेन्द्रों

—पजनचरिय ३५.२२; ३९.२०, ३१,१२६; ७०.३३, ३६; ७२.२२; ७३ ३,५, १९, ७६.३६; ७७.१; ७८,३२, ८०.२

२. <del>छस्समंहि</del>या उ लक्खा, बीरसाण अन्तरं समक्खाय।

तित्थयरेहि महायस !, भारह-रामायणाणं तु ॥

-परमचरिय १०५.१६

- के जातल्य है कि वडमचरिय में ६२ महापुरुषों की सूची में ९ बरुदेव और ९ बामुदेद के नामोल्लेख के कम में राम और कक्षमण का उल्लेख बरुराम और कृष्ण के पूर्व ही हुआ है। (५.१५४-५५) साथ ही जैन परम्परा के अनुरूप राम २०वें तीर्यंकर मुनिसुवत और कृष्ण २२वे तीर्यंकर नेमिनाय के समकालीन बताए गए हैं।
- ४. वजमबरिय ५.१४५-५६
- ५. पडमचरिव ५.१५७
- ६. प्रन्य में जिन और तीर्यकर के साथ ही बहुँत शब्दों का भी प्रयोग हुआ है। परमचरिय १.१;५.१२२

१. अवहिविमएण नाउं, हलघर-नारायणा तुरियवेगा।

के समृह द्वारा पृष्ठित बताया गया है। देनी प्रकार एक स्थल पर महाबीर को भी तीनों छोकों द्वारा पृष्ठित बताया गया है। विभिन्न प्रसंगों में तीर्थकरों को बाह्यण देवों से श्रेष्ठ या उनके समकक्ष भी बताया गया है। एक स्थल पर अजितनाथ को बहाा, जिल्लोचन शंकर, स्वयं बुढ, अनत्तनारायण और तीनों छोकों के लिए पूजनीय अर्हत् कहा गया है। देती प्रकार एक अन्य स्थल पर ऋषभनाथ को स्वयंम, चतुमंख, वितामह, भानु, जिब, शंकर, जिल्लोचन, महादेव, विष्णु, हिरण्यगर्भ, महेश्वर, इंक्य, छुढ और स्वयंमदृढ नामों से संबोधित कर देवना और मनुष्यों द्वारा वेदित होने का भी उस्लेख है।

पउम्मारिय में २४ तीर्थंकरों की सूची तीन स्थलों पर बाँगत है। इस सूची में चन्द्रप्रभ, सुविधिनाथ और महावोर का क्रमशः शिक्षात्रभ, कृसुमदंत ( या पुण्यदत ) और वीर नामों से भी उल्लेख हुआ है। धन्य मे मन्दिरों में मिहासनारियत लम्बी जटा एवं मुकुट से शीमित ऋषमदेव , तथा घरणेन नाम के लगों से मण्डिन पार्यनाय की मृतियों के उल्लेख हैं। कुछ उदाहरणों में स्वभदेव को शीवरस से लक्षित भी बताया गया है। ऋषमाथ, अजितनाथ, महावीर तथा कुछ अन्य तीर्थंकरों के जीवन चरितों का भी उल्लेख मिलता है। यन्य में विभिन्न तीर्थंकरों की प्रस्तर, स्वर्ण, रस्त एवं काष्ठ निर्मित प्रतिमात्रों के भी अनेक सन्दर्भ हैं। भे तीर्थंकर मृतियों विभिन्न आकारों

```
    सिद्ध-सुर-किप्तरोरग-दणुबद-अविणन्दबन्दपरिमहियं ।
    जनहं जिणवरवसह, अवसिप्पिजाइतित्ययरं ॥
    —पद्मक्तिर्यः ११२२८.४९
```

—पडमचरिय १६

४ सो जिणवरो सयभू, भाणु सिवो सकरो महादेवो । विषद्र हिरण्णगन्भो, महेसरो ईसरो रुहो ॥

--परमचरिय १०९.१२;

## द्रष्टव्य,पडमचरिय २८-४८

 ऋषभनाष, अनित, संभव, अभिनन्दन, सुमति, पद्मप्रभ, सुपास्व, चन्द्रप्रभ (शशिप्रभ), सुविधि (कुसुम-बत्त या पृष्यदन्त), शीतक, अरे यास, बासुपूर्य, विसल, अनन्त, धर्म, शाति, कुंबु, अर, मल्लि, मुनिमुबत, नीम, नेमि, पास्व एव महाशीर (बीर)—

--वडमचरिय १ १-७; ५.१४५-५१; २०.४-६

२. वीरं विलीणरयमलं, तिह्रयणपरिवन्दियं भयवं ॥

नाह । तुमं बम्भाणो, तिलोयणो सकरो सम्बुद्धो । नारायणो अणन्तो, तिलोयपुज्जारिहो अरुहो ॥ —पुजमचरिय ५,१२२

६. वडमचरिय २८,३९

७. पुरमचरिय १.६

७. प्रजनसारय १.६ ८. प्रजनसरिय ४.४

९. वडमबरिय ६६.११;७७.२७;८९.५९

में बनती थी। जिन-विम्ब-पुक रलजटित मुहिका, अंगुट-बराबर जिन प्रतिमा तथा रावण द्वारा छचुकाव जिन प्रतिमा के सर्वेदा साथ रखने से सम्बन्धित विभिन्न सन्तर्भ जिन-प्रतिमा-पुजन की लोकप्रियता के साक्षी हैं। यज्ञच्यरिय में विभिन्न स्वलें एवं स्वयनाथ एवं महावित तीन लीक का साथ प्रतिमान स्वलं कि साथ सामान्यतः यौच (विहासन, छत्र, वामर, अशोक वृत्त, सामण्डल) या सात (जात, छत्र, वामर, मामण्डल, कस्पवृत्त, दुनुपियोच, पुण्यवर्ष) प्रतिहारों के उल्लेख मिलते हैं। किन्तु दो स्वलें एर अजितहायों को संस्था बाठ भी बताई गई है। स्वात्य एर अजितहायों को संस्था बाठ भी बताई गई है। स्वात्य है कि गुप्तकाल तक जिनमूर्तियों से अष्टप्रतिहायों का नियमित रूप से अंकन होने स्यार्थ ।

पडमचरिय में जिन मूर्तियों एवं मिन्दरों के निर्माण के भी प्रचुर सन्दर्भ हैं। एक उस्लेख के बनुसार मयुरा में सात जैन मूर्तियों ने शत्रृष्ण को जिन मन्दिरों के निर्माण तथा घर-घर में जिन प्रतिसाओं को स्थापना का निर्देश दिया था। "एक स्थान पर कहा गया है कि अंतृष्ठ के आकार की जिन प्रतिसाओं में महामारी का विनाश करने में सहाम है।" संभवतः घर-घर में जिन प्रतिमा की स्थापना का सन्दर्भ हसी सुरक्षारस्क दृष्टिकोण से प्रेरित था। विदेह, साकेतुरों, मथुरा, दशपुर, लंका, पोतनपुर, कैलाशपवंत, सम्मेतिशाखर एव इसी प्रकार अन्य कई स्थालों पर जिन मन्दिरों (या चैत्यों) के विद्यामानता के उस्लेख हैं। मिथिला, लंकापुरी (२ मन्दिर), दशपुर और साकेतपुरी के मन्दिर कमाशः ऋषमनाथ, पपप्रभ (और शानिताय ), चन्द्रप्रभ एवं मृतिसुत्रत को समित हो । इस प्रकार पडम्मनाथ, पपप्रभ (और शानिताय प्राप्तभ, शानिताय एवं मृतिसुतर की ही मृत्वियों एवं मन्दिरों के उस्लेख मिलते हैं। बन्दिम तीन तीर्ष द्वारं निमाय पार्वनाय एवं महाबीर के अन्दिरों एवं मृतिसुतर का सन्दर्भ न देकर रचनाकार ने ऐतिहासिक काल-

```
१. पडमचरिय १३.५६-५०; १० ४५-४६
२. पडमचरिय २.५३
३. " उप्पज्य सावणं जिणिन्दस्स । छताहुळत नामर, नहेव मामण्डलं विमलं ॥
कण्यदुसी य दिव्यो, दुन्तृहियोग च पृष्कविदस्स च ।
मध्याहमयनमन्मो, जिणवरहाँहृङ सम्पुपतो ॥
— पडमचरिव ४ १८-१९
४. इस सूची में दिव्याव्यान का अनुल्लेख है ।
५. "अहमहापांहिट्रपरियरिलो । विहर्द्ध जिणिन्दमाण्, बोहिन्दो मवियकमलाई ।
— पडमचरिय २,३६
""भोतीस च बहस्या, सह महापांबिहेरा य ॥
— वडमचरिय ५.६०
६. चामरचर, प्रमामण्डल एव देव दुन्द्रीम का उल्लेख सिलदा है ।
७. पडमचरिय ८९,५०-५१
८. पडमचरिय ८९,५३-५१
```

९. वजमवरिय २८.३९; ३३.१२६; ७७.२५,२७; ६६.२६; ६७.३६; ७७.३: ८९.२०

₹0

क्रम की मर्यादा का निर्वाह किया है। जातव्य है कि ये तीनों ही तीर्थंकर मनिस्त्रत के प्रवासकालीन हैं। राम द्वारा पद्मप्रभ और चन्द्रप्रभ तथा रावण द्वारा शान्तिनाथ मन्दिरों में पजन के कई सन्दर्भ मिलते हैं। इनके अतिरक्त हरिषेण (दमवें चकवर्ती ), बालि, विनयवती (सामान्य-महिला ) एवं शत्रधन द्वारा भी जिन मन्दिरों के निर्माण, पुनरुद्वार तथा मर्तिपजन के उल्लेख हैं।<sup>३</sup>

परसम्बन्धि के उल्लेख से प्रकट है कि तीर्यंकर मृतियाँ अष्ट्रप्रतिहायों सहित सामान्यत: ध्यानमदा में सिद्रासन पर विराजमान होती थी। विमलसरि ने जिनेन्द्रों की प्रतिमाओं को सर्वाग-सन्दर बनाने का विधान किया है। तीर्यंकरों के साथ यक्ष और यक्षी के निरूपण की कोई चर्चा नहीं है। केवल एक स्थल पर राजगृह के यक्ष मन्दिर का उल्लेख आया है। \*

राम और लक्ष्मण की अपेक्षा प**उमचरिय** में रावण के अधिक उल्लेख हैं। **पउमचरिय** एवं परवर्ती ग्रन्थों मे रामकथा के अनेकश: उल्लेख के बाद भी जैन स्थलों पर राम का मतं अंकत नही हमा । मर्त अंकन का एकमात्र उदाहरण खजराहो के पाश्वेनाथ मन्दिर (ल० ९५०-७० ई०) पर है। इस मन्दिर की उत्तरी भित्ति पर राम-सीता और हनमान की मतियाँ हैं जिसमें चतर्भज राम, सीता सहित आलिंगन मुद्रा में खड़े हैं और समीप ही किपमुख हनुमान की भी आकृति बनी है। राम का एक दक्षिण कर पालित मद्रा में हनुमान के मस्तक पर स्थित है। इस मन्दिर के शिखर पर भी दिक्षण की ओर रामकथा का एक दश्य उत्कीण है। दश्य में क्लान्तमख सीता को अशोकवाटिका में आसीन और कपिमुख हनुमान से राम की मुद्रिका प्राप्त करते हुए दिखाया गया है।

पउमचरिय में देवताओं के चतर्वगीं ( भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिष्क एवं वैमानिक ) का अनुल्लेख आगम गन्यों में उनकी चर्चा को दृष्टिगत करते हुए मर्वथा श्राक्षयंजनक है। लोकपालों (परवर्ती दिकपालों) मे भी केवल पाँच ही के नामोल्लेख मिलते हैं। एक स्थान पर लोकपालों से घिरे इन्द्र के ऐरावत गज पर आरूढ होने तथा इन्द्र द्वारा ही शिश (सोम), वरुण, कुबेर और यम की कमशः पूर्व, पश्चिम, उत्तर और दक्षिण दिशाओं में स्थापना का उस्लेख है। ९ पडमचरिय मे

```
१. पडमचरिय ७७ २७; ६७ ४२.
```

```
णरावणमास्टढो. नवराओ निव्मश्रो इन्दो ॥-- पडमवरिय ७ २२;
```

२ हरियेण द्वारा कास्थित्यपर, विनयवेनी द्वारा गोवर्धन ग्राम तथा शबुधन द्वारा मेथुरा में जिन मन्दिर निर्माण के उल्लेख मिलने हैं।

<sup>--</sup> पडमचरिय ८.२०९; २०११७. ८९ ५८; °,३; ७४-७६. ३. पडमचरिय ४४.११

<sup>¥.</sup> वडमचरिय ८२ ४६

तिवारी, मारुति नन्दन प्रसाद, एलिमेन्ट्स आँव जैन आइकनोग्राकी, वाराणसी, १९८३, प॰ ११५-१६

सोऊण रक्खमबलं, समागय लागपालपरिकिल्गो ।

ठविओ पुट्याएँ ससी, दिसाएँ वरुणो य तत्य अवराए ।

उत्तरओ य क्वेरो, ठविओ च्चिय दन्खिणाएँ जमो ॥--- परमवरिय ७.४७;

एक स्थल पर इन्द्र द्वारा पाँचवे दिश्याल के रूप में वैश्ववण को प्रतिष्ठित करने का भी उल्लेख है।

<sup>---</sup> पडमचरिय ७ ५६-५७

केवल इन्द्र, वरुण, कुबेर एवं यम का ही लोकपालों की सूची में उल्लेख दो सम्भावनाओं की ओर निर्दिष्ट करता है: या तो पीचवी सती ई॰ के अन्त तक आठ दिक्पालों की सूची नियत नहीं हुई यो फिर उन्हें जैन परम्परा मे मान्यता नहीं मिली थीं। इस सन्दर्भ में शिंध (या सोम ) का लोकपाल के रूप में उल्लेख भी महत्त्वपूर्ण है। इस ग्रन्थ में इन्द्र के आयुष बच्च और सेनापित हरिगैगमेषी के भी उल्लेख है। दे

पडमबरिय में विभिन्न स्थलों पर विद्याधरों तथा उनके प्रमुखों के नाम और वंशावली भी दो गई है। हन विद्याधरों में पूर्णधन, मेघवाहन, मुलोचन (विद्याधर अधिपति), सहस्रनयन, धनवाहन, श्रीधर, अशतिका एव रत्नरय मुख्य हैं। विद्याधर पत्तियों एवं कन्याओं के हमें कुछ ऐसे ही नाम मिलते हैं जो कालान्तर में यक्षियों के नाम हुए। इनमें मनोवेगा और पद्मावती प्रमुख हैं।

पडमबरिय में विद्याओं के उल्लेख ही नि:सन्देह सर्वीधिक महत्त्वपूर्ण है। एक स्वक पर उल्लेख है कि ऋपमदंव के पीन, निम और विनिम, को अरणेन्द्र ने बक एवं समृद्धि की अनेक विद्यायें प्रदान की थी। " युद्धादि अवसरों पर राम, लक्ष्मण, रावण, भानुकर्ण (कुम्भकण), विभीषण आदि द्वारा अनेक विद्याओं की विद्धि के विस्तृत सन्दर्भ है। प्रत्य में स्पष्टनः विद्याओं की विद्धि से विभिन्न ऋदियों एव शिक को प्राप्ति का मकेत दिया गया है। विद्याओं को प्राप्ति के लिए वीतराणी तार्थंकरों की आराधना के सन्दर्भ संवध्यम पडमब्दिय में ही मिलते है। एक स्वक पर रावण द्वारा शान्तिनाथ के मन्दिर में बहुक्षण (या बहुक्ष्मणण) महाविद्या की विद्धि करे तथा युद्धस्थक में इस महाविद्या के विद्धि करने तथा युद्धस्थक में इस महाविद्या के रावण के समीप ही स्थित होने के सन्दर्भ महत्वपूर्ण हैं। " पत्रम्बर्धिय के विद्याण से विद्यालों को सिद्धि में तात्रिक साधना का भाव भी स्पष्ट है। सिद्ध होने पर ये विद्यालें स्वाभी के लिए सभी प्रकार के कार्यं करने में सक्षम यो। रावण द्वारा विद्ध बहुक्ष्मण महाविद्या के लिए सम्पूर्ण विज्ञाक साध्य या।" विद्याले करा करी वाले राम के समान द्वारा गया है। विभोषण का राम से यह कहना कि बहुक्षिणी महाविद्या की सिद्धि के बाद देवता भी रावण को जीतने में समर्थ नहीं होंगे—अखन्त

मनुद्वारा विणित अधिवश्याको को सूची में भी परवर्ता मूची के निक्षित एवं ईशान के स्थान पर सोम एवं अर्क (सूर्य) के नामोल्केख हैं। विमकस्रि को सुची मनु स प्रभावित प्रतीत होती हैं।

२. परमचरिय ७.११ ३. परमचरिय ५.२५७

४. परमचरिय ५.६५-७०, १६४; ६.१५७

५ पडमचरिय ३.१४४-४९

६. **वजमवरिय ६**७.१-३, ६९ ४६-४७, ७२.१५

एयम्मि देसयाले, उज्जीयन्ती दिसाउ सब्बाओ ।
 जयसद् कुणमाणी, बहुक्जा जागया जिज्जा ।।
 तो भणद महाविज्जा, सिद्धा ह तुज्झ कारणुज्जुत्ता ।
 सामिय ! देहाऽजाति, सज्झ में सयलतेलोक्ड ।।

महत्त्वपुर्ण है। वहरूपा विद्या को सिद्धि में रावण ने मिम पर योगस्य रूप में सहस्रदल पद्मी के साथ साधना की थी। र एक स्थल पर राम का कुमारों और इनुमान की प्रवज्या पर टिप्पणी करते हुए यह कहना कि प्रयोगमती कुशल विद्या के न होने के कारण ही वे तप और संयम की बोर अभिमुख हुए है, विद्याओं के महत्त्व को प्रकट करता है। यद में विजय प्राप्ति के उद्देश्य से राम और लक्ष्मण ने महालोचन देव का स्मरण किया था जिसने तष्ट होकर राम को सिहवाहिनी विद्या और रुक्ष्मण को गरुडा विद्या दी। ' एक स्थान पर रावण द्वारा विविध रूपधारी हजारो विद्याओ की सिद्धि का भी उल्लेख हवा है। इस ग्रंथ मे रावण द्वारा सिद्ध अनेक विद्याओं मे से एक स्थल पर ५५ विद्याओं की सूची भी दी गई है। इस सूची में आकाशगामिनी, कामदायिनी, कामगामी, द्रिवारा, जयकर्मा, प्रज्ञप्ति, भानुमालिनी, अणिमा, लिघमा, मनःस्तम्भनी, बक्षोभ्या, संवाहिनी, सरध्यसी. कीमारी. वधकारिणी, सविधाना, तमोरूपा, विपलाकारी, दहनी, शभदायिनी, रजोरूपा, दिन-रजनीकरी, वज्रोदरी, समादिष्टी, वजरामरा, विसंज्ञा, जलस्तम्भनी, विग्निस्तम्भनी, गिरि-दारिणी, अवलोकनी, अरविष्वंसिनी, घोरा, वीरा, भुजितनी, वारुणी, भुवना, दारुणी, मदनाशनी, रवितेजा. भयजननी, ऐशानी, जया, विजया. बन्धनी, वाराही, कटिला, कीर्ति, वायदभवा, शान्ति, कौबरो डांकरी, योगेडवरी, बलमधनी, चाण्डाली, वर्षिणी विद्याओं के नाम है। इसी प्रकार भानकणं ने सर्वरोहिणी, रतिबृद्धि, आकाशगामिनी, अस्भिणी तथा निद्राणी नाम बाली पाँच और विभीषण ने सिद्धार्थी, अरिदमनी, निर्व्याघाता एवं आकाशगामिनी इन चार विद्याओं की सिद्धि पाम की बी।\*

पदम्मसिरिय में ही अन्यत्र रत्नश्रवा द्वारा सिद्ध मानससुन्दरी महाविद्या तथा रावण एवं उनके भारावाओं द्वारा सिद्ध सर्वकामा नाम वालो अष्टाक्षरा विद्या के भी उत्लेख हैं। इन महा-विद्यावों के स्वरूप एवं उनकी सिद्ध से प्राप्त होने वाली दिव्य शक्तिया तथा इनकी उन्यासना पद्धित के आधार पर इनका तांत्रिक देवियाँ होना निविवाद है। सर्वकामा नाम को अष्टासरा विद्या की सिद्धि एक ठाख जाप से हुई थी जिसके मंत्रों का परिवार दस करोड़ हजार बताया गया है।

१. वडमचरिय ६७.

र. पडमचरिय ६८.२३, २७

अहवा ताण न विज्ञा, अत्य सहीणा, प्रजोगमदकुसला ।
 जेणुजिसकण भौगा, ठिया य तव-संजमाभिमुहा ॥—यउमबरिय १०९ ३

४. पजमस्त देव तुर्ठो, नामेण सोहवाहिणी विज्यं। गव्दा परियणसहिया, पणामिया किण्डानिकयस्स ॥—यडव्यपरिय ५९.८४

५. पडमचरिय ७.१३०

६. वडमचरिय ७.१३५-४२

७. पडमचरिय ७.१४४-४५

८. पडमचरिय ७.७३,१०७

विका समावत्ता, विज्ञा वि हु सोलसक्बरनिवडा ।
 वहकोडिसहस्साइ, जीसे मन्ताण परिवारो ।।—पडमचरिय ७.१०८

**परसंखरिय** में उल्लिखित विद्यादेवियों का कालात्तर में ल**ः** बाठवीं-नवीं शती **रं**० में १६ महाविद्याओं को सूची के निर्धारण की दृष्टि से विशेष महत्त्व रहा है। इन्हें सामान्यतः विद्या कहा गया है। केवल मानससन्दरी, बहरूपा तथा कछ अन्य को ही महाविद्या माना गया है। पन्य में सर्वकामा विद्या को पोडशाक्षर विद्या बताया गया है। संभव है बोडशाक्षराविद्या की कल्पना से ही कालान्तर में १६ महाविद्याओं की धारणा का विकास हवा हो। उल्लेखनीय है कि जैन वर्म में विद्या-देवियों की कल्पना यक्ष-यक्षी यगुलों (या शासनदेवताओ) से प्राचीन रही है। इसी कारण दिगम्बर परम्परा के २४ यक्षियों के नामों मे से अधिकांश पर्ववर्ती महाविद्याओं के नामों से प्रभावित हैं। इनमें रोहिणी, प्रज्ञप्ति, वज्यश्रृंखला, पुरुषदत्ता, काली, ज्वालामालिनी, महाकाली, वैरोदया, मानसी और महामानसी के नाम उल्लेखनीय हैं। पडमबरिय की विद्यादेवियों की सची मे प्रज्ञाप्त. गरुडा, सिहवाहिनी, दहनीय (या अग्निस्तंभनी), शंकरी, योगेश्वरी, भजंगिनी, सर्वरीहिणी, वच्चोदयी जैसी विद्याओं के नाम ऐसे हैं जिन्हे १६ महाविद्याओं की सूची मे या तो उसी रूप मे या किचित् नाम-परिवर्तन के साथ स्वीकार किया गया। १६ महाविद्याओं की सुची में इन्हें क्रमशः प्रक्राप्ति, अप्रतिचका, महामानसी, सर्वास्त्रमहाज्वाला (या ज्वाला), गौरी, काली (या महाकाली), बैरोटया, रोहिणी तथा बज्जांक्ञा नाम दिया गया है। इसी प्रकार बहरूपा (या बहरूपिणी) विद्या कालान्तर में दिगम्बर परम्परा में २० वें तीर्थंकर मृतिसुद्रत की यक्षी के रूप में मान्य हुई। रावण द्वारा सिद्ध ५५ विद्याओं में हमे कौमारी, कौवेरी, योगेश्वरी (या चाण्डाली) तथा विषणी (ऐन्द्री ?) जैसी मातकाओं तथा वारुणी एवं ऐशानी जैसी दिक्पाल-शक्तियों के नामोल्लेख मिलते हैं। इनके अतिरिक्त अक्षोभ्या, मनःस्तमिनी जैसी विद्याओं के नाम बौद्ध परम्परा से संबंधित प्रतीत होते हैं। इस प्रकार पञ्चमारिय में जिल्लिखित विद्यादेवियों मे जैन परम्परा के साथ ही बाह्यण और बौद्ध परम्परा की देवियाँ भी हैं।

> रोडर, कला इतिहास विभाग काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी ।

१. वजनवरिव ७८,७३। ६७,२

# जैननंत साधना में सरस्वती

डॉ॰ मारुतिनन्दन तिवारी, डॉ॰ कमळ विरि.

तंत्र केवल धर्म या विश्वास ही नहीं वरत् एक विशेष प्रकार की जीवन पद्धित भी है। भारतीयों में प्राचीन काल से ही किसी न किसी रूप मे तत्र माव विद्यमान रहा है। भारतीयों में प्राचीन काल से ही किसी रूप मे तत्र माव विद्यमान रहा है। भारतीय और ब्रीद्ध धर्मों के समान जैन धर्म में भी प्राचीन काल से ही तंत्र का विशेष महत्त्व था। पर जैन धर्म में तंत्र मुख्यतः मंत्रवाद के रूप में था। जैन धर्म में तांत्रिक साधना के धिनोंने आचरण पक्ष को कभी भी मान्यता नहीं मिली। मंत्रवाद की जैन परम्परा गुसकाल में प्रारम्भ हुई और मध्यकाल तक उसमें निरन्तर विकास होता पया। भ

जैन धर्म में मंत्रवाद के साथ ही झारीरिक, मानसिक और आत्मा की शान्ति तथा पवित्रता के लिए विद्यान्तिक को भी महत्त्व दिया गया। 'विद्यान्त्र मत्र और विद्या में भेद बताते हें, किन्तु दिव्य शास्त्रियों से सम्बन्धित दोनो ही पद्धितयों मूलतः एक हैं। मत्रवाद में बोस, ह्रीस, क्लीम, स्वाहा जैसे बाते एवं मत्रियों, दिवयों की साधना के पात्र एवं मत्रेत हैं। 'साव्याव्यानुक में मत्र और विद्याओं की साधना को पाप श्रृत में रखा गया है जिसका व्यवहार जैन सिक्शुओं के लिए निषद या। पर दूसरों ओर नायायमम्बद्धान्य में मत्र ही स्वर्यों हो साधना की पाप श्रृत में रखा गया है जिसका व्यवहार जैन सिक्शुओं के लिए निषद या। पर दूसरों ओर नायायमम्बद्धान्य में महावीर के शिष्य सुधर्मों को विज्ञा (बिद्या) और मंत्र दोनों हो का ज्ञाता भी कहा गया है। '

- १. फिलिप, रॉसन, वि **आर्ट ऑव तत्र,** दिल्ली, १९७३, पृ० ९-१२
- इष्टब्य साह, यु॰ पी॰, 'ए पीप इनटू दि बार्जी हिस्ट्री बाफ तंत्र इन जैन लिट्टेबर', धरत कौमुखी बाष्ट — २, १९४७, पु॰ ८३१-५४; शर्मा, बो॰ एन॰, सोशास साइफ इन नार्वनं इध्बिया, दिल्ली, १९६६, पु॰ २१२-१३
- इ. हावेरी, मीहनलाल भगवानदाल, कम्परेटिब ऐग्ड क्रिटिकल स्टडी ऑब संबदास्त्र, सहमयावार, १९४४, पु० २९६-५५; विस्तवहूर्य (०० ४०६ ई०), बानतुंगसूर्य (०० प्रार्टामक ७वी शती ई०) हरिमद्रसूर्य (०० ४६५-६) एवं वप्पप्रद्विष्ठीर जैसे प्रारम्भिक लेन बाचारों की रचनाओं में मंत्र और विद्याओं के पर्यास प्रारम्भिक सदमें हैं। नेमिक्स, वर्षमानदूरि एवं बच्च बनेक दरकर्ती बैन बाचारों की रचनाओं में मार्टिक स्लोकों में मंत्री एवं विद्याओं के प्रयुक्त स्वर्टें के मार्टिक स्लोकों में मंत्री एवं विद्याओं के प्रयुक्त एवं विद्याल स्वर्टें के स्वर्
- ४. झवेरी, मोहनलाल मगवानदास, पूर्व निर्विष्ट, पृ० २९४
- जिनमञ्जलमाध्यनगहत विशेषाव्यवक्षमध्य (४० ५८५ ई०) गांवा ३५८९ . स० दलसुख मालविष्या एवं वेषरदास, बे॰ दोशी, नालमाई स्करतमाई विरोज २१, जहमदाबाद, १९६८; शाह, यू० पी०, पूर्व निविद्य, यू० ८५०-५१
- ६. शाह, यू॰ पी॰, पूर्व विविद्य, पू॰ ८४३-४४
- ७. नामासम्मकहास्रो १.४: सं० एन० बी० वैद्य, पूना, १९४०, पृ० १

विद्याओं के सन्दर्भ प्रारम्भिक आगम प्रन्थों में भी हैं । पौचवी शती ई० तक जैन धर्म में इनका एक निष्कत स्थान बन कुत था। विमल्यूरिकृत ववमकरिय (लगमग ४०३ ई०) में गरुडा (कालान्तर में कक्रेश्वरी), सिंहवाहिनी (अस्विका), बहुरूपा (बहुरूपिणी), निद्राणी, सिद्यार्था, सर्वकामा, महासुन्दरी जैमी कई विद्यालों के सन्दर्भ है। विभिन्न अवसरों पर राम, लक्ष्मण, रावण आदि ने इनकी साधना की थी के केट्यायंवादी गणि ने भी जैन तत्र में प्रचलित कुछ विद्यालों के सन्दर्भ दिये हैं। जैन परप्परा में विद्यालों की कुल संख्या ४८ हजार बतायी गयी है। इनमें से १६ विद्यालों को लेकर आठवी शती ई० में महाविद्यालों की सुची नियत हुई। इन्हीं महाविद्यालों से से कुछ को (रोहिणी, प्रमत्ति, काली, अप्रतिक्का, महाकालों, भौरी, वेरोट्या, मानसी, वष्य- शृहुला, ज्वालामालिनी तथा महामानसी) ८वी-थवीं हाती ई० में २४ प्रवियों की सुची में भी सिम्मिलित किया गया। देवगढ़ के शान्तिनाय मन्दिर (सं० १२, ८६२ ई०) पर निक्पित २४ प्रक्षियों के समुद्द में इन महाविद्यालों (अप्रतिक्का, वच्यप्रहुल्य), नरदत्ता, सहाकाली, वैरोट्या, अच्छुमा तथा महामानसी) को प्रपटन एवचाना जा सकता है। मध्यकाल को लोकप्रिय विद्यालों में कुष्माण्डी (या लामकार), पद्मावती, वेरोट्या, और व्यालामालिनी सवप्रमुख थी। इं

जैन धर्म में श्रृन विद्या के रूप में सरस्वती की आराधना अत्यन्त प्राचीन है। द्वादशांग जैन प्रन्यों को श्रृतदेवता के अवयव और १४ पूर्व प्रन्यों को उनका आमृष्ण बताया गया है। " जैन धर्म में सरस्वती की माधना अज्ञानता तथा दुःखों को दूर करने के लिए की गयी है। ब्राह्मण धर्म में सरस्वती को प्रारम्भ से हो विद्या के माध विभन्न छलितकलाओं सोनीत को देवी भी माना गया पर जैन धर्म में लगभग नवी शती ई० तक मरस्वती केवल विद्या की हो देवी रही। यहाँ कारण है कि १०वी शती ई० के पूर्व उनके संगीत या अन्य जिलतकलाओं से सम्बन्धित होने के संकेत साहित्य या मूर्त रूपों में हमें नहीं मिलते हैं।

सुबक्तांग (२ २ १५—पी॰ एक॰ वैद्य—सं॰, १, १९२८, पृ॰ ८७) एव नायाधम्मक्हाबी (१६, १२९—एन॰ वो॰ वैद्य—सं॰, पृ॰ १८९) में उत्पतनी, वेताकी, गौरी, गन्वारी, बम्म्रील, स्तम्मनी, अन्तर्वानी एवं बन्य कई विद्यावी के नामोल्लेख मिकते हैं।

२ पडमचरिय ७. ७३-१०७, ७.१४४-४५, ५९.८४, ६७.१-३: एक स्थल पर पडमचरिय में राम के साव युद्ध के प्रसङ्घ में रावण डारा ५५ विदाओं की सामृहिक सामना की भी उल्लेख है (७.१३५-४४)

विशेषावस्यक माध्य पर कोट्यायंवादी गाँग की टीका में भो अम्बकुष्माण्डी, महारोहिणी, महापुरुवदत्ता एवं महाप्रज्ञांत विद्याओं के नामोल्लेख हैं (गाया ३५९०)

संबद्धसमाण (स० ७०० ६०) के बबुदेबहिन्डी एवं हेमचन्द्रसूरि (१२वी शती ६० का मध्य) के विश्वसिद्धसलकायुववबारित्र में विशाओं की कुछ संख्या ४८००० बताई गई है।

বিশেষর সম্বাচার মিল্ডিবল एवं इन्द्रतनिय ने क्रमणः मैरव पद्मावतीकस्य (छ० १०४० ६०) और क्वालिनोमाता (छ० ९१९ ६०) की रचना की थी।

डारशायभूतरेवाधियेवते सरस्वत्यै स्वाहा, निर्वाचकविषका, पु॰ १७: इष्टच्या नाह, यू॰ पी॰, बाहकनीयास्त्री आंव जैन गावेस सरस्वती, ज्ञांत जाँव यूनिवसिटी जांव बाँग्ये, खण्ड---१०, (न्य सिरीव), भाग---२, सितन्बर १९४१, पु॰ १९६

दिगम्बर सम्प्रदाय की बपेला घ्वेताम्बर सम्प्रदाय में सरस्वती पूजन अधिक लोकप्रिय था। यहीं कारण है कि बादमी, ऐहोल एवं एलोरा जैसे दिगम्बर जैन स्थलों पर सरस्वती की मूर्तियाँ नहीं वर्ती। पूर्व मध्यकाल में घ्वेताम्बर सम्प्रदाय में सरस्वती की साधना शक्ति के रूप मे भी की गई, जिसमें बागे चलकर तंत्र का भी प्रवेश हुआ।

प्रभावनद्राचार्यकृत प्रभावकचिति (लगभग १२५० ई०), मेरुतुगाचार्यकृत प्रवस्वविक्तामिण (लगभग १३०५-०६ ई०) रावधेलरपूरिकृत प्रवस्वकोश (लगभग १३४८-४९ ई०) तया जिनमण्डन-कृत कुमारपालचिति (लगभग १४९५-१६ ई०) जैसे मध्यकालीन जैन प्रत्यों में जैन मिसुजों एवं वस्पर्महृत्यूरि, हेमचन्द्र, मिल्लेथि, मल्लवादिस्टि (हितीय) तथा नरचन्द्रस्टि जैसे जैन बाचार्यों हारा सरस्वती की तांत्रिक साथना के कल्टनकथ विभिन्न विद्यापरक शक्तियाँ प्राप्त करने के प्रवृर जल्लेल हैं। सरस्वती की नांत्रिक साथना के कल्टनकथ विभिन्न विद्यापरक शक्तियाँ प्राप्त करने के प्रवृर जल्लेल हैं। सरस्वती की मात्रिक एव तान्त्रिक माधनाओं से बसाधारण किव बीर वादी बनने के साथ ही बन्य कई प्रकार की विद्या शक्तियाँ भी प्राप्त होनों थीं। है है स्वनन्द्र ने बल्कंशरपुडामिण में ऐसे सारस्वत मंत्री की पूर्व मान्यता भी दी है। प्रतिद्वन्त्रियों पर विवय करने के लिए हिम्मचन्द्र तथा अन्य कई जैन आचार्यों ने बाह्मी देशों को कृपा प्राप्त करने के उद्देश्य से बाह्मीदेश (क्रिस्मीर) की यात्रा भी की बी। है

प्रबन्धकाव्यों मे गोपगिरि के शासक बामराज के दरबार के बौद्ध भाषाकार वर्षनकुंजर को पराजित करने के लिए जैन बाचार्य बप्पमट्टिसूरि द्वारा सरस्वती की साधना करने का विस्तृत

१. शाह, मृ० पो०, पूर्व निविध्ट, पृ० १९६.

चतुर्विवातिका (वणमहिसूरि कृत)—परिशिष्ट शारवास्तोत्र ११; वैनस्तोत्रसंबोह (अमरशात-नताथिः कामधेन कवीनाम्। तप्ट---१, सं॰ अमरविवयम्नि, अहमदाबाद, १९६२, पु॰ ३५६

असकारचुडामचि १.४ (बी० अपृहलर के वि काईफ जॉव हेमचन्द्राचार्य से तद्दृत, सिंधी जैन प्रत्यमाला—११, शांतिनिकेतन, १९२६, प० १०)

४. जी॰ ब्यूहलर, पूर्व निविद्ध, पृ० १०.

उल्लेख मिलता है। अभावकचरित में उल्लेख है कि बप्पभट्टि और वर्षनकुंजर के मध्य निरन्तर छः माह तक बाद चलता रहा, पर कोई निर्णय नही हो सका। तब बप्पभट्टि ने विजय के लिए गुरु से प्राप्त मंत्र द्वारा मध्यरात्रि मे गिरादेवो (सरस्वती) का आह्वान किया ! मत्र इतना प्रभाव-शाली था कि सरस्वती बप्पभट्टि के समक्ष इतनी त्वरा मे उपस्थित हुई कि वस्त्र धारण करना भी भूल गईं (अनावृत्तशरीरम्)। इस अवसर पर वप्पभद्रि ने सरस्वती की प्रशंसा में १४ श्लोकों बाले एक स्तोत्र की भी रचना की थी। इस पर प्रसन्न होकर सरस्वती ने बप्पभटि को बताया कि वर्धनकंजर पिछले सात जन्मों से उनका अनन्य भक्त है और सरस्वती ने ही उसे बाद में अपराजेय बनाने वाली बक्षयबचनगृहिका दी है। बप्पभिट की प्रार्थना पर सरस्वती ने ही उन्हें वर्धनकंजर पर विजय का उपाय भी बताया। बाद के दौरान मखशौच का प्रस्ताव करने पर देवी की कृपा से मखशौच के समय वर्धनकजर के मख से जब अक्षयवचनगृष्टिका गिर जाएगी तभी बप्पभिट उसे पराजित कर सकेंगे। बप्पभट्टिने देवी के आदेशानुसार कार्य किया और वर्धनकजर को को पराजित कर वादिकं अरके भरी बने। 'यह कथा सरम्वती साधना से प्राप्त अलौकिक शक्ति को प्रकट करती है। सरस्वती ने बप्पभट्टि को यह भी निर्देश दिया कि १४ श्लोकों वाले स्तोत्र को वे किसी अन्य व्यक्ति को न बताये क्योंकि वह स्तोत्र (मंत्र) इतना प्रभावशाली है कि उसके उच्चारणमात्र से ही उन्हे साधक के समक्ष विवशतः उपस्थित होना पडेगा । यही कथा प्रवन्धकोन्ना में भी मिलती है, किन्त यहाँ सरस्वती के निर्वस्त्र उपस्थित होने का सन्दर्भ नहीं है।

हेमचन्द्रसूरि (१२वी शती ई०) भी अन्य चामत्कारिक शक्तियों के साथ ही सारस्वत शक्ति सम्पन्न थे। <sup>४</sup> प्रभावकवरित मे उल्लेख है कि चौलुक्यराज जर्यासह ने हेमचन्द्र से उज्जैन के

१ प्रभावकचरित (प्रभावन्द्राचार्यकृत—स॰ जिनविजयमृति, सिमी जैन वन्त्रमाला—१३, अहमदाबाद, कल्कला, १९४०) ११—वप्पप्रदृष्ट्रित्चरित; प्रवन्त्रकांस (राजवेसरसूरिकत, सं॰ जिनविजयमृति, प्रथम माग, सिघी जैन प्रन्यमाना—६. शासिनिकेतन, १९३५) ९— वप्पप्रिट्यरियवन्य.

शास्त्र गुरुभिमंत्र परावतंपतः सतः। विवत्तति भवन्मत्रवापात् वुष्णहानाता।। वर वृष्ण्वित तत्रोको वप्पमष्ट्रिकाच व। वेवी प्राह्मम्ना सत्भवा नाराधिताऽस्म्यह्म्।। प्रदत्ता गुरुकाक्षस्यवयनाऽस्य मया ततः। तत्रभावाद् वची नास्य हीयते यतिनायक!।। सरस्वती पुनः प्राह नाहं वैत्रविरोधिनो। उपायं तेऽपींक्ष्यामि यसाली वीयते वृषः।। बतुर्वंशं पुनर्नृतं न प्रकास्यं कदाणि हि। यत्रस्त्र धूते साक्षाद्मवित्यं मया पृवम्।।

प्रभावकचरित ११ : बप्पभट्टिसूरिचरित ४१९-४४२,

प्रबन्धकोस—९ बप्पमट्टिसूरिप्रबन्धः

४. जी॰. ब्युहरूर, पूर्व निविद्ध, पृ॰ ५४.

परभार शासक मोज के व्याकरण के समान ही एक व्याकरण ग्रन्थ की रचना का निवेदन किया था। हैमचन्द्र ने इसके लिए कहमीर के सरस्वती पुरतकालय से बाठ व्याकरण प्रन्यों को मंगाया था। इस निमित्त करसीर गये अधिकारियों की प्रशंसा से प्रसन्त होकर सरस्वती स्वयं उपस्थित हुई और उन्होंने अपने मक्त हेमचन्द्र के पास पूर्व रचित व्याकरण प्रन्यों को सन्दर्भ हेतु भेजने की बाझा दी। हैमचन्द्र का याकरण प्रन्य होते सन्दर्भ हेतु भेजने की बाझा दी। हैमचन्द्र का याकरण प्रन्य होते सन्दर्भ हेतु भेजने की बाझा दी। हैमचन्द्र का याकरण प्रन्य पूर्व होने पर सरस्वती ने उसे अपने कस्मीर स्थित मन्दिर के पुस्तकालय के लिए स्वीकार भी किया था। भी क्यान के लिए सरस्वती नदी के कियारे सरस्वती देवी का बाह्यान किया था। तीन दिनों के घ्यान के प्रकात सरस्वती (विद्या देवी) स्वयं उपस्थित हुई और उन्होंने हैमचन्द्र को कुमारपाल के पूर्वभवों के बारे में बताया।

भैरव-पदावती-करूप एवं भारती-करूप के रचनाकार मिल्ल्येणसूरि (लगभग १०४७ ई०) भी सारस्वत वाक्ति (सरस्वतीळ्ड्यवराप्रासाः) सम्पन्न थे। विकासिकास के रचनाकार सिद्धसारस्वत वालचन्द्रसूरि (लगभग प्रारम्भिक १३वीं वाती ई०) ने गी सफलनापूर्वक सरस्वती की मानिक साधना की थी। अमावक्वसिक्त एवं प्रवस्तिकास में सीलादित्य के दरवार के मल्ल्याविसूरि का उल्लेख मिल्ला है जिन्हें सरस्वती ने नयचक दिया था। या व्यापे ने बौद्धों को बाद में रपिजत करने के लिए मल्ल्याविसूरि का लग्ने में प्रविक्ता की मानिक साधना का कथा के अनुसार एक बार जब मल्ल्याविसूरि सरस्वती की माधना में नल्लान थे उनी समय आकाश में विवच्या एक बार जब मल्ल्याविसूरि सरस्वती की माधना में नल्लान थे उनी समय आकाश में विवच्या एक बार जब मल्ल्याविसूरि सरस्वती की माधना में नल्लान थे उनी समय आकाश में विवच्या उत्तर प्रवास गृहें के दाने (बल्ला)। छः माह प्रवास मामिक सामय किया गाहें के दाने (बल्ला)। छः माह पुता स्वच्यों के प्रवास दिया गृहें के दाने (बल्ला)। छः माह पुता स्वच्यों के प्रवास दिया गृह और ची के माध (गृहभृतेनित)। इस अपूर्व स्मरणविक्त वाले उत्तर सम्बची अव्यास प्रवास हुटी और ची के माध (गृहभृतेनित)। इस अपूर्व स्मरणविक्त वाले उत्तर सम्बची अव्यास प्रवस्त्र हुटी और जन्होंने

- जी॰ ब्युहलर, पूर्वैनिर्दिष्ट, पु॰ १५-१६
- २. प्रवन्धकोश-१० हेमस्रिप्रवन्ध
- लब्बवाणीप्रसादेन मिल्लियेणेन मूरिणा । रच्यते भारतीकत्यः स्वत्यजाप्यफलप्रदः ।।

भरवपपावतीकरण, परिशिष्ट ११ . सरस्वतीमंत्रकरण ( वस्तुतः भारतीकरण ) क्लोक १, सं० के० वी० अन्योकर, अहमदाबाद, १९३७, पृ० ६१; मीहनलाल भगवानदास झवेरी, पूर्व निर्विद्य, पृ० ३००

- गायकवाड ओरियन्टल सिरीज, खण्ड ७, पृ० ५; कनाईलाल भट्टाचार्य, सरस्वती, कलकत्ता, १९८३, प० १०९
- प्रबन्धविन्तामवि (अंग्रेजो अनु॰ मी॰ एवं॰ टॉनी, दिल्ली, १९८२, पु॰ १७१-७२), पवध प्रकाशः ११ प्रकीलंडप्रतन्तः मान्यतादिप्रतन्तः (स॰ विनतिकायपृति, मान्--१, सिबी जैन सन्यानाः, सांतिनिकेतन, १९३३, पु॰ १०७; मृतितसायां पूर्वीवित्यमवस्यपृत्वेतं कथ्यतीता-वतीर्णभीवाय्येतावकेन सी मन्तरतास्तर्सके निक्तसुरीककार।

मल्लवादि को इच्छित वरदान दिया। प्रमावकवित (१०।३२) के अनुसार सरस्वती ने मल्लवादि को मात्र एक ही क्लोक द्वारा सम्पूर्ण शास्त्र का अर्थ समझने की अलैकिक शक्ति प्रदान की थी:

## "श्लोकेनैकेन शास्त्रस्य सर्वमर्यं ग्रहीष्यसि।"

एक दूसरी कथा वृद्धिवादिसूरि ( लगभग चौथी शती ई०) से सम्बन्धिन है जिसने २१ दिनों के उपवास द्वारा जिनाल्य में सरस्वती का आह्वान किया था। इस कठिन आराधना से प्रसम्र होकर सरस्वती ने वृद्धवादि को सभी विद्याली (सर्वविद्यासिद्ध) में पारगत होने का वरदान दिया था। सरस्वती के वरदान के बाद वृद्धवादि ने मान्तिक शक्ति द्वारा प्रज्ञा मूसल पर पुष्पों को वर्षा का सार्वजनिक प्रदर्शन में किया था। र

प्रबन्धकोक्ष के हरिहर-प्रबन्ध (१२) में भी सारस्वत शक्ति से सम्बन्धित एक रोचक कथा मिलती है। बस्तुपाल के दरबार में गोंढ़ कवि हरिहर ने गुजरात के किब सोमेश्वर को अपमानित किया था। सोमेश्वर ने १०८ क्लोकों को रचना को और उसे सस्तुपाल और हरिहर को सुनाया। सोनेश्वर को रचन के किया ने मोजदेव को रचना को अनुकृति है जिसे उन्होंने "सरस्वनी कष्णमभ्य प्रामाद" के सबह में देखा था। अपनी बात की पुष्टि में हरिहर ने सम्पूर्ण स्तोत्र ही हुहरा दिया। कुछ समय पश्चात स्वय हरिहर ने वस्तुपाल को बह बताया कि सारस्वत मत्र को साधना के फलस्वरूप प्राप्त अपूर्व स्परणवर्षित के कारण ही वे १०८ क्लोकों, एट्प्सकाव्य तथा अन्य अनेक बातों को केवल एक बार मुनकर ही याद रखने में समर्थ थे। इसी कारण वे सोमेश्वर के १०८ क्लोकों की तत्काल पुतारात्रित कर सके थे।

स्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं के ध्यानमत्रों मे तांत्रिक शैली मे सरस्वती-पूजन के अनेक सन्दर्भ है। जैन ग्रन्थों मे देवी को दो, चार या उससे अधिक भूजाओं वाला और विविध आयुषों से युक्त बताया गया है। श्वेताम्बर परम्परा में देवी का वाहन हंस है जबकि दिगम्बर परम्परा में देवी मयूप्लाहनी बताई गई है। सर्वप्रयम वप्पप्रद्विपूर्ति के शारवास्तीज में सरस्वती पूजन का उल्लेख मिलता है। बप्पमिट्ट को ब्युजिबातिका में ऋषमनाथ, मिल्लगथ और मृनिसुवत जिनों के साथ भी श्रुतदेवता के रूप में सरस्वती का आहुन किया गया है। मिल्लवेणकृत भारतीकस्य एवं सरस्वती-कत्य, हेमचन्द्रसूरिकृत सिद्धसारस्वतन्त्रस्व और जिनप्रभ-

प्रभावकवरित : १० मल्लवादिसूरिवरित २२-३५; प्रवन्यविकासणि (सी० एव० टॉनी सन्०), प० १७१-७२

प्रवासकातः वृद्धवादि-सिद्धसेनप्रवन्य, पृ० १५; प्रधायकचरितः ८ वृद्धवादिसूरिचरित, क्लोक ३०-३१

होमकाले गीर्वेवी प्रत्यकाऽक्षीत् । वरं वृणीव्येत्याह स्म माम् । मया जगरे-जगरेकमातर । यदि वृष्टाऽसि तदा एकदा भीणताना १०८ सङ्ख्यानां ऋषां वट्पदानां काम्यानां वस्तुकाना घताना रच्यकाना वाजवारणे समर्थों भूगसम् । देव्याष्टर—तदाऽस्तु ।

**प्रवन्धकोशः १२,** हरिहरप्रवन्ध पू० ५९-६०

४. चतुचिसतिका ४.१, ७६.१९, ८०.२०

सूरिकृत **सारदास्तवन** (लगभग १४वी शती ई०) जैसे तान्त्रिक रचनाओं में शान्तिक, पौष्टिक, स्तम्भन, मारण, उच्चाटन जैसे तान्त्रिक साधनाओं में सरस्वती साधना के प्रचर उल्लेख हैं। तांत्रिक साधनाओं के अन्तर्गत उनके सकलीकरण, अर्चन, यंत्रविधि, पीठ-स्थापना, सौभाग्यरक्षा एवं वस्य मंत्रों के भी पर्याप्त उल्लेख है। १०वी-११वों शती ई० में सरस्वती के भयंकर स्वरूपों वाले साधना मंत्र भी लिखे गए। भारतीकस्य, अईददासकृत सरस्वतीकस्य, शभचनद्रकृत सारस्वतमंत्रपता (लगभग १०वी शतो ई०) एव एकसंधिकृत जिन-संहिता मे त्रिनेत्र एवं अर्द्धचन्द्र से युक्त जटाधारी सरस्वती को भयंकर स्वरूपा और हुकारनाद करने वाली बताया गया है। उपर्युक्त विशेषताएँ देवी की शिव से निकटता भी दर्शाती है। बप्पभट्टि ने सरस्वतीकल्प में देवी का आह्वान भी गौरी नाम से हो किया है। उल्लेख्य है कि स्कन्बपूराण के सुतसंहिता (लगभग १३वी शती ई०) में भी जटा से शोभित सरस्वती त्रिनेत्र तथा अर्द्धचन्द्र यक्त निरूपित हैं। कुछ जैन ग्रन्थों में सरस्वती के करों में अकब और पाश का उल्लेख भी उनके शक्ति स्वरूप को ही प्रकट करता है। ये आयुध सम्भवतः सरस्वती द्वारा अज्ञानरूपी अन्धकार को दूर करने तथा उस पर देवी के पूर्ण नियत्रण क भाव को व्यक्त करते हैं। जैन ग्रन्थों में सरस्वती को काली, कपालिनी, कौली, विज्ञा, त्रिलोचना, रौद्री, खदुगिनी, कामरूपिणो, नित्या, त्रिपुरसुन्दरी, चन्द्रशेखरी, शलिनी, चामण्डा, हुकार एवं भरवी जैसे नामों से भी सम्बोधित किया गया है जो उनके तांत्रिक स्वरूप को और भी स्पष्ट करती है। विद्यानुशासन (लगभग १५वी शती ई०) में भयंकर दर्शना त्रिनेत्र वागीश्वरी को तीक्ष्ण और लम्बे दातों तथा बाहर निकली हुई जिह्वा वाली बताया गया है। वर्द्धमानसूरि (लगभग १४१२ ई०) ने **बाचारदिनकर** में सरस्वती की गणना ६४ योगिनियों में भी की है।

सरस्वतीकरूप, भारतीकरूप एवं सरस्वतीयंत्रपूजा में सरस्वती को साधना के लिए विभिन्न चामत्कारिक यत्रों के निर्माण सं सम्बन्धित विस्तृत उल्लेख भी मिलते हैं। सरस्वती यत्रों में

- . अभयज्ञानमुद्राक्षमालापुस्तकघारिणी ।
  - विनेत्रा पांतु मा वार्णो बटावालेन्द्रमण्डिता ॥—**भारतोण्डर** स्लोक २ सारस्वतयंत्रपूजा (बू॰पी॰ शाह के लेख आइकनोद्राफी आँव सरस्वती के पू॰ २०१, पाद टिप्पणो २९, पु॰ २११, पाद टिप्पणी ७१ से उद्युत ।
- २. सरस्वती-करप-क्लोक ६, भैरवपदावती कल्प के १२वें परिशिष्ट के रूप मे ।
- टो॰ ए॰ गोपीनाध राव, एसिकेच्ट्स बाँच हिन्दू बाइकनोग्राफी, खण्ड १, भाग २, दिल्ली, १९७१ (पू॰ मृ॰), प॰ ३७८
- अं कंकुश और पाश क्रमशः इन्द्र और वरण (और सम) के मुक्स बायुव रहे हैं जो ताजिक देवों के भी प्रमुख बायुव हैं। सरस्वती के हाचों से इन बायुवों का दिखाया जाना भी उनके शक्ति पक्ष को प्रकट करता है।
- ५. श्रीसरस्वतीस्तोत्र, जैन स्तोत्र सम्दोह, खण्ड १, १०७, पृ० ३४५-४६.
- यू० पी० शाह के लेख---'सुनर नेचुरल बीइंग्स इन दि जैन तत्राच', आचार्य अन्य स्मृति सम्ब, भाग ३, अहमदाबाद, १९४६, पृ० ७५.
- ७. आचारविनकर, भाग २, प्रतिष्ठाविधि (भगवती मण्डल), बस्वई, १९२३, पृ० २०७.
- ८. यू॰ पी॰ शाह, 'आइकनोप्राफो ऑव सरस्वती', पृ॰ २११-१२.

कभी-कभी सरस्वती परिवार के भी विस्तृत और रोचक सन्दर्भ हैं। वप्पर्शहृतृरिकृत सरस्वतीकस्य की यंत्र पूजा में सरस्वती मण्डल या यंत्र में मोहा, नन्दा, मदा, बया, विवार, वर्षण्यात्र करमा, रतम्मा, १६ महाविद्यावों (रोहिणी, प्रजास आदि), अण्डिदिक्पणि, अण्डमातृकाओं तथा अण्डमेरचों के पूजन के भी उल्लेख हैं। वप्पप्रिंह और मल्लिय ने सरस्वती-यंत्र-युवा-विधि में अण्ड, हादय, बोडश, चौसठ, १०८ तथा एक हजार पंजुड़ियों वाले पद्म पर बनाये जाने वाले कुछ यंत्रों, होमकुष्ट में सम्मन विभिन्न तांत्रिक क्रियावों एव दस हजार, बारह हजार, एक लाव तथा इससे भी अधिक बार सरस्वती मंत्रों के जाप को बात बताई है। सरस्वतीकस्य में इन तांत्रिक साथनाओं को सिद्धसारस्वत बीज कहा गया है।

बप्पमृद्विमृत्कृत बारवास्तोत्र मे ही सर्वप्रधम सरस्वती से सम्बन्धित मंत्र (ओम्, ह्रीय, क्लीय, ह्लिय् भीह्सकल ह्रीय् ऐ नमो) का उल्लेख हुआ। है। 'दस हजार होर्मों के साथ एक लाख बार इस मंत्र का जाप करने से साधक को ब्रिंडिय विद्वत्ता प्रास होती है। 'दि स्ति प्रव्य में जाय वर से मंत्र का जाप करने से साधक को ब्रिंडिय विद्वत्ता प्रास होती है। 'दि सि प्रव्य में विद्यान है। कि साथका से साधक चातुर्य-चिन्तामिण वन जाता है। 'विद्यानुवाबांगिजनेत्रकस्याणाम्युव्य मे सरस्वती से सम्बन्धित एक अन्य मंत्र (ओय् ऐ हसक्लीय् वायदेव्य नमः) का उल्लेख मिलता है। 'जिनप्रमस्ति के ब्रारवास्तवन मे विणत सारस्वत मंत्र इस प्रकार है: 'ओय् ऐ हाय् श्रीय वद वद वाग्वादिनी भगवती सरस्वती तुम्यम् नमः'। 'कुण्डिलीयोग के ज्ञाता वप्पमिट्ट के अनुतार सारस्वत मंत्रोच्चारण महाप्रज्ञाबुद्धि, वाग्सिद्धि, वचन-सिद्धि तया काव्यसिद्धि अंती शक्तियों को देने बाला है। '

मिल्ल्येण ने भारतीकल्य में 'ओम् होम् थ्रोम् वद वद वाग्वादिनी स्वाहा' को सरस्वती का मून्त्रमत्र बताया है। ' मिल्ल्येण के अनुसार होम सिहत १२ हजार बार इसके भन्नोच्चार से साधक सरस्वती के समान (वागीश्वरी सम) हो जाता है। ' मिल्ल्येण ने सारस्वत शक्ति की प्राप्ति से

ब्रह्माणी, माहेश्वरी, कौमारी, बाराही, बैच्नवी, वामुण्डा, चण्डिका और महालक्ष्मी—सरस्वती करण, पु० ७३.

२. सरस्वतोकस्य, परिशिष्ट १२--पद्मावतीकस्य, पृ० ६९-७६.

भैरवपमावतीकल्प के परिशिष्ट ११ और १२ मे यत्रपूजाका विस्तृत उल्लेख हुआ है: पु० ६१-७८.

प्र. बतुबिशतिका के परिशिष्ट—सारशस्तीय के श्लोक १० मे (पृ० १८३) सरस्वती का बीजमंत्र दिया गया है।

५. शारदास्तोत्र, श्लोक १०.

६. न स्यात् कः स्फुटवृत्तचक्ररचनाचातुर्वचिन्तामणिः ॥--- तरस्वतीकस्प, क्लोक ६.

७. यू॰ पी॰ शाह, 'बाइकनोग्राफी बांव सरस्वती', पू॰ २०७, पा॰ टि॰ ५७.

मोहनलाल भगवानदास सवेरी, पूर्व निविद्ध, पृ॰ १२२.

हेमजन ने अपने शिष्यों की बौडिक शक्ति में बृद्धि के किए सारस्वतमत्र के साथ चन्नाचलन गुटी के भक्तण का विधान किया था। सरस्वतीकक्ष, पु० ७८.

१०. भारतीकस्प, पू० ६२.

११. भारतीकस्य, स्लोक १५, पू॰ ६२.

सम्बन्धित विभिन्न यंत्रों और मंत्रों का भी विस्तृत उल्लेख किया है। भारतीकल्प में तो देवों के भयानक स्वरूप वाले वामाचार साघना के भी स्पष्ट सन्दर्भ हैं। इनमें स्त्रीमोहन तथा काम इच्छा पूर्ति से सम्बन्धित मन्न विवोधत: उल्लेखनीय हैं। नवावरों विद्या को तन साघना "सुम्प्रायोना" की उपस्थित में सम्पन्न होती थी। इस प्रत्य मे सुन्दर रित्रयों और देवागानी (विनता कपाल यन) को सम्मिहत करने वाले तथा घनुवों को अकाल मृत्यु देने और प्रेतालय भेजने से सम्बन्धित यंत्रों तथा मंत्री का भी वर्णन हुआ है। उच्चाटन मंत्रों में फट्, वषट् और स्वाहा जैसी तांत्रिक अभिव्यक्तियों का प्रयोग होता था। ये साधनाय सम्बान जैसे स्थलों पर की जाती थी। इन साधनाओं से सम्बन्धित मंत्रीक्लार सुनने में भयावह होते थे। इनमें देवी के पाष, अनुत्य और बाण जैसे आयुर्घों से युक्त भयकर रवहण का घ्यान किया गया है। जन्यों में सरस्वती मंत्र सिद्धि के समय बाने वाली विभिन्न बाणाओं के दूर करने वाले सुरक्ता मंत्रों के भी उल्लेख है।"

एलोरा (महाराष्ट्र), नालन्दा (बिहार), कुकिहार (बिहार), गुर्मी (रोवा, मध्यप्रदेश), हिंगळावगढ़ (मन्दवीर, मध्य प्रदेश), लोबारी (बांदा, उत्तर प्रदेश), मत्हार (विलासपुर, मध्य प्रदेश), मुक्तिय (उड़ीसा) एवं मेहाबाट (त्रिपुरी, मध्य प्रदेश) से स्वलं से मिली तात्रिक प्रवासाय का प्रवासाय कि प्रतासाय के स्वत्साय मुक्तियों के तुलना में जैन सरस्वती प्रतिमाओं में तत्र का प्रमाव करवस्य रहा है। जैन परस्यरा में मध्य काल में सरस्वती-पुक्त में तात्रिक माव की पूर्व स्वीकृति के बाद भी उनकी प्रतिमाओं में तांत्रिक प्रमाव बहुत कम दिखाई देता है। जैन मूनियों में सर्वदा सरस्वती का जनुप्रहक्तारों शान्त स्वस्थ ही प्रदक्षित हुआ है। केवल कुछ ही उदाहरणों में विद्या, संगीत और अन्य जलितकलाओं की देवी सरस्वती के साथ शक्ति के कुछ तांत्रिक भाव वाले लक्षण मिलते हैं।

जैन और ब्राह्मण परम्परा में सरस्वती के लक्षणों में अद्गुत समानता देखने को मिलती है। दोनों ही परम्पराओं की प्रतिमाओं में सरस्वती के करों में पुस्तक, बीणा, अक्षमाला, कमण्डल, खुक, अंकुश तथा पाश जैंबे आयुध दिखाये गये है। जैन प्रत्य ब्राखारिक्नकर में उपर्युक्त आयुधों का उल्लेख जैन-अुतदेवता और ब्राह्मणी दोनों हो के साथ हुआ है। सरस्वती के समान ही इसमें चतुर्भुंजा, हंसवाहनी, ब्राह्मणी भी बोणा, पुस्तक, पद्म तथा अक्षमाल से युक्त कातायी गयी है। यदाप जैन बनायी में सरस्वती के साथ लुक का अनुल्लेख है, पर मूर्त उदाहरणों में उनके साथ लुक का अनुल्लेख है, पर मूर्त उदाहरणों में उनके साथ लुक का अंकन अनेकशः मिलता है जो व्यावहारिक स्तर पर स्पष्टतः सरस्वती के ब्रह्मा से सम्बन्धित होने का अंकन अनेकशः मिलता है जो व्यावहारिक स्तर पर स्पष्टतः सरस्वती के ब्रह्मा से सम्बन्धित होने

- १. मारतीकस्प, स्लोक ६५-७६.
- यद्यपि कुछ ब्यान मर्नों में सरस्वती को कटा में अर्थबन्द्र और त्रिवेत्र से युक्त बताया गया है, किन्तु मूर्त जवाहरणों में ये विशेषताएँ नहीं मिलती हैं।
- প্র প্রী প্রা সলবারি বাদবিধন বালানুরেকনানিকালবক্রবন্ধরাক্রমভিনকর হালঘ্যনিকর বাহি রবনার্চর ছর সবিভাষয়্টারের আবাল্ড.

**बाबारहिनकर**, भाग २, पृ० १५८ (बम्बई, १९२३)

४. ये मृतिया कुत्रारिया के पास्त्रेताच मनिर (पूर्वी निति कु १२वी वाती ई॰), तारंगा के बांबतनाच मनियर (१२वी वाती ६॰), बाचू के विम्यक्तवाच्छी (१वकुतिका ४८ का वितान कु ११५० ई॰) और वाकोर के महाबोर मनियर (१२वीं वाती ई॰) में है।

प्रारम्भिक जैन सन्यों में द्विभुजी सरस्वती को पुस्तक और पद्म (या जलपात्र सा अक्षमाला) लिए तथा हंस पर बाख्य बताया गया है। ' शुभ्य-दक्कत सरस्वती-पंत्र-पृका मे मयुरवाहनी विभुजी सरस्वती को नत्या करों में बक्षमाला और पुस्तक से युक्त निर्भित है। ' शास्त्र और विभुजी सरस्वती को नत्या करों में बक्षमाला और पुस्तक से युक्त निर्भित है। ' शास्त्र और शिल्य दोनों में सरस्वती को वरदमुद्धा, पद्म, पुन्तक और बक्षमालायों में वीचे के कलाण समान हैं। ' क्षेत्रमान्य प्रन्यों में सरस्वती को वरदमुद्धा, पद्म, पुन्तक और बक्षमालायों बताया गया है। ' क्ष्यमिद्धार्म हुन्त सरस्वतीको वरदमुद्धा, पद्म, पुन्तक और बक्षमालायों बताया गया है। ' क्ष्यमिद्धार्म हुन्तक और बक्षमालायों से पुक्त बताई गई हैं। ' मिल्लयेण के भारतीकम्ब (लगमग ११वी शत्ती ई०) में देवी के अन्यमुद्धा, जानमुद्धा, बलमाला और पुस्तक से युक्त स्वस्थ का ध्यान किया गया है। ' नवीं शती ई० के बाद धृत देवता यानी सरस्वती को नेगीत को देवी के रूप में भी प्रतिष्ठित किया गया और वरदमुद्धा के स्थान पर उनके साथ बीचा का प्रदर्शन किया गया। ' संगीत से सम्बद्ध होने के बाद हो नृत्य के प्रतिक मयूर को देवी का वाहन बनाया गया। विलेक्षकण्याणाम्बुव्य मे सरस्वती के एक हाथ में बीचा के स्थान पर पाय का उल्लेख हिमालता है। ' पादिलसमूरिं(तृतीय)कृत निर्माणकक्किका (लगभग पर-००%) में सरस्वती के करों में पुस्तक, अक्षमाला, पुद्म, वरद्मात तथा क्षाव्यक्र कराय बायूर्य का उल्लेख हुवा है। ' सरस्वती के करों में पुस्तक, अक्षमाला, पुद्म, वरद्मात तथा कुछ कर्मा बायूर्य का वरलेख हुवा है। '

सरस्वती की प्रारम्भिकतम प्रतिमा कंकालीटीला, मथुरा (१३२ या १४९ ई०) से प्राप्त हुई है। पस्प्रति यह मूर्ति राज्य संग्रहालय, लखनऊ मे है। पीठिका पर उकडू बैठी द्विमुजी देवी के

- बणबहिस्ति के चतुर्विमातिका (७६.१९) एवं शारवा स्तोत्र (क्लोक १-२, ८) में सरस्वती के बायुचों के दो स्वतंत्र समृद्ध वर्णित हैं। इनमें सरस्वती के करों में कमण्डलु और अक्षमाला एवं पुस्तक और पद्म के उल्लेख हैं।
- २. यू॰ पी॰ शाह, 'आइकनोग्राफी ऑव सरस्वती', पू॰ २०१, पा॰ टि॰ २९०
- तथा अवदेवता शुक्लवर्णा हमवाहना चतुर्भुवा बरदकमलान्वितदक्षिणकरा पुस्तकाक्षमालान्वित-वामकरा चेति ।

निर्वाणक सिका (पादलिससूरिकृत—स्ट॰ ९०० ई॰) पृ ० ३७

(सं॰ मोहनलाल भगवानदास, मुनि भी मोहनलाल जी जैन ग्रन्थमाला ५, बम्बई. १९२६)

- ४. ""चोध्वंरूपामभयदवरदा पृस्तकाम्भोजपाणि ।-सरस्वतीकश्प, रलोक ११
  - बीणापुस्तकमौक्तिकास्रवलयस्येताञ्जवल्गत्करा ।—सरस्यतीकस्प, श्लोक ६.
- अभयज्ञानमृद्राक्तमालापुस्तकवारिणी ।
   त्रिनेत्रा पालुभां वाणी जटावालेन्दुमण्डिता ॥—न्वारतीकस्य, क्लोक २.
- ६. मौक्तिकासंबलयाञ्जकच्छपीपुस्तकान्द्रितकरोपशोभिते ।

भीशारवास्तवन (जिनप्रभसूरिकृत, ल॰ १२६३-१३:३ ६०) क्लोक ७ : भैरवपद्मावतीकस्य (पु॰ ८१) से उद्घृत

- ७. य० पी० शाह, 'बाइकनोग्राफी आँव सरस्वती', पू॰ २०७, पाद टिप्पणी ५८.
- ८. यू॰ पी॰ शाह, पूर्व निविद्य, पृ॰ २११, पार्दाटप्पणी ७०.
- के डी० बाजरेगी, 'जैन इसेज जॉव सरस्वती इन दि लखनऊ स्यूजियम', जैन एन्टिक्चेरी, सण्ड ११, ज० २, जनवरी, १९४६, पू० १-४.

बार्ये हाब में पुस्तक है, जबकि दाहिना हाब खण्डित है (किन्तु अवशिष्ट भाग में अभयाक्ष स्पष्ट है)। हंसबाहन यहाँ नहीं दिखाया गया है। दिगम्बर स्थल देवगढ (ललितपुर, उत्तर प्रदेश ) से लगभग सबीं से १२कीं इतनी हैं। के सम्बद्ध की सरस्वती की वर्ड स्वतंत्र प्रतिमायें मिली है। इनमें द्विभजी और चतर्भजी देवी कभी इस और कभी मयर पर आरूढ है। २४ यक्षियों के सामहिक निरूपण (मन्दिर १२, ८६२ ई०) में भी सरस्वती की दो मृतियाँ आकारित हैं। अभिनन्दन तथा सपार्श्वनाथ जिनों की यक्षियों को यहाँ लेखों में "भगवती सरस्वती" और "मयरवाहि(नी)" कहा गया है। देवगढ के मन्दिर (११वी शती ई०) की त्रितीयों जिन प्रतिमा में सरस्वती का अंकन विशेष महत्त्व का है। इस त्रितीर्थी जिन प्रतिमा में दो जिनों के साथ बायों ओर सरस्वती की भी आकृति बनो है. जो आकार में जिन मीतयों के बराबर है। इस प्रकार श्रुतदेवता को यहाँ जिनों के समान प्रतिष्ठा प्रदान की गई है। त्रिभंग में खडी चतुर्भजी सरस्वती के करों में वरदमद्रा, अक्षमाला, पदम और पस्तक है तथा समीप ही मयर बाहन की आकृति भी बनी है। देवगढ़ में द्विभूजी सरस्वती के हाथों में सामान्यतः अभयमद्वा और पस्तक दिखाया गया है (मन्दिर संख्या १६) । धम्मिल्ल या जटाजट से शोभित देवगढ़ की चतर्भजी प्रतिमाओं मे देवी के करों में वरदमद्रा, व्याख्यान-अक्षमाला, सनालपदम तथा पुस्तक प्रदक्षित हैं। र एक उदाहरण में (मन्दिर संख्या १९) पुस्तक, व्याख्यान-मद्रा और मयरपीच्छिका लिए सरस्वती के साथ चामरघारी सेवको. जिनों एवं जैन आचार्यों की भी आकृतियाँ उकेरी हैं। यह प्रतिमा स्पष्टतः देवी के जिनवाणी या आगमिक ग्रन्थों की अधिवात्री देवी होने का भाव दरशाती है।

दिगम्बर स्थल खजुराहो (छतरपुर, मध्य प्रदश) में देवो की कुल आठ मूर्तिगाँ है। एक उदाहरण को छोडकर अन्य मभी में देवी चतुर्भुजों है। काममा १५० ई० में ११०० ई० के मध्य की इन मूर्तियों में देवो छितमुझ में भूमतन्त लोणा (एक या दोनो हार्यों में), परा (सामान्यत: दोनों हार्यों में) और चरदमुझ (या जलपात्र या अक्षमाला) के माथ निरूपित है। उनके माथ हंस बाहन केवल पार्थमाय मन्दिर (लगभग ९५०-५० ई०) के उत्तरी अधिष्ठान की मृति में ही उन्ते जार है। इसी मन्दिर के दक्षिणों अधिष्ठान की मृति में हाथों में पद्म और पुस्तक हैं, नवा मध्य के दोनों हाथ बीचा वादन कर रहे हैं, शेष दो हाथों में वरदमुझ तथा जलपात्र हैं। देवी के साथ चामरधारिणों सेविकायँ, मालाघर एवं लघु जिन आइक्रीतथीं भी आकारित हैं।

कर्नाटक के विभिन्न स्थलों से भी दिगम्बर परम्परा को कुछ सरस्वती प्रतिमाय मिली हैं। इनमें देवी के शक्ति पक्ष को उजागर किया गया है। ११वी-१२वी शती ई० की ऐसी तीन मतियाँ

क्लाक हुन, कि जिन इमेजेब बॉब वेबगड़, लिजेन; १९६५, पू० १०२, १०५: सुपास्त्रंताब की बतुर्मुंबा मयुरवाहना यसी जिमंग में जुबी है और उसके करों में व्यास्थातमुद्दा, वामर-पद, पुस्तक और शंख है।

२ तीन उदाहरणों में से दो मन्दिर सं०१२ और १९ में हैं अविक तीसरा चहारदीवारी के प्रवेश डार पर है।

३. पार्श्वनाथ मन्दिर के दक्षिण अधिष्ठान की मर्ति ।

कमकः पंककूट बस्ती (हुन्का, शिमोगा), शान्तिनाथ बस्ती (जिननाथपुर) तथा आदिनाथ मन्दिर (हलेबिड, हामन) से मिली है। ' ज्यान-मुद्रा में विराजमान सरम्बती के साथ बाहुन नहीं दिसाया गया है। देती के करों में अमयाक्ष, अकुत, पाश तथा पुस्तक प्रदीवित हैं। इन मूर्तियों में विशाल एवं लुले नेत्रों और सुले तथा कुछ फूले हुए ओठों के माध्यम से देवी के शक्ति स्वरूप को प्रकट करने की बेहा की गयी है।

पश्चिमी भारत के क्वेताम्बर जैन मन्दिरों, विशेषतः बोसियाँ, कुंबारिया, दिल्वाइा (माउष्ट बाबू) और तारंगा, में भी सरस्वती की पर्याप्त मूर्तियाँ हैं। बोसियां (जोषपुर, राजस्थान) के महाबीर मन्दिर (८वी शती ई०) की डिभुजो और चतुर्भुजी प्रतिमाओं में देवी मयूर या हंस बाहत है। डिभुजो देवी पद्म और पुरतक, तथा चतुर्भुजो देवी (मुखमण्डप-पश्चिम), सुक, एदम, पद्म एवं पुस्तक से युक्त है। बोसियाँ को जैन देव-कुलिकाओं (लगभग १०वी-११वी शती ई०) की चतुर्भुजी मृतियाँ मे हसवाहना देवी को दो भुजाओं में पुस्तक और पद्म तथा दो में अभयमुद्वा और जलपान (या बरदाल और पुस्तक) है।

कुभारिया (बनामकांठा, गुजरात) के महाबीर, शानितनाष, पार्थनाथ, नैमिनाथ और मम्भवनाथ मन्दिगें (११वी से १३वी घाती ई०) पर भी सरस्वती की कई सूर्तियां है। इनमें लिल्तासीन सरस्वती हवसहना और बतुर्भृजा हैं। देवो के करों में वरस्प्रा (या अभयस्ता या वरदाक्ष), पद्म- पुन्तक और जल्याव (या फल) प्रदर्शित हैं। 'शानितनाथ मन्दिर (नवचोकी वितान) के एक उदाहरण में देवो के साथ दो नृत्यंगनायें भी आमृतित हैं। राजस्थान के पाली जिले में म्थित षाणेराव के महाबीर मन्दिर (वेबकुल्कि, ११५६ ई०), तथा नाडोल के पद्मप्रम मन्दिर (११वी शती ई०) को मृतियों में लल्तिनानीन सरस्वती के साथ वाहन नहीं दिखाया गया है। इनमें मनुर्भुत्र देवो के हाथों में वरद या अभयमुत्रा, पुन्तक, बीणा तथा जल्यात्र (या फल) प्रदर्शित हैं। माउण्ड आव (राजस्थान) के विजतनाथ मन्दिर (१२वी शती ई०) के उदाहरणों में सरस्वती विभुजी, बदुर्भृजी, बद्युजी, अष्टपुजी और बोडशाभुजी हैं। देवी की मुजाओं की सल्या में वृद्धि भी जनके शक्ति एक कि ही प्रकट करती है। हमवाहना चतुर्भृजी वेदी सामान्यतः वरद (या अभयमुत्रा), पुरम्, एस्तक (या कक या बीणा) तथा फल (या जल्यात्र) बे सक है।

विमलबसही की दो सरस्वती प्रतिमायें विशेषतः उल्लेखनीय है। दक्षिणी बरामदे के वितान की मूर्ति में देवी दो पुरुष आकृतियों से आवेष्टित है। नमस्कारमुद्रा में निरूपित इन आकृतियों के नीचे उनके नाम भी जुदे है। दाहिने पार्च की इमग्रुमुक्त आकृति को लेख में ''सुत्रवार लोग्यण'' और बायें पार्ट्य की मापक दण्ड से युक्त आकृति की ''सुत्रवार केला'' बताया गया है। ये दोनों क्रमधः

समान लक्षणों वाली एक मूर्ति तमिलनाडु के तिरुपरित्तकुणरम् के मन्दिर में भी है ।

पार्श्वनाथ मन्दिर की यूर्वी मित्ति की मूर्ति में पप के स्थान पर सुक दिखाया गया है। इसी मन्दिर की कुछ अन्य मृतियों में पुस्तक के स्थान पर बीजा अर्दाधत है। कुंमारिया के नेमिनाथ मन्दिर की कुछ मृतियों में पप और जड़पात्र के स्थान पर सुक और बीजा दिखाये गये हैं।

मन्दिर के मुख्य स्वपित और शिल्पों वे। अस्तुत मूर्ति सरस्वती के ललितकलाओं की वेवी होने का स्पष्ट उदाहरण है। विमलवसही की भ्रमिका के वितान की एक घोडशामुजो मूर्ति में हंसवाहना देवी भ्रम्नासन पर ललितमुम्ना में हेठी हैं और उनके हाथों में वरद-मुद्रा, शंख (बैष्णवी का लक्षण). बीष्णा (दो में), पाश कर्तरीमुम्ना, उच्चव्य (दो में—सम्भवतः मापक दण्ड), गृहक्कुला (दो में), अंकुश, व्यक्ति, फल, पुस्तक और जलपात्र है। दोनों पाश्चों में नृत्यरत पुरुष आकृतियां भी बनी हैं जो देवी के संगीत की अधिष्ठात्रों देवी होने की सचक है।

ल्णवसही में हसवाहना देवी की चतुर्मुजी और षह्युजी मूर्तियां हैं। नवचौकी के चार स्तम्मों में से प्रत्येक पर सरस्वती की आठ-आठ लघु आकृतियां उकेरी है। इनमें चतुर्मुजा सरस्वती वरस्मुजा (या वरदाक्ष), सनालबर्म (या पुरत्तक), पुरत्तक (या वीणा) और जल्पान से युक्त हैं। दो उदाहरणों में सरस्वती चतुर्मुजी हैं। ये उदाहरण देवकुल्कि ?? की छन और रंगमण्डप के समीपवर्ती छत (उत्तर) पर उत्कीण है। प्रथम उदाहरण मे हंमबाहना देवी अभयाल, पद्म (दो में), जल्पान तथा ज्ञान-मृद्रा (मध्य की मुजाओं में) से युक्त है। दूसरे उदाहरण मे देवी मंगीन की देवी के रूप में निरूपित हैं। यहाँ देवी के दो हाथों में मंजीरा तथा एक में बीणा प्रदिश्ति है; शेष मे वरदाल, बकाकार पदम और पुस्तक है।

तारंगा के अजितनाथ मन्दिर की चतुर्मुजी मृतियों मे हसवाहना देवी के करों मे वरदमुद्रा. अंकुश (या सुक या पद्म या बीपा), पुस्तक तथा जलपात्र (या फल) प्रदर्शित है। मूलप्रासाद पिश्चमी मित्ति की मृति मे देवी षड्मुजी है और उनके हाथी मे वरदमुद्रा, लूक, पुस्तक, पद्म और जलपात्र हैं। त्रिभर पांच अतिमग) में खडी अध्युची देवी की भी दो मृतियाँ है। उनमे देवी वरदमुद्रा, पद्म (या माला), पद्मकलिका, पुस्तक, पाद्य (या साला), पद्मकलिका, पुस्तक, पाद्य (या साला), पद्मकलिका, पुस्तक, पाद्य (या साला), पद्मकलिका, पुस्तक लिए है।

जैन सरस्वतो को प्रतिमाओं में निःसन्देह पल्ल (बीकानेर, राजस्थान) मे प्राप्त दो प्रतिमाये कालास्क दृष्टि से सर्वोक्तय हैं। ममान कथाणों वाली इन प्रतिमाओं मे से एक राष्ट्रीय सरहाल्य, दिल्ली (संख्या १/६/२७८) और दूसरी बीकानेर के गंगा गोल्डेन बुलेंगे संग्रहाल्य (संख्या २०३) मे पुरिक्तत है। लगमग ११वी शती ई० की इन तिमंग प्रतिमाओं मे पद्मणीठिका पर लघु हुस आइलि मी बनी है। मोम्य स्वरूपा मनोज्ञ देवी करण्ड मुकुट और अन्य सुन्दर आभुषणों से सिज्जत है। चतुर्यों देवी के करों में वरदाला, पूर्ण विकासित पद्म, पुस्तक और जलपात्र है। पार्थों मे बीणा अपनिक वर्षों वार्यों दोन्दों स्त्री कालियां में आकारित हैं, वो देवी को मांग गोल्डेल जुबिली मंग्रहाल्य की मूर्ति में प्रमातोरण पर १६ महाविद्याओं को भी आइतियां बनी हैं, वो सरस्वती को शिक्त अवधारणा को परिपुष्ट करती हैं। वे

बयस्तिवजय मृति, होसी आख्रु (अंग्रेजी अनु० यू० पी० शाह), भावतगर, १९५४, पृ० ५५, पाषटिप्पणी २.

२ ये मूर्तियां मूलप्रासाद के क्रमशः दक्षिणी और उत्तरी भित्ति पर उकेरी गयी है।

बी • एन • शर्मा, जैन इमेकेक, दिल्ली, १९७९, पृ० १५-१९.

नवी शती ई० के उत्तराद्धं में सिद्धायिका या सिद्धायिनी नाम से सरस्वती तीर्थंकर महावीर की यक्षी के रूप में भी निरूपित हुई। "सम्पूर्ण आगिमक साहित्य मुलत: महावीर की वाणी है। इसी कारण श्रुत देवता के रूप में आगिमक झान की अधिष्ठात्री देवी सरस्वती को उनकी यक्षी भी बनाया गया। सरस्वती के समान हो देवताम्बर और दिगम्बर दोनो हो परम्पराओं में यक्षी सिद्धायिका को भी पुस्तक और लोणों के साथ निरूपित किया गया है। महावीर का वाहन सिंह हुं, सम्भवतः इसी कारण विद्धायिका यक्षी का वाहन मी सिंह हुआ। पर एक कन्नड़ी ध्यान क्लोक में सिद्धायिका का वाहन हंस भी बताया गया है। "

कला-इतिहास विभाग, काशी हिन्दुविश्वविद्यालय, वाराणसी–५

इष्टच्य, यू० पी० शाह, 'यसिणी सांव दि द्वेष्टी-फोर्च जिन महासीर', स्रतंत स्रोरियण्डस इलिस्टयुष्ट, बहौदा, सण्ड २२, अ० १-२, सितम्बर १९७२, प० ७०-७५; मार्यितनस्यन प्रसाद तिवारो, एतिमेण्डस सांव सैन साइक्तोगकी, वारावाती, १९८३, प० ५८-६४.

विविद्यालाकापुरुवयरित (हेमचन्द्रकृत) १०.५.१२-१३; निर्वायकांका १८.२४; प्रवाधि-रावकस्य (तागरचन्द्रतृतिकत) ३.६६; बाबारदिनकर-प्रतिक्काधिकार ३४.१; प्रतिकातारत्त्वसृ ५.७३-७४.

बू॰ पी॰ शाह, पूर्व निविद्ध, पु॰ ७५.

# चिन्तामणि पार्श्वनाथ मन्दिर का तीन जैन प्रतिमा-लेख

# डॉ॰ अरविन्द कुमार सिंह

राजस्थान में स्थित सादही नामक स्थान के चिन्तामणि पार्श्वनाथ मन्दिर में बिठावी हुईं तीन जैन मूर्तियों की पाद पीठिका पर महत्त्वपूर्ण अभिलेख टीकत हैं। अमेरिकन इन्यटीट्यूट ऑफ इन्डियन स्टडीज, रामनगर (बाराणसी) द्वारा हाल हो में इन अभिलेखों का छायाचित्र लिया गया है। इन लेखों की बाचना संक्षित्र परिचय के साथ यहां दी जा रही है।

### लेख सस्या १ :

यह लेख मन्दिर के गृदगण्डप के खतक मे स्थापिन की हुई गुरुमूर्ति के तीन प्रविभाग वाली गिरिका के वार्य तथा मध्यमाग के हिस्से मे लुदा हुआ है। भव्यभाग का लेख तीन पत्तियों मे लुदा है जबकि बाम भाग मे केवल एक ही पिक्त का लेख स्पष्ट है। शेष हिस्से का लेख चुना चल जाने मे अपनीय हो गया है। अभिलेख का वर्ष रे२०३ जेमा पढ़ा जाता है जो ईस्वी १२१५ के वरावर है। वेशास्त्रक के धर्मसिंह सूरि का नाम अभिलेख मे दिया है। इसके साथ ही सागरचन्द्र द्वारा किसी मूर्ति के समरण मे मरणीपरान्त बनायी गई यह मूर्ति हो ऐसा कुछ अन्दाजा इस अभिलेख से निकल सकता है। अभिलेख को तीसरी पिक्त पर चूना चढ़ जाने से पूरी बाचना और विधयवस्तु का ठीक खुलाता नहीं हो पता।

## मुल पाठ

- ॥ स० १२७३ वर्षे फागण विद २ रिव दिने श्रो चैत्रगच्छे श्री धर्मैिसघ सरी
- २. सूरीणां शुभग्गत्तिः + सिंघ पु० सागरचन्द्रेण कारिता
- ३. .....॥श्री॥

## डेख संख्या २ :

मन्दिर में स्थापित की हुई अम्बिका देवी की संगमरमर में बनी हुई मूर्ति के प्रवासण पर के लेख-अनुसार प्रतिमा का समय "सं १२" है। लिपिशास्त्रीय लक्षणो और प्रतिमा को रोली को देखने से मूर्ति तथा लेख १३वी शती ईस्वी का लगता है। बतः अभिलेख का समय संबद् [१३]१२ मानना ठीक होगा जो १२५५ ईस्वी के बराबर है। दो पंक्तियो वाला यह लेख अपूर्ण है। इसमें पंक्लिका (राजस्थान का पालि गाँव) और उसका सां(शां)विनाय चैत्य उस्लिखित है। समय है प्रतिमा असल में बही स्थापित रही हो।

## मुल पाठ

- १. सिद्धम् सं [१३\*]१२ मार्ग्ग सु|दि\*] १३ श्री ऊ० श्री पल्लिकास्थाने । श्री सां(शां)—
- o निजास चौजो

### लेख संख्या ३ :

संबत् १५०१ वर्षं का यह लेख पंचतीयं प्रतिमा की पीठिका के तीन हिस्सों पर खुदा है। बाये भाग में केवल तीन पिक्तयं खुदी है जबकि मध्यमार में पांच और दाहिने भाग में छः पीक्तया है। मध्य दाहिने भाग की पीक्तयों के गुरू के कुछ असर मिट जाने से अभिलेख का पूरा लुलासा संभव नहीं हो पाया है। इस अभिलेख को देशाति कर बहाणि पचन इस्ति का जापाद सूरि की प्रतिष्ठाकर्ती मृतितिलक सूरि के नाम अंकित हैं। एक बह्याणि पच्छीय हेमतिलक सूरि का नाम संवत् १४३६ (ईस्वी १३८९) के अभिलेखों से ज्ञात है। सभव है कि १४४४ ईस्वी की इस पंचतीयं प्रतिमान्छेख के हेमतिलक सूरि और ब्रह्मणाण्डिय हेमतिलक सूरि एक रहे हों। ऐसा स्वीकार करने पर ब्रह्मणाणच्छे के तीन परचात् काकीन मृतियों के नाम इस अभिलेख से प्रकार में लाते है। यह प्रतिमा मूलतः ने(न)डूलाइ(नाडलाई, राजस्थान) के किसी पाइर्वनाय जिनालय में रही होगी।

### मल पाठ

- १. संवत् १५०१ वर्षे श्रोपार्श्वनाथः प्रितिमा स्थापितः
- ने(?)ने(न)डलाइ प्रासा|द|++न परिन+++धावके
- छे श्री हेमतिलक सूरितः। तत् पट्टे श्री बीरचन्द्र सू[रि] + +देम त०
- ४. श्री जयाणद सरि प्रतिष्ठित गर्छनायक
- ५. [श्री] मुनित्तिलक सूरि श्रा॰ .... ....

#### प्रवक्ता

प्राचीन भारतीय इतिहास, संस्कृति एवं पुरातत्त्व विभाग जीवाजी विश्वविद्यालय, ग्वालियर—मध्यप्रदेश

१. पूरनचन्द नाहर, चैन इन्सक्तिप्शन्स, भाग २, लेखाक ११२३।

२. बही, माग १, लेखाक ९६८।

# गुजरात से प्राप्त कुछ महत्त्वपूर्ण जैन प्रतिमायें

## प्रमोद कमार त्रिवेदी

१९७७ में लगभग एक दर्जन धातु निर्मिन कलाकृतियाँ भारतीय पुरातस्व सर्वेक्षण, पिक्षमी मण्डल, बढ़ोदरा के अधीक्षक, पुरातस्वज्ञ ढां० वे॰ मार्गबन्धु द्वारा अधिकृत की गयी थी। उन्होंनि लेखक की उत्त कृतियाँ परीक्षण एवं अध्ययन हेतु प्रवान की तथा प्रस्तुत लेख तैयार करने का प्रपायत्वे दिया। यदापि इन कृतियों का मूल स्थान निश्चत रूप से जात नही है, किन्तु शैलीगत विधिष्ठताओं के आधार पर विवेचनाधीन प्रतिमाये गुजरात में निर्मित प्रतीत होती है। उपरोक्त समूह में उल्कोण एवं अलिखित ब्वेताम्बर एव दियम्बर सम्प्रदाय की प्रतिमायं, चौमुखो, दीप-लक्ष्मी, गाजारोही, गरु एव राष्ट्रकूट शेली की छापयुक्त किन्तु पर्याप्त अर्वाचीन कमल-धारिणों का एक नमूना भी सम्मिलत है। तिथि की दृष्टि से इनका काल बारहृत्वी से उन्नीसची शताब्दी के मध्य का है। प्रस्तुत लेख मे मात्र उत्कीण एवं चुती हुई कृतियों का हो विवेचन किया जा रहा है।

# १. महाबीर का चतुर्विश्वतिपट्ट (कांस्य, १७ ०५ से० मी० × १० ०५ से० मी०)

भगवान् महावीर ध्यानमान, प्यापान मुद्रा मे एक उच्च विग्व, सिंहासन पर रखी सादी गिठिका पर आसन्न हैं। मुल्नायक के सिर पर उण्णीश है, बेहरा अच्छाकार, नेन आयताकार एव 'प्रलम्ब कर्ण पायां हैं। बक्तः स्थल पर 'ध्योवस' लंखन रखत उपेकित है। सिर के पीछ भागपछ तबा अपर कलसमय छन्न है। उनके पार्श्व में दोनों ओर एक तीर्थंकर कायोत्सर्ग मुद्रा में अकित है, जिनके पेरो के मध्य वस्त्रों का अकन विवेचनाधीन कृति के स्वेतान्वर सम्प्रदाश से सम्बन्धित होने की पुष्टि करता है। माणिवय-माण की इकड़री सीमान्त रेला के शीर्थंस्य भाग पर मध्य-पुम्प से मुक्त मंगल-कल्या है, जिसके ठीक नीचे छनान्छादित एव कायोत्सर्ग मुद्रा मे पार्स्व तीर्थंकर से मुक्त एक क्या तीर्थंकर प्यान-मुद्रा में निकंपित है। मूल-गायक सहित सम्पूर्ण परिकर पर अकित तीर्थंकरों के संस्था कुल चीबीस है। सिंहासन के समुख संभवतवा दो मृगों के मध्य एक धर्मचक्र

प्रतिमा के पृष्ठ भाग पर अंकित लेख के जनुसार इसकी प्रतिष्ठापना सन् ११५० में हुई थी। देवनागरी लिपि में उत्कीणें लेख के अनुसार प्रतिमा का प्रतिष्ठापन कार्य शान्तिप्रमन्त्रीर द्वारा सवत् १२८७ (६० ११५०) में वैद्याख सुदि पंचमी, शुक्रवार के दिन शेरी वदापल, श्रेष्ठि जमदेव एव पुत्र सालदेव के भाई प्रणीवह के कत्याणार्थ की गयी थी। (चित्र १—व)

## उत्कीण लेख इस प्रकार है---

संबत् १२०७ वर्षे माघ सुदि ५ शुक्ते श्रे ० बढपाल श्रे० (?) जमदेवाभ्या श्रेयायें पुत्र साल देवेन भातृ प्रनसिंह समेतेन चतुर्विचातिपटुकारितः प्रतिष्ठित बहुदहछीयैः श्रीचान्तिप्रभसूर्तिभः।

# २. पार्श्वनाथ की पंचतीर्विका प्रतिमा (कांस्य, १०.०५ से० मी० × ९ से० मी०)

बनेताम्बर पंथ को इस कलाकृति में तीर्षंकर पार्वनंताय ध्यान मुद्रा में पंधासन लगाये एक सादी गद्दी पर आसीन हैं। उनके कान लम्बे तथा अघरों का गडाव कुछ मोटाई लिये हैं। इस 'स्कल्य मूर्ति' में मुलनायक का निर सास सर्पफणों द्वारा आच्छादित हैं। उनके दोनों पात्रों में चार अन्य जिन अधित हैं, जिनमें से दो कायोतस्य पुद्रा में तथा उपरिभाग में घेष दो तीर्थंकर कमलासन में बैठे हैं। इन चार तोर्थंकरों की शिरोभूषा मूल-नायक के सदृश्य है। पीठ दो उच्चें भित्तिस्तम्यों पर आभित सैनिज वष्ट मुम्मों द्वारा निर्मित है। पुण्डिकर आलेख के अनुमार यह पंचतीर्थिका प्रतिमा ई० १४४६ (वि० सं० १९०३) में प्रतिमार्थित की गयी थी, तथापि उल्कीण पीठ के उपरी प्राप्त मान होने के कारण लेख की पुण्डिक्श जानकारी प्राप्त नहीं हो सकी है। (चित्र ?—क. स्व)

## ३- ज्ञान्तिनाथ की पंचतीथिका प्रतिमा (कॉन्य, १७,०२ से० मी० × ११,०५ से० मी०)

धातु-प्रतिमा की पीठिका के सम्मुख भाग में ॐ नमः एवं पाद चिह्न अकित हैं। शान्तिनाथ जो ध्यानमन पपासन मुद्रा में एक सिहासन पर आसम हैं। सिर के पीछे प्रभावली तथा उत्तर करूवायुक्त छन्न हैं जिसके पावर्ष में अभिषेक गर्जों का निरूपण हुआ है। मूल-नायक का सिर उष्णोंश युक्त है नाथा उनके नेत्र समस्त्रभूँजीय आकार में प्रद्यित हैं। मूल-नायक के पावर्ष में वार अन्य तीर्थंकरों का अंकन है। अधोभाग में कायोत्मर्ग मृद्रा में खंडे जिनों के साथ एक चैंबरधारी सेवक भी त्रियंग-गृद्रा में खड़ित हैं। मूल-नायक के पावर्ष में भी त्रियंग-गृद्रा में सहाज है। पित्तर पर अकित प्रधावन्य का बाह्य भाग गजम्बों में आविभृत गीनिक छहुक्त धारा मृद्रित है। सिहासन पर कासामिमुम सिहयुम्म बारीको से गढ़ा गया है। सिहासन के बायों और सोलहवें तीर्थंकर के थक्ष गरुड एवं दाहिनों और यथी निर्वाणी का मृत्रने किया गया है। उच्च अलंकृत पीठिका पर नामकार महा में एक उपासक तथा मध्य में धमंकक के दोनों और एक मृत्र है। बक्त के दोनों और तथा वार दाहिनों और एक मृत्र है। कि उत्तर होना और तथा बार दाहिनों और एक मुत्र है। स्वत्र के का स्वत्र होना और तथा वार दाहिनों और एक मुत्र होना अर्थ ने प्रवृत्त का अर्थ के होनों और तथा चार दाहिनों और एक मृत्र होना अर्थ ने प्रवृत्त का अर्थ के होनों और तथा चार दाहिनों और एक मुत्र होना अर्थ ने प्रवृत्त का अर्थों है। हिन्त ३—क)

इस कलाकृति की तिथि ई० १४६८ है। प्रतिमा के पृष्ठभाग पर देवनागरी लिपि मे उत्कीण लेख इस प्रकार है—

स० (संबत्) १५२५ वै० (वैद्याख) सु० थु० ३ गुरी थ्री मूलसंघे सरस्वतीगच्छे म० (भट्टारक) श्री सकल्बीनित्रस्ट्रे म० (भट्टारक) श्री विमलेन्द्रकीत्तिभः श्री शान्तिनाय विम्बं प्रतिष्ठिन हूँबड् बातीय म० (मट्ट्यूमहत्तर) करमसी (ह) भा० (भावी) करमादै (वी) सु० (मुता) जड्डनालदे(वी) स० रोका। (चित्र ३—छ)

आलेख से विदित होता है कि उक्त जैन प्रतिमा की प्रतिष्ठापना यशस्वी व्यक्ति करमसी (करमसिंह), पत्नी करमदेवी एवं पुत्री जड़नदेवी द्वारा ई० १४६८ (सम्बत् १५२५), वैशाख सुदि ३ गुरुवार के दिन की गयी थी। प्रतिष्ठापन समारोह, दिगम्बर सम्प्रदाय (हूँबड जाति दिगम्बर मतावर्लीन्बर्यों मे होती है) के मुक्सं पक्ष सरस्वतीगच्छीय भट्टारक सकलकीर्त्त के उत्तराधिकारी विमलेन्द्रकीति वारा किया गया था।

# ४. पद्मावती (कांस्य, १९ से० मी० × १९.०५ से०मी०)

ते इसकें तीर्थंकर पार्चताय की जासनदेवी पद्मावती कमल दल जक के दोहरे आवक्तों हारा निर्माल पीठ पर लिकतासन मुद्रा में आसीन हैं। समकालीन वन्य प्रतिमाओं की भींदि इसके नेकों, नासिका तथा बचरों का गढ़न विशेष परिष्कृत नहीं है। वह पद्म-कुच्छल, वच्य, स्तनों के मच्च लटकता हार एवं पेरों में सारे पार्वच पद्म प्राप्त किये हैं। इस चतुर्भृजीय प्रतिमा का दाहिना निवला हाथ वरद मृद्रा में है तथा उमरी दाहिना हाथ पाय धारण किये है। मिचले वायं हाथ में बोजपुरक तथा उमरी बाये हाथ में पार्व के मदुर्घ कमाड काल कमल है। उनका तिर तीन सर्प-फगो हारा सुरितत है। मुख्य प्रतिमा के उपरि भाग में पुष्पाकित गहें। पर तेइमर्च तीर्थंकर पार्चनाय ध्यानमन कमलासन मुद्रा में भावीत है। उनका तिर सप्त कमों हाथ पार्च कमलासन मुद्रा में भावीत है। उनका तिर सप्त कमों हाथ परिकर पुर्क मूर्व के वोनों ओर एक-एक गज मुख है, जिपके मृज्य से आविन्त है। प्रभावकों के अतिरिक्त इस परिकर पुक्त मूर्त के दोनों ओर एक-एक गज मुख है, जिपके मृज्य से आविन है। प्रभावकों के अतिरिक्त इस परिकर पुक्त मुक्त काल होता है। इस प्रभाव प्रकृत के पुक्त में साम पर भाव के प्रकृत की प्रभाव की प्रतिपद्म करते के प्रवाद है। इस प्रभाव की प्रतिपद्म त्राप्त है दिन सम्प्राप के प्रतिपद्म वापार की प्रतिपद्म त्रापत है श्री है के प्रमुद्द प्रमुद्ध में माज मान के मुट्टारक प्रमुद्ध त्रापत है। इस का निवर प्रमुद्ध में माज मान के मुट्टारक प्रमुद्ध में समझाय के मुट्टारक प्रमुद्ध में समझाय के मुट्टारक प्रमुद्ध में माज साम के मुट्टारक प्रमुद्ध में समझाय के मुट्टारक प्रमुद्ध में माज साम के मुट्टारक प्रमुद्ध में माज साम के मुट्टारक प्रमुद्ध के मुट्टारक प्रमुद्ध के मुट्टारक प्रमुद्ध के मुट्टारक प्रमुद्ध में समझाय के मुट्टारक प्रमुद्ध में माज साम के मुट्टारक प्रमुद्ध में समझाय के मुट्टारक प्रमुद्ध में माज साम के मुट्टारक प्रमुद्ध में माज साम के मुट्टारक प्रमुद्ध में समझाय के मुट्टारक प्रमुद्ध में माज साम के मुट्टारक प्रमुद्ध में मुट्टारक प्रमुद्ध में माज साम होता होता है। उत्त साम प्रमुद्ध मुट्टारक प्रमुद्ध में माज साम के स्व स्व स्व स

संबत् १६९३ वर्षे माघ मासे कृष्ण पत्ने प्रतिपदायां श्री मूलमचे सरस्वती गच्छे बलात्कार (गणे) कृन्दकुन्दाचार्यान्वये भट्टारक धर्मकीत्ति गुरुपट्टै भट्टारक प्रकीत्ति(तम) मतिनाग पुत्र यो श्री सुखानन्द भावां ''' ''' नित्वप्रणमति । चित्र ४—ख)'

मुस्लिम आक्रमण के पूर्व ९वी-१३वी शताब्दी के मध्य इस भूभाग मे धातुकर्म एव धातु शिल्पकला का कार्य अपने चरमोत्कर्य पर था। इस समय गुजरात के कच्च शिल्पयों की बेजोड़ उन्निति के कारण ही गुजरात में मध्यकाल में धातुकर्म के अद्वितीय नमुतो का आविर्मात हुआ। मध्यकाल एवं पर्वात मध्यकाल में धातुकर्मा को तिक्तीक एवं कच्च के विकास में पृथ्नपृत्ति हेतु बमकालीन धार्मिक चेवना ने महत्त्वपूर्ण योगदान दिया। जैन अमण विशेष रूप से भव्य कृतियों के निर्माण के प्रेरणा स्रोत थे। जैन समुदाय द्वारा गर्देव ही प्राचीन कला प्रस्परा को नित्त्वर संरक्षण मिला है। इस समुदाय वे मन्दिर निर्माण, मूर्ति शिल्प के विकास एवं पाण्डुलिपियों के

# चित्र सुबो

१ स्वर्णं कमल, ऐन्सियेष्ट आटं ऐण्ड टेन्नालांजी ऑफ गुजरात, म्यूजियम ऐण्ड पिक्वर गेलरी, बडौदा, गुजरात स्टेट, १९८०.

आभारोक्ति--प्रस्तुत लेख के छाया चित्र श्री हैनरी माइकेल द्वारा तेयार किये गये हैं। इनका प्रतिक्रिप्याधि-कार भारतीय पुरातस्य सर्वेक्षच द्वारा सुरक्षित हूं।

१ (क-ख) चतुर्विशतिपट्ट

२ (क ख) पादवैनाथ की पंचतीर्थिका प्रतिमा

३ (क-स) शान्तिनाय की पंचतीयिका प्रतिमा

४ (क-स्त) पद्मावती यसी

सुरक्षित रख रखाव हेतु अपार धन व्यय किया गया है। जैन धर्म का विकास स्वतन्त्र रूप में हुआ। इसने प्राचीन घरोहरों को आज भी सुरक्षित रखा है।

सोलंकी युग में निर्मित प्रथम कृति के अतिरिक्त समस्त नमूने व्यक्तिगत रूपांकन की महजता एवं हास के खोतक है। इनका प्रतिक्षण मोहक नहीं है, किन्तु प्रत्येक नमूने १२ उत्कीर्ण तिषियुक्त लेखा बातु प्रतिमा शिरूप में हुए कलात्मक हाम के विभिन्न परणों के साक्षी हैं। परवर्ती मध्यकाल में गुजरात में थातु कलाकृतियों के सर्जन हेतु पीतल का उपयोग होने लगा तथा इसका प्रचलन अरूपिक बढ़ गया था क्योंकि यह स्वर्ण की भाँति चमकीला होता था। इस युग में मुसल-मान शासकों के काल में कला गतिविधियों ने एक नवीन मोड़ लिया। धातुक्रमियों ने अधिक विश्वसतीय तकनीक एवं स्वतत दृष्टिकोण अपना लिया था, किन्तु क्रमशः कला बेतना में सावयी एव हास में वृद्धि होती रही। मुगल लंली से प्रभाविन होकर यह क्रमशः एक नवीन अनुकरणजन्य जीली में विरिद्धित होकर प्रतिमाएं अरूपिक भई। एव कृतिम हो गयी एवं अन्ततोगत्वा थातु थिएव अवविति के पथ पर अवसर हो गया।

भारतीय पुरातत्त्व सर्वेक्षण, उत्खनन शाखा-२ नई दिल्ली-११०००३

### अभिलेख

- महाबीर का चतुर्विद्यातिपट्ट "संबत् १२९० वर्षे माष्यशृदि ५ शुक्के श्रे० बहराल श्रे० श्रे० जम(?)जमदेवाम्या श्रेयाचे पुत्र साचदेवेन भार्तृ(तृ) पूर्नीसह समेतेन चतुर्विद्यातिषट्टः कारितः। प्रतिष्ठितं बृहद्गच्छीयैः श्रीशास्त्रि-प्रभवरिभिः।
- पार्श्वनाथ २. स्वत् १५०३ वर्षे माघः पणमित (या प्राणमित प्रयोग दिगम्बर प्रतिमा परम्परा मे प्रचल्ति है)
- पवतीर्थी ३. सं० १५२५ बै० शु० ३ गुरी धोमूलसंबे सरस्वतीगच्छे भ० श्रीसकलकीर्ति तत्पट्टे भ० श्रीविमलेन्द्रकीर्तिभः श्रीशातिनाधिबम्ब श्रीतष्टितं हूबडजातीय भ० करमसी भा० करमादे सु० जइता भा० जइतलदे स(सु०) शंका।
- पद्मावती ४. संबत् १६६३ वर्षे माषमासे कृष्णापक्षे प्रतिपदार्था श्रीमूलमंषे सरस्वतीगच्छे बलाकाराणे कुन्दुकृत्याचार्यान्वये प्रद्वारकः धर्मकीतिगुरुत्तरपट्टे भट्टारकः प प्रव श्री उपदेसात् नागणपुरीणो"" सुसानदं भावां ""रा तित्य प्रणमति ॥ भटारकः ४०५० श्री श्री सुसानद्वार्याणामुपदेसा(सा)त् ।

# कालिबास की रचनाओं में अहिंसा की अवधारणा

### बार रविशंकर मिध

कालिदास शंव थे, तथापि उनकी रचनाओं के सम्यकालोचन से ऐमा प्रतिभासित होता है कि वे जैन धर्म की बिहिंसावादो शिक्षाओं में काफी प्रभावित थे। इस नव्य के प्रमाणस्वरूप उनकी रपूर्वश, कुमारसम्भव, साकुन्तल आदि रचनाएँ हमारे सामने है। जैन धर्म के सर्वप्रमुख मिखान्त बीहिंसा का उनकी स्वर्ण में पर्याप्त निदर्शन मिलता है। रण्वेश कालिदाम का सर्वप्रमुख महाकाथ है, जिससे रपुर्वश कालिदाम का सर्वप्रमुख महाकाथ है, जिससे रपुर्वश का सम्पूर्ण इंतिहास लिपिबद है तथा जिसके प्रमुख नायक रखु है। अवसेध स्वत्र हेतु राजा दिलीप द्वारा छोडे गये अब्द का देवराज इन्द्र द्वारा हरण कर लिये जाने पर कुमार रखु ने—जो उस अब्द के रक्षार्थ नियुक्त थे—उसे परास्त कर, उससे, अब्द को मीगा। परन्तु रखु के पराक्रम पर प्रसन्त इन्द्र ने, अब्द के अनिरिक्त अन्य कोई वर माँगने को कहा। इस पर रखु ने प्रार्थना करते हुए इन्द्र से कहा कि यदि आप यज्ञ का यह अब्द नहीं देना चाहते है तो मुझे ऐसा वर दीजिये कि सेरे पूज्य पिता को, बिना इम अब्द की बील दिये हिंसा किये ही. इस अध्यमेष यज्ञ का पूरा फल प्राप्त हो जाये—

अमोच्यमध्वं यदि मन्यमे प्रभो तत. समाप्ते विधिनेव कर्मणि । अजस्रदीक्षात्रयतः म मदुग्रुः ऋनोरशेषेण फलेन युज्यताम् ॥ १

[ हे प्रभु ! यदि आप अश्व को छोड़ने योग्य नहीं ममझते तो निरन्तर यज्ञानुष्ठान में प्रयत्न-शील मेरे पिता, विधिपूर्वक इम यज्ञ की समाप्ति होने पर जो भी फल होता है, उसे पूर्ण रूप से प्राप्त करें ! ]

इस प्रसङ्ग मे कवि ने जहाँ कुमार रघु के अपार पराक्रम एव विनयशीलता का बोध कराया है, वहीं क्या हम यह नही कह मकत कि अब धर्मावलम्बी होते हुए भी कवि इन यज्ञो मे होने वाली

- १. (क) सस्कृत साहित्य का इतिहास बलदेव उपाध्याय (भाग प्रथम), प॰ १४५,
  - (ख) संस्कृत साहित्य का इतिहाम : ए० बी० कीच, हिन्दी आपान्तरकार . मगलदेव शास्त्री, पु० १२२-१२३.
  - (ग) महाकवि कालियास रहा रमाशकर तिवारी, पृ० ६३ (घ) भारती कवि विमर्श . पं० रामसेवक पाण्डेय, प० ११.
- जातज्य है कि इस अध्यक्षिक अध्य की यज्ञ में बिल दे दी जाती है— वातपयत्राह्मण, १३/१-५, इसके अतिरिक्त तित्तिप्यताह्मण, ३/८-९; कात्यायनीय श्रीतसूत्र, २० आपस्तम्ब, आध्यक्षप्यन (२०:१०/६) ब्राटि मे भी।
- ३. रघुवंश: महाकवि कालिदास. ३/६५।

निरोह पशुओं की निर्मम हत्या का प्रबल विरोधी था। शायद कवि की इसी अहिंसात्मक-भावना के परिणाम-सबस्य इस प्रश्नक्ष में नायक की प्रतिष्ठा के साथ ही हमें अहिंसा के प्रति उसका अपार अभाव प्रतिभासित होता है। एक अन्य प्रमक्त में राजा दिलीप महिंब विध्वच्छ द्वारा प्रदत्त नित्वी थेनु की रक्षार्थ अपने शरीर को सिंह के समक्ष प्रस्तुत करने को उखत मिलते हैं—

म त्वं मदीयेन शरीरवृत्ति देहेन निर्वर्तीयतु प्रसीद । दिनावसानोत्मुकबालवत्सा विसज्यतां धेनूरियं महर्षेः॥

[ बूँकि आप अपने समीप आने वाले प्राणियों से अपनी जीविका का निर्वाह करते हैं, अदः मेरे शरीर से अपने जीवन की रक्षा कीजिये और दिन के समाप्त होने पर उत्कण्टित छोटे बछड़े वाली महर्षि की इस धेनु को छोड दीजिये।]

इस प्रसङ्ग के पीछे कवि को ऑहनाप्रधान नीति ही प्रमुख रही है, तभी तो उसने भगवान् शङ्कर के सिहरूपधारी उस अनुचर की हिंसा करने को उद्यत राजा दिलीप के हाथ को उनके नूणीर मे रखे हुए बाणों में बिढ करवा दिया। वे इस प्रसङ्ग की प्रस्तुति के पीछे ध्यातब्ध यह है कि किन अपनी ऑहिसाप्रधान नीति पर विधेष वक्ष्य के होत बात हो र प्रसङ्ग को काब्य में जोडने का प्रयास किया है, अन्यथा उसके ममझ अन्य ऐसा कौन मा कारण हो सकता था, जिसके लिए सिह की हिसा के लिए उद्यत राजा दिलीप के हाथ को वह नूणीर में बिढ करवाता।

एक अन्य प्रसङ्घ में हम देखते हैं कि राजा रघु के पुत्र कुमार अब एक स्वयंवर में भाग अने हेतु विदर्भ देश जा रहे हैं। मार्ग में उनके एक पहाब पर एक जङ्गकी हाथी उन पर आक्रमण कर देता। इस पर 'हाथी मर न जाय' इसका ध्यान रखते हुए कुमार बज ने उस हाथी को मात्र भयभीत करने के उद्देश्य से, उस पर एक साधारण बाण छोड़ दिया—

> तमापतन्तं नृपतेरवध्यो वन्यः करीति श्रृतवान्कुमारः। निवर्तीयष्यन्विशिखेन कुम्भे जघान नात्यायतकृष्टशार्ङ्गः॥<sup>६</sup>

[ जङ्गली हाथी राजा के लिए अवध्य होता है—यह बात कुमार अज को शास्त्रों द्वारा ज्ञात थी, अतः उन्होंने उसे आगे न बढ़ने देने की इच्छा से अपने धनुष को योडा ही खींचकर एक बाण से उसके मस्तक पर आधात किया।]

बाण लगने मात्र से वह जङ्गली हाथी अपने हाथी के उस रूप को छोड़कर गगनचारी गन्धर्व का मनोहर रूप धारण कर कुमार अज के सम्मुख उपस्थित हुआ और बोला कि मैं प्रियम्बर नामक गन्धर्व हूँ, अपने गर्व के कारण मैंने मतङ्ग ऋषि के शाप द्वारा गजयोनि को प्राप्त कर लिया था। उसने आगे कहा—

१. रघुवंशः महाकवि कालिदास, २।४५ ।

२. वही, २।३१।

३. वही, ५।५०।

रचुवंश: महाकवि कालिदास, ५।५३।

संमोहनं नाम सखे ममास्त्रं प्रयोगसंहारविभक्तमन्त्रम् । गान्यवैमादत्व यदः प्रयोक्तृनं बार्गिहसा विश्वयक्ष हरते ॥ अरुं हिद्या मां प्रति यन्मुहूर्तं दयापरोऽमूः प्रहुरन्तिए त्वम् । सम्मादणकृत्यति प्रयोज्य मिय त्वया न प्रतिवेषपरोध्यम् ॥

[ तुमने अपने क्षात्र-बर्म का पालन करते हुए भी अपने दया-बर्म को नहीं छोड़ा और मेरे प्राण नहीं लिये, अतः में ब्राज मे तुम्हारा मित्र हूँ और अपनी इस मित्रता को चिरस्मरणीय बनाने हेतु मैं आपको यह एक ऐसा सन्मोहन अन्त्र प्रदान कर रहा हूँ, जिसके द्वारा इसके प्रमोक्ता को अपने क्षत्र को हिमा नहीं करनी पत्री और उसे शत्र पर विजय भी प्राप्त हो जाती हैं। ]

इस प्रसङ्घ में भी किव की ऑहसाप्रधान नीति का ही आभास होता है। क्योंकि सानु की बिना हिंमा किये ही उस पर विजय प्राप्त कर लेना सामान्यतया नो असम्भव हो होता है, अत: ऐसी स्थिति में भी किव द्वारा ऐसे प्रमङ्ग का प्रस्तुतीकरण सहजतया किव के ऑहसा-पिद्धान्त का ही परिपोधक गिद्ध होता है। आगे इसी प्रमङ्ग में हम देखते हैं कि अज ने रणभूमि में अपने सानुओ पर उसी सम्मोहन अस्त्र का प्रयोग कर, विना सानुओ की हिसा किये ही उन पर विजय भी प्राप्त की 18

उपर्युक्त प्रसङ्घ महाकवि की शणिमात्र के प्रति दयालूता व उत्कृष्ट अहिंसात्मक भावना के ही द्योतक/अस्तोता है। उन्होंने पदे-पदे अहिंमा की महिंमा का हाथ उठाकर बखान किया है, तभी तो इसी काब्य मे आगे उन्होंने राजा दशन्य की उम आखेट-कीडा की निन्दा की है, जो श्रवण-कुमार की हिंसा का कारण बनी थी—

> नृपतेः प्रतिषिद्धमेव तत्कृतवान्पिङ्क्तरथो विलङ्घय यत्। अपथे पदमर्पयन्ति हि श्रुतवन्तोऽपि रजोनिमीलिताः॥

[ जङ्गलो हाथी को मारना राजा के लिए निषिद्ध या, किन्तु राजा ने उसका उल्लङ्घन किया। सच है, विद्वान् पुरुष भी राजसी गुणो से अभिभूत होकर अनुचित सार्य पर पदार्पण कर बैटते हैं।]

इस प्रसङ्ग को आधार बनाकर कहा जा सकता है कि जब राजा के लिए गज-हिसा सर्वथा विजय थी, तब उसने गज-शब्द के भ्रम मे ही सही पर उसकी हिसा के निमित्त बाण क्यों चलाया ? क्या काव्य की अपनी पूर्णता की ओर क्रमखः पहुँचते-पहुँचते विज्ञ . ऑहसात्मक भावना-ज्वार में शिथिलता आ गयी थी ? पर नही जहां तक मेरा विचार है कि इस प्रसङ्ग द्वारा कवि को यही विद्याला अभिन्ने या कि अनजाने मे भी कभी किसी की हिमा के प्रति मन मे विचार तक भी नहीं लाना चाहिए और सम्भवतः इसी विचार के फल्म्बरूप कि ने अवणकुमार की हिसा का प्रसङ्ग उपस्थित किया।

१. वही, ५।५७-५८।

२. वही, ५।६५।

रधुवंश: महाकवि कालिदास, ९।७४ ।

किव की दृष्टि में आंखेट सर्वया निन्दानीय कार्य रहा है, तभी तो उसने अभिज्ञान-शाकृत्तल में माधव्य के मुख से आंखेट की निन्दा करते हुए इसको ( आंखेट-वृत्ति को ) बहेलिया (चिडोमार) आदि निम्न व्यक्तियों की वित्त कहा है—

युक्तं नामेवं, यनस्त्वया राजकार्याणि उजिम्नत्वा तादृशमस्त्रलितपद ध्देशञ्च वनचरवृत्तिना भवितव्यमिति ॥१

माधव्य के इस कथन से अभिभृत होकर राजा दुष्यन्त का अपनी शिकार-यात्रा का उस्साह मन्द हो गया, तभी वह मेनापित अक्षेत्र मे कहता है—अद्वेत । अग्नोत्माहः कृत्रोऽस्मि मृगवाप-वादिना माधव्य ने अर्थात् अद्येत । शिकार की निन्दा करने वाले माधव्य ने मेरे उत्साह को मन्द कर दिया है |

इसी ग्रन्थ के छठे अङ्क मे धीवर की मत्स्य-हिमा आदि कार्यों को गृह्यं सिद्ध करते हुए किंव ने उमे अति हेय स्थान दिया है, तभी तो नागरक (धानाध्यक्ष) धोवर की व्यङ्गय रूप मे जो प्रशंना करना है, उससे उसके हिमान्कर्म को निन्दा ही ध्वनित होतो है—(विहस्य) विशृद्ध इदानीमा आजीव: \-

अर्थात् (हँमकर) इसकी आजीविका तो पवित्र है। इस व्यङ्गघोक्ति के उत्तर में अपनी मन्दर-हिमा-वित्त के समर्थन मे घोवर कहता है—

> महजं किल यद्विनिन्दितं न तृ तत् कर्म विवर्जनीयकम् । पश्चमारणकर्मदारुणोऽनुकम्पामदकोऽपि श्रोत्रियः॥४

अर्थात् निन्दित होता हुआ भी जो कर्म स्वाभाविक (वंदापरम्परागत) है, उसे नहीं छोड़ना चाहिए। दया से कोमल (हृदय) होता हुआ भी वैदिक ब्राह्मण यज्ञ से पपु-हिसास्त्रों कर्म से क्र्र हो जाता है। परन्तु धीवर के इस व्यक्त रूप कथन से स्पष्ट होता है कि यज्ञ मे पद्मु-हिसा करने वाले इन श्रोप्रिय ब्राह्मणों को भी कवि ने निन्दनीय दृष्टि से हो देखा है।

यहीं हम इस तथ्य को नो अस्वीकार नहीं कर मकते कि तत्कालीन समाज में आखेट-क्रीडा और यज्ञादि में पशु-विसा प्रचलित थी, परन्त अनेक प्रमन्त्रों के आधार पर इतना अवस्य कहा जा सकता है कि कम से कम महाकवि को ऐसी हिसा रूचिकर न थी और इसम काई आस्चर्य नहीं कि महाकवि की इस अहिसा—विरव के प्राणमात्र के प्रति प्रम और करुणा को भावना—के अन्तम् में जैन धर्म का ही क्रिबिंद् प्रभाव अन्तर्निहित हो।

जैन घर्म मे परमाराष्ट्र एवं अहिंसा के सिद्धान्त के प्रतिपादक 'अरहंत' का स्थान सर्वोपरि है। इसी कारण जैन घर्म के अनादिनिधन मन्त्र मे सर्व प्रथम इन्हें ही नमस्कार किया गया है।

१ अभिज्ञानशाकुन्तल: महाकवि कालिदास, २।२।

२. अभिज्ञानशाकुन्तलः महाकवि कालिदास, २।४।

३. वही, ५।१ ( बङ्घावतार )।

४. वही, ५।१ (अङ्कावतार)।

५. णमो अरिहंताणं।

अरहंत शब्द प्राकृत का है, इसका सस्कृत रूप है—अहंत-अहंत। महाकवि ने जैन धर्म के इस आराज्य अहंत् और अहंत् शब्द का अपनी प्वनाओं मे अनेक्कः श्रद्धापूर्वक प्रयोग किया है। प्युवंश के प्रथम सर्ग मे कवि ने 'नयचसूने' विशेषण के साथ मुनियो के लिए अहंत् शब्द का प्रयोग किया है, जिसके आधार पर सम्भवतः उन्होंने अहंत् अर्थात् मुनि के नयो के ज्ञातृत्व की ओर सङ्केत किया है—

> तस्मै मभ्याः सभायाय गोप्त्रे गुप्ततमेन्द्रियाः । अर्हणामर्हते चक्रमेनयो नयचक्षपे ॥

पञ्चम सर्ग मे किव ने ऋषि कौत्स की पूजनीयला-पवित्रता आदि के कथा-प्रसङ्ग मे राजा रषु के मुख से 'अर्हत्' शब्द कहलवाया है—

> तवार्हतो नाभिगमेन तृष्तं मनो नियोगक्रियतोत्मुकं मे । अप्याज्ञया शासितुरात्मना वा प्राप्तोऽनि सम्भावियत् वनान्माम् ।।

आगे इसी सर्ग मे राजा रघु ने ऋषि कौत्म के आदरसूचक सम्बोधनस्वरूप 'हे अर्हन्' शब्द प्रयक्त किया है—

> स त्व प्रशस्ते महिते मदीये वसंश्चतुर्थाःजिनरिवाग्न्यगारे। द्वित्राष्यहान्यर्हीस मोद्दमर्हन्यावद्यते साधियत् त्वदर्थम् ॥

इसी प्रकार कुमारसम्भव मे भी कवि ने महनीय जनो के कथन-प्रसङ्ग मे 'बर्हत्' शब्द प्रयुक्त किया है—

> अद्यप्रभृति भूतानामधिगम्योऽस्मि शुद्धधे । यदध्यासितमहीद्धस्तद्भि तोर्थं प्रचक्षते ॥

इस सन्दर्भों के आधार पर हम कह सकते है कि महाकवि ने अपनी रचनाओं में सर्वत्र आईत्-अर्त्त् चाव्य का प्रयोग प्रायः ऋषि-मृतियों के लिए ही किया है, जो पूजनीय, महनीय एवं पित्रता के अन्यतम साधक होते थे। इस जंत घर्म में भी यह अर्हृत-जर्हन् राव्य उन तीर्षकरों के लिए ही प्रयुक्त मिलता है, जो जैन घर्म के तर्चवृद्धा अन्यतम पूजनीय एव महनीय साधक होते है। तो क्या यह सम्भव नहीं कि कवि ने अपनी रचनाओं में इस शब्द का प्रयोग जैन घर्म के अर्हृती-सीर्थकरों की पूजनीपता, महनीमना एवं पवित्रना में प्रभावित होकर हो जिया हो? यहां यह कब्स कोई निम्नित तो नहीं है, फिर भी इतना तो अवस्य कहा जा सकता है कि महाकवि अर्हिशानुरागी थे तथा जैन-पर्म-दर्शन के भौलिकसिद्धान्तों के प्रति उनका अगाध विश्वास एवं आव्य भाव था। तभी

- १. रघुवश . महाकवि कालिदास, १/५५ ।
- २. वही, ५/११।
- ३. **वहां, ५/**२५ ।
- ४. कुमारसम्भवः महाकवि कालिदास, ६/५६ः

तो कुमारसम्भव में पार्वती की जिस कठिन तपस्या का तथा रघूवंश में राजा अज के आमरण उपवास के साथ उनके शरीर-स्थाग का जो हृदयहारी वर्णन किंव ने किया है, वह सहजतया हमें जैन धर्म मे प्रतिपादित सम्यक्-तप और सल्लेखना-समाधिमरण की स्मृति कराना मिलता है।

जैन धर्म एवं उनकी बहिंसा की अवधारणा के प्रति महाकवि के इस अगाध विश्वास और आदर भाव का कारण भी स्पष्ट ही है। महाकवि के समय में जैन धर्म का पर्योग्न प्रभाव था। वह हिसाप्रधान व्याविकों का विरोधी था और बहिंसा, मत्य, तप, अस्तेय और अपरिग्रह पर विदोध वल देते हुए उस युग को बुराइयों को सुधारते का प्रयत्न कर रहा था। इसी के फलस्वक्य यह धर्म समाज में समादरणीय स्थान प्राप्त कर सका। मस्भवतः यही कारण रहा होगा कि जैन धर्म के आईसा, अनेकांत, आरमोत्मां के आदर्शा के कार्य स्थान महाकवि भी इस धर्म के प्रति आक्रस्ट हुए विना नहीं रह मके।

सम्पादकः भाषा विभाग, पुराना मचिवाल्यः, भोपाल (मध्यप्रदेश)

१. कुमारसम्भवः महाकवि कालिदास, ५/२।

२. रचवंश: महाकवि कालिदास, ८/९४-९५।

## उचादित्याचार्य का रसायन के क्षेत्र में योगदान

### डा॰ नंदलाल जैन

रसायन के उद्भव एवं विकास का श्रेय, रसोईघर, रसशाला और रसायनशाला को दिया जा सकता है। सोईपरों का इतिहास बोल के आदिमांव के साथ प्रारम हुवा और यह लितिप्राचीन है। भीतन का योग लाख पदार्थों को सुराच्य और रसायन वताता है। सोजन एवं जलवायु के अस्तुलक से होने वालों विकृतियों को दूर कर रसायन को लायूच्य-जानों और सेचज आती के रूप मे स्वस्थ एवं दीर्घ जीवन प्रदान करती है। रसायनप्रालायें जीवन को मौतिक सुख- सुविधाओं से सिज्जत कर समृद्धिय बताती है। वस्तुल मार्च प्राप्त के स्वस्थ एवं दीर्घ जीवन प्रदान करती है। रसायनप्रालायें जीवन को मौतिक सुख- सुविधाओं से राज्जत कर समृद्धिय बताती हैं। वस्तुल के स्वस्थ का प्रार्थ में इतने प्राप्त करते वे वा स्वस्थ के स्वस्थ के स्वस्थ कर योगिक वा वा स्वस्थ के स्वस्थ कर योगिक वा साय जीते रहे हैं। यहीं नहीं, कालान्तर में पारद एवं अन्य धातुओं को स्वय् में पूर्ण करने के लिये पारम-पत्य राय प्रक्रियों की खोज तथा इह जीवन में अमरत्य प्राप्त करने की लिया है। यहीं दत्य के स्वस्थ में स्वस्थ मात्र कर की लिया है। स्वस्थ मात्र कर से से स्वस्थ मात्र कर से से स्वस्थ मात्र कर से से स्वस्थ की पत्र से स्वस्थ की सात्र की स

डा० रे' ने भारतीय रसायन के इतिहास को प्रागीनहासिक (ई० पू० ४०००-१५००), बायुर्बेदिक एवं बैदिक (१५०० ई०) पूगों के नाम से चार चरणों में किमादिक दि००-१३०० ई०) एवं बौपध-रसायन (१३००-१६०० ई०) पूगों के नाम से चार चरणों में किमादिक हिन्दा सिद्धा को साथ धारतु को तथा सहारी सम्प्रता के गुग में अनेक प्रकृतिक सित्वों एवं ताम, स्वर्ण, रजत एवं कांस्य धारतु को तथा कुछ कलाओं का पता चलता है जिनमे रामायिनक कियाओं का उपयोग होता है। वेदिक गुग में छह धातुओं तथा अनेक सुराओं एवं पेयों का उल्लेख मिलता है। अथवंबेद में तो देवबाद एवं बौधधवास्त्र के माध्यम से रसायन के अनेक प्रारमिक और कुछ विक्तित रूप मिलते हैं। इसमें रसायन से संबंधित विष्य विद्या, रसायन विद्या एवं वाजीकरण विद्या के अनेक उल्लेख हैं। प्राचीन कैन प्रन्य उत्तराध्ययन एवं देशवेकालिक से ब्रात होता है कि अनेक बीधधों और धूमों का प्रयोग चल एवडा था। इसी युग में भारत में भौतिक एवं बाध्यानिक जगत से संविधत अनेक

रे, पी०; हिस्ट्री आव केमिस्ट्री इन एन्सियन्ट एच्ड मेडीबल इन्डिया, इण्डियन केमिकल सोसायटी, कलकत्ता, १९५६, पु० ११.

२ साञ्जी, चदना (सपा॰); उत्तराध्ययन सुत्र, सन्मति ज्ञानपीठ आगरा, पु॰ ७२, पु॰, १४८।

जा॰ शस्यंभव; बसवेसालिस (स॰ मृति नयमल), जैन विश्वमारती, लाडमूं, १९७४, प॰ ७०,८७

सिद्धान्त पल्लवित हो रहे थे। इस यग के चिकित्सीय या रासायनिक विवरण का कोई महत्वपूर्ण ग्रन्थ उपलब्ध नही है, फिर भी अन्य विषयों के ग्रन्थों में उपलब्ध स्फट विवरण ही हमें इस दिशा में कछ आभास देते हैं। उदाहरणार्थ आचारांग. स्थानांग व निशीधचर्णी में भोजन के चार घटकों का उल्लेख आता है। दशवैकालिक में छह लवण, आर्सेनिक एवं पारद के लवणों को जलाकर बनने वाला शिरोरोगनाशी धम्र तथा आशीविष एवं तालपट विषों का उल्लेख है। स्थानांग में चिकित्सा के चार अंगों. भोजन एवं विषयिरणामो. नौ विकृतियों (दही. घी आदि). सात धात गोलकों (हीरा एवं मणि भी उस समय धात माने जाते थे) एवं छह शस्त्रों का उल्लेख है। इनमें अग्नि (विस्फोटक), विष, लवण, स्नेह, अम्ल और क्षार-आधारित शस्त्र है जिनमे रासायनिक प्रक्रियायें समाहित है। इसमें आयर्वेद के अष्टांगों के नाम भी आये हैं जिनमें जंगोली (बिष), रसायन एवं क्षारतंत्र रसायन के ही अग हैं। रामायण, महाभारत व पाणिनि के साहित्य है में भी ऐसे ही अनेक स्फट विवरण पाये जाते हैं। ये सभी उद्धरण लगभग ई० प० ५०० के हैं। इनसे पता चलता है कि शिक्षा के क्षेत्र में सामान्यतः आष्य एव रसायन विद्या को स्थान नही मिल पाया था। इसके विपर्यास मे. जैन तीर्थंकर महावीर के द्वादशागी उपदेशों में दिख्याद° नामक बारहवें अंग के पूर्वगत नामक खंड में 'प्राणवाद' नामक एक स्वतंत्र क्षेत्र या पूर्व माना गया था जो औषध और रसायन का वर्णन करता था। उत्तरवर्ती काल में रसायन के अनेक रूप शिक्षा की बहत्तर कलाओ (हिरण्यपाक, सुवर्णपाक, सजीव, निर्जीव, चर्म लक्षण, मणि लक्षण, अन्न-पान विधि, शोधन-पथक्करण विधि आदि) में जनाचार्यों ने सम्मिलत किये। यही नहीं, जंबद्रीपप्रज्ञित भे तो स्त्रियों की ६४ कलाओं मे भी रसायन और वैद्यक कला को समाहित किया गया है।

कौटित्य के ईसापूर्व चौथी सदी के अर्थशास्त्र में पट्-धानुप्राप्ति, मणि परीक्षण, बासव एवं मदिरायें, रासायनिक युद्धकला, विषविद्या एवं अस्त्र, क्षार तथा अनेक लवणों (हरिताल, हिंगुल आदि) का विवरण मिलता है एवं तत्कालिक रसायन विद्या की स्थिति का पता चलता है। 1° इस विवरण में वैझानिकता का पर्योग अद्या प्रतीत होता है, फिर भी इसमें कलात्मकता

१ ऋषि अमोलक, आचारांग सूत्र (अनुवादक), अमोल जैन ज्ञानालय, पृक्तिया, १९६०; प० १६२

२. बास्त्री हीरालाल (अन०), स्थानांग सत्र, आगम प्र० समिति, व्यावर, १९८१, प० २९४.

सेन, मधु ए कक्चरस स्टडी ऑब निशीचवृष्णि, पार्श्वनाथ विद्यालम, वाराणसी, १९७५, पु॰, १२४.

४ देखिये, दसवैयालिय पु॰ ४४, ४५, ३८१, ४३२.

५. देखिये, स्थानाञ्ज प॰ ३९२, ५६२-६३, ६६९, ४०७, ९१६, ६३६.

विद्यालंकार, अत्रिदेव; बायुर्वेद का बृहत इतिहास, सूचना, विभाग, लखनऊ, १९६०, प० ७६-९१.

७. बाचार्य, पूज्यपाद; सर्वार्थेसिडि, भारतीय ज्ञानपीठ दिल्ली, १९७१, प० ८५.

जैन, जे॰ सी॰ तथा मेहता, एम॰ एङ॰; जैन साहित्य का बृहत् इतिहास-२, पार्यनाथ विद्यास्त्रम, वाराणसी, १९६६; पू॰ २७ एव ११७.

९-१०. विद्यालंकार—पूर्वोक्त, पृ० १२९.

अधिक प्रतीत होती है। उत्तराध्ययन में ३६ पृथ्वी-यहायों का उल्लेख हैं इसके नामों का कोटित्य से बहुत कम साम्य है। वर्गीकरण और नामकरण की विधि भी मिन्न है। पर इससे एक तथ्य प्रकट होता है कि पारे के लवगों का ज्ञान उन दिनों हो चुका था।

कौटिल्य के बाद चरक और सुश्रुत का समय जाता है। इन जौषघ ग्रन्थों में पर्याप्त रासायिकिक सामग्री मिलती है। यहार इन ग्रन्थों के मूल लेक्कों के समय के विषय मे काफी सतमेद हैं, पर यह सामान्य मान्यता है कि 'चरक' में मूल लेक्कों के समय के विषय मे काफी सतमेद हैं, पर यह सामान्य मान्यता है कि 'चरक' में सुश्रुत' शब्द एक परंपरा को निक्षित करते हैं जो महाबीर-पून तक मानी जाती है। परंतु इन ग्रन्थों के अनुशोकन से अविकाश विद्वार्य' यह मानते हैं कि ये ग्रन्थ ईसाए वं इसरी सदी मे लिक्कों गये थे। इसका संस्कार भी किया गया है। इसी लिक्कों इन ग्रन्थों में पर्याप्त विकसित रासार्यानक जानकारी मिलती है। इनमें प्राकृतिक एवं पाणिव क्षित्रजों के शिव्यत येवों का नाम भी है। इसके और पारद के साथ इन तत्वों के भी नाम बहुल्ता से पाये गये हैं। यह साहित्य मुख्यत आयुर्वेदिक है पर इसमें भृतविद्या और मंत्रविद्या का भी रोगक्षमन हेतु उल्लेख है। चृंकि औष्ठाय सायन कहा गया है। फलत: मारतीय सायन का विकास आयुर्वेद के माध्यम से हुआ। यह स्मष्ट है। व्यक्ति और उनके शोधन तथा उपवार से राम्यन्य से हुआ, यह स्मष्ट है। व्यक्ति के उपचार से खानुयें और उनके शोधन तथा उपवार से रंग-विरार्थ योगिक-सम्मित्र वान से सामान्यार्थित के गार इसके कारण रामायन की कीम्यतार्थित भी कहा जाने के या उपकार से खानुयें और उनके शोधन तथा उपवार से रंग-विरार्थ योगिक-सम्मित्र वान से सामान्यार्थित का माच स्वार्थिक शोधन तथा उपवार से रंग-विरार्थ योगिक-सम्मित्र वान से सामान्यारिता का माच स्वार्थिक शोधन तथा उपवार से रंग-विरार्थ योगिक-सम्मित्र वान से सामान्यारिता का माच स्वार्थिक शोधन तथा उपवार से रंग-विरार्थ योगिक-सम्मित्र वान से सामान्यारिता का कार्य स्वार्थ के कारण रामायन की कीम्यतार्थीय भी कहा जान के या स्वार्थ कारण स्वार्थ के कारण रामायन की कीम्यतार्थीय भी कहा जान के या स्वर्थ करण सामान्य स्वार्थिक से या इसके कारण रामायन की कीम्यतार्थीय भी कहा जान से सामान्य स्वार्थित स्वर्थ कारण स्वर्थ की कीम्यतार्थीय से कहा जान से सामान्य स्वर्थ से स्वर्य से स्वर्थ से स्वर्थ से स्वर्थ से स्वर्थ से स्वर्थ से स्वर्थ से स्वर्

उपरोक्त ग्रन्थों के बाद अगले चार-पांच सी वर्षों तक पुन: कोई विधिष्ट साहित्य उपलब्ध नहीं होता। पर यहाँ भी कुन्दकुन्द का धार्मिक माहित्य हमें १००-२०० ई० के सामान्य रासायनिक कान की धारणा बनाने में महायक है। जैन में व बनाया है कि कुन्दकुन्द-युग में परमाणुवाद, खात किया और गोधन, रम-तिवा, विख दिवा प्रचलित थी। वाय की ज्वलन किया में अनिवायंता जल की शोधन क्षमता तथा अनेक पदार्थों की जल-अविल्येता तथा फिटकरी एवं उत्तापन द्वारा जलकोधन की कियाओं का विशेष उल्लेख है। जैताचार्य मर्मतभद्र (जीधी-पांचवीं सरी) के पिदान्त रासायनकत्य, पुष्पायुर्वेद तथा अष्टांगमंग्रह का उल्लेख अनेक निर्देशों में आता है, परदान्त ये प्रस्य पूर्णत: उपलब्ध नहीं हैं। इनके विषय इनके उल्लेखों से अनुमित किये वा सकते हैं। पौचती छठवीं सदी के पूज्यपाद देवनन्दि के कत्याणकारक, शालक्यतंत्र और वैद्यामृत नामक ग्रन्थों का उल्लेख उग्रास्त्याचार्य, मम्मट मृति एव बसवराज ने किया है, लेकन ये यत्य भी उपलब्ध नहीं हैं। उत्तरतर्तीं मदी के सिद्ध नापार्जन, जो पूज्यपाद के मांजे थे, ने भी अनेक ग्रन्थ छल्खे हैं। ये नागार्जन करभी वाचनाकार नापार्जन, जो पूज्यपाद के मोंजे थे, है। वौद्धों में भी नामार्जन हुए हैं।

१. उत्तराध्ययनसूत्र, पू॰ ३९०-९१

उपाध्याय, बलदेव; संस्कृत शास्त्रों का इतिहास, शारदा मींदर, काशी, १९६९, पृ० ११.

३ (अ) सत्यप्रकाशः वैज्ञानिक विकास की मारतीय परपरा, वि० रा० पटना, १९५४, पू० २४३;

<sup>(</sup>ब) आचारांग सूत्र, पृ० ६२

४. जैन, एन॰ एछ॰; सार्यटिफिक कन्टेन्ट्स बाफ अष्टपाहुड; संस्कृत वि॰ संगोछी, काशी, १९८१.

५. उग्रादित्याचार्य; कस्याचकारक, सञ्चाराम, नेमचन्द्र ग्रन्थमाला, शोलापुर, १९४०; भूमिका.

अनेक बिढ़ानों के एतत् संबंधी अनुशीलनों से लगता है कि मूलतः किसी प्रसिद्ध नागार्जुन की उपाधि अनेक उत्तरवर्ती आचायों ने प्रहण की, जिससे उनकी प्रामाणिकता पुष्ट हो। प्रो० रे और स्वयाक्षता के मत्त के विपरीत विद्यालकार' का मत है कि इसी युग में कार्र्यपसीहता और अष्टांगह्नदय लिखे गये।

पूर्वोक्त प्राचीन साहित्य के अवलोकन से यह स्पष्ट है कि उस युग मे भारत मे पारद, लवण, गंधक एवं उसके अनेक यौगिक प्रयोग मे आते थे और उनका रहायनखास्त्र भी विकसित हो चुका था। पारद से सोना बनाने की विधियो का भी पर्याप्त उल्लेख इस माहित्य मे मिलता है। यद्यपि पारद एवं उसके यौगिको का चिकित्सीय कार्यों मे प्रयोग होने की बात देखने मे नहीं आई, यद्यपि मुद्द एवं उसके यौगिको का चिकित्सीय कार्यों मे प्रयोग होने की बात देखने मे नहीं आई, यद्यपि मुद्द स्थलो पर इनके बाह्य-प्रयोगो का उल्लेख अवस्य मिलता है।

अनेक विद्वानों के आलोडनों से प्रतीत होता है कि पारद और गंधक को विभिन्न रूपों एवं योगों को चिकित्सा के क्षेत्र में प्रतिष्ठित करने का श्रेय बोद्ध सिद्धों एवं नाथ सम्प्रदाय, को दिया जाना चाहिये। यहाँ भी नागार्जन का नाम परेशानी म डालता है। इसका कारण यह है कि ये दोनो ही सम्प्रदाय लगभग नवी शताब्दी के प्रारभ मं प्रतिष्ठित हुए है। इनमे नागार्जन को कही छठवाँ तो कही सालहवां सिद्ध बताया गया है। ये पारसनाथी शाखा के रसेश्वर सिद्ध माने गये है। यदि उन्हें रस चिकित्सा का मूल बिन्दु माना जाव, ता इनके इस समय के आधार पर अनेक विवरण संशोधनीय हा जावगे । फलतः यह मानना अधिक तर्कसंगत होगा कि उक्त सम्प्रदायों ने इनकी रससंबंधी प्रतिष्ठा को देखकर इन्हें अपने महापुरुषों में से एक सिद्ध मान लिया हो। इन्हें सातवी सदी का मानकर ही भारताय रसायन के इतिहास म सगतता आ सकेगी। रसायनज नागार्जुन के समय रस, सूत या पारद और उसके योगिकों का आयुष्मानी औषघ के रूप में पर्याप्त उपयोग होने लगा था और उसने पारद-शाधन और उसके यागिकों के बनाने में काम आनेवाला अनेक प्रक्रियाओं का विकास किया था। ये दक्षिण के रहने वाले थे, आध्र प्रदेश में इनके नाम पर एक विश्वविद्यालय स्थापित किया गया है। उत्तरवर्ती रस-शास्त्रज्ञों ने भो इनका अनुसरण कर नयं-नये योगिक बनाये एवं रस चिकित्सा को बडाया। डा० गण के अनुसार, जैनाचार्यों ने भो रसशास्त्र, निर्घट एव बोषध-विज्ञान पर बहुत काम किया है। नागार्जन से लगभग १५० वर्ष बाद ही वर्तमान उडोसा के त्रिकलिंग क्षेत्र में उग्रादित्य नामक जेनाचार्य हुए है। इन्होने प्राचान आचार्यों के ग्रन्थों का सागापाग अध्ययन किया और अपने अध्ययन तथा अनुभवी की कल्याणकारक नामक ग्रन्थ के रूप मे प्रस्तुत किया। यद्यपि यह मुख्यतः आयुर्वदिक ग्रन्थ है, फिर भो इसमे नवो सदी के ज्ञान-विज्ञान का अच्छा विवरण मिलता है। यही नहीं, इस ग्रन्थ की कुछ विशेषताये है। यह पूर्वी भारत मे आयुर्वेद पर लिखा गया अपने युग का प्रथम ग्रन्थ है। इसके पूर्व के आयुर्वेद ग्रन्थ अधिकाश दक्षिण (मुख्यत: जैन ग्रन्थ) और उत्तरी सोमान्त के आचार्यों के है। फलतः इस ग्रन्थ से यह पता चलता है कि भारत के विभिन्न क्षेत्रों के विद्वानों में ज्ञान के

विद्यालंकार, पूर्वोक्त, पृ॰ २१७.

२. वही, पु॰ ३४५-४२१.

शाहु, ए॰ पी॰; जैन साहित्य का बृहत् इतिहास-५, पा॰ विद्याश्रम, काशी, १९६९, पु॰ २२६.

आवान-प्रदान या संचरण की क्या स्थिति थी। यह यन्य नागार्जुनोश्तर युग मे नवी सदी का अन्यतम ग्रन्थ है जो उत्तरवर्ती प्रगति के लिये मेणक-सूत्र का काम करता है। उपादित्व ने अपने ग्रन्थ से पात्रकेश्तरी, सिद्धतेन, ममत्त्रप्रह, पुरुपाय, दशरय, मेषनाद और सिद्धतेन नामक अन्य पूर्ववर्ती आचार्य का उत्तरेख किया है। इनके उत्तरवर्ती जैन विद्वानों में गुम्मटदेव मृति, गुणाकर मुर्दि, पृषाकर, मुर्दि, पृषाकर, मुर्दि, पृषाकर, मेर्दि, पृष्तक, व्याकर, प्रति, पृषाकर, मेर्दि, पृष्तक, व्याकर, सिद्धतेन अपने अनुम्वपूर्ण ग्रन्थों द्वारा सौज्ह्वी सदी तक उद्यादित्य के ज्ञान को आगे बढ़ाया है। यह वास्तव मे अचरज को बात है कि ऐसे महत्वपूर्ण ग्रन्थ है विद्या में ग्री० रहे, सस्यप्रकाक्ष और उपास्थाय के समान विद्वानों ने अपने विद्याओं के विकास-दिव्हास विद्यपक प्रकरणों में मीन रखा है। इस दृष्टि से विद्यालंकार का विद्याला के स्वसानीय है। शाह ने भी इनका उत्तर्श्व किया है।

#### ज्यातिमा का परिषा

'कस्याणकारक' में उन्नादित्य ने अपना परिचय पृथक् से नहीं दिया गया है पर ग्रन्थ मे प्राप्त स्मुट विदरणो से उनके विवय में पूर्ण तो नहीं, पर कुछ जानकारों मिळतीं है। नृपत्त व स्लम्भेन्द्र की राजसमा के उल्लेख से यह अनुमान कराता है कि नवी सदी के पृथित में समर्थन किया है। इनका काल ८००-८७७ ई॰ माना जाता है। ये आदिपुराण-रचियता जिनसेन (७८२ ई॰) के शिष्य थे। संभवतः गणितक महावीराचार्य (८५० ई०), घदलाकार वीरसेनाचार्य (८५९ ई०) और शाक-टायम इनके सफलालीन है। प्रो० मालितीर और नर्रसिहाचार्य का भी यही मत है। इस आधार पर बाह्य एवं विद्यालकार' का यह कथन समीचीन नहीं प्रतोत होता कि उन्नादित्य का समय १२-१२ सि सी से पूर्व नहीं हो सकता। नापार्जुन का 'रासराचार' प्यांत पूर्व में प्रचार पा चुका था और उन्नादित्य ने अपनी शेलों में उन्हीं रक्षतिययों का सिक्षा वर्णन किया है।

उड़ादित्याचार्य के अनमस्थान, माता-पिता एवं पारिवारिक जीवन के विषय में अभी तक कोई विशिष्ट जानकारी नहीं मिल सकी है। तथागि, इतके बन्ध क्यू क्या के अनुसार, उनके गृह श्रीनादि ये और उन्होंने अपने प्रन्य का निर्माण त्रिकीटम देश में स्थित रामिगरि पर्वतस्थ जिन मन्दिर में किया था। यह अनेक पूर्वाचार्यों के प्रन्यों के संक्षेण और अप्रभवों के आधार पर लिखा गया है।

### कस्याणकारक का परिचय

यह प्रन्य सखाराम नेमचन्द्र ग्रन्थमाला, शोलापुर से १९४० ई० मे प्रकाशित हुआ है। इसकी भूमिका प्रसिद्ध आयुर्वेद झ डा० गुणे ने लिखी है जिससे जैनाचार्यों द्वारा आयुर्वेद एव रसशास्त्र के क्षेत्र में किये गये योगदान का समीक्षात्मक इतिहास दिया गया है। इसी के आधार पर अन्य उत्तरसर्ती विद्वानों ने एतद्विषयक उल्लेख दिये है। यह एकमात्र ग्रन्थ ही उग्रादित्य की कीर्ति को अमरत्य प्रदान करता है।

इस ग्रन्थ में २५ परिच्छेद और २ परिविष्टाच्याय हैं। मुख्यतः यह आयुर्वेद ग्रन्थ है और इसमें चिकित्साशास्त्र के बाठों अगों का वर्णन है। इसमे रासायनिक महत्त्व की अनेक बातें हैं।

१. विद्यालंकार, पूर्वोक्त, ९ प्० ३३४-४२.

सबसे महस्वपूर्ण तो यही है कि इसमे अनेक उपयोगी पदार्थों व औषधों के गुणो का निरीक्षण और परीक्षण विया गया है। औषधों को भी समुचित मात्रा में छेने का उल्लेख हैं। इस दृष्टि से इसके सात्रादि—गुणागुण विचार (परिच्छेद १), दलदृष्ट्योधिकार (परिच्छेद १), रसायनाधिकार (परिच्छेद १), स्तायनाधिकार (परिच्छेद १), विषयोगाधिकार (परिच्छेद १२) तामक पाँच अध्याय महस्वपूर्ण हैं। इसके वर्णनानुसार यह स्पष्ट होता है कि उग्र दित्य के युग में विमिन्न वनस्परियों, प्राकृतिक सनिजों व पदार्थों के साथ-साथ रसहाला में निर्मित्र पदार्थों का अध्ययन किया जाने लगा था।

इस ग्रन्थ की तीन विशेताये महत्त्वपूर्ण हैं:

- (i) इसमे केवल ऐसी औषघों/कल्पों का वर्णन है जो वनस्पति या खनिज जगत या उसके संसाधन से प्राप्त हो सकती हैं।
- (ii) प्रन्थ के अन्तिम हिताहिताच्याय मे जैनमत के अनुसार मख, मांम और मधु का उपयोग अनुचित बताया गया है। इसमे इसके समर्थक पूर्वाचार्यों के मतों का खण्डन भी किया गया है। इन तीनो का त्याग आज भी जैनों के आठ मूलगुणों मे माना जाता है। इसीलिए आचार्य ने इन्हें अपने ओषघों के निर्माण,अनुपान में प्रयुक्त नहीं किया है और इसकी अभवस्वात पर पर्याप्त तर्कस्यात विवेचन किया है। इससे पूर्व के अन्य अक आयुर्वहर्मों की भी यही परम्परा रही है। अद एवं मांसाहार के विरुद्ध तो इस युग में भी काफी वैज्ञानिक तथ्य ज्ञात हुए है और अनेक राष्ट्रीय व अन्तर्राष्ट्रीय संख्वाओं के माध्यम से अब इनका प्रचलन कम होने के आसार दिखने लगे है।
- (iii) इसका आयुर्वेदिक विवरण भी जैनेतर ग्रन्थों से भिन्न है, यद्यपि यह त्रिदोषों पर आधारित है। वर्णनक्रम भी भिन्न है। रसायनाधिकार पहले है और रस-रसायनाधिकार अन्त में है।

## रासायनिक विवरण : (अ) जरू के गुण

जीवन में जल का महत्त्व स्फट है, इसिलए उसके रसायन को भी महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त है। इसे पंच भूतों मे एक माना गया है। विभिन्न स्रोतों से प्राप्त जल का विवरण निम्न है:

- ( i ) कठोर, काली, पथरीली मिट्टी एवं तृणमय स्थान का जल खारा/खट्टा होता है।
- (ii) कोमल, सफेद, चिकनी मिट्टी एवं तृणमय स्थान का जल स्वच्छ मधुर होता है।
- (iii) कठोर, रुझ, भूरी मिट्टी एवं ठूठदार वृक्षों के स्थान का जल कटु होता है।
- (iv) वर्षा का जल अमत के समान होता है। उबला जल औषध-गुणो होता है।

हमें नीरस, निर्गंध, स्वच्छ एवं शीतल जल पीना चाहिये। भूतलस्य जल में स्पर्शगत, रसगत एवं पाकगत दोष होते है, अतः उसे शुद्ध कर ही पीना चाहिये। उसके शुद्ध करने के लिए निम्न उपाय हैं।

१ पंडित, आशाधर; सागारखर्मामृत, हिन्दी ग्रन्थ रत्नाकर, बंबई १९४० प० ४०.

२. कल्याणकारक, १८ पू॰ ७१४.

३. वही, पृ० ६९.

(अ) धूप में रखना (ब) रात को चौदनो में रखना (स) अग्नि में तपाना (द) कपडे से छानना (य) कराकफल या अल्सी का तेल मिलाना । आयुनिक व्याख्यानुसार. सभी विधियों से जल में विद्याना विलेय लवाणों का स्कंदन या अवसोरण होता है। अग्नि या पूप के योग से कीटाणुनाका मी होता है। प्रत्य में विभिन्न प्रकार के ललो के गुण-रोध बताये गये हैं पर इनके कारण और निवारण की प्रक्रिया की व्याख्या नहीं दी गई है। वस्तुतः जल के मरचनात्मक एव शोधन-रसायन का विकास लक्षीसवी सदी के उत्तराई में हो सका।

## (व) सन्य पदार्थों के गुण:

जल के बितिरिक्त अनेक ठीस खाद्यो, शान-भाजी एव तरल पेयो का भी उन्य मे गुण विवरण दिया गया है। इनमे धान, दाले, तिल, मेहूं और जो आदि के त्रिदोषाधारित विवरण दिये गये हैं। विभिन्न प्रकार के अमीकदों को पुष्टिक्त एवं विषनाशक बताया गया है। 'पालक, वयुजा आदि पित्तविकार या अमलता को दूर करते है। परवल अमलता, क्षारता, कृमि एव चारोगों को दूर करती है। विभन्न अकार के मधाले बात एव कफ नाशक है (सभवत: उभयधर्मो ऐस्केलाइटो के कारण)। अदरख, कालीमिर्च, पीपरामूल, प्याव, लहसुन अमलता एव क्षारता को नाशकर जठरांग्निया पापान शांक को बढ़ाते हैं। ये उष्ण अर्थात् उष्मादायो होते हैं जिनसे विकार पनते हैं। विभन्न खट्टे फल (उभयधर्मी क्यों के कारण) वातनाशक एव मललाधक होते हैं। क्रियांग्रा, केला, मसुक्रा, सिवाड़ा एव नरिसल गरिष्ठ एव कफ-वर्धों होते हैं। (भभवत: किशमिश में ये गुण नहों पाये जाते हैं?)।

दूध' आठ प्रकार के प्राणि-कोतों से प्राप्त होता है। यह विभिन्न प्रकार के वनस्पतिज स्वाद्य-प्रदार्थों के जीवरासायनिक परिपाक का परिणाम है। यह हितकर और पुष्टिकर होता है। स्वारोष्ण दूध अमृत है, बकावट दूर करता है। गरम दूध एव उष्ण-शोतिष्ठित (आज का धन्यद्वारुज्ञ) दूध अनेक (कृषि) रोगों में लाभकारों है। यह आँच को रोशनी (विद्यमिन ए के कारण) बनाता है और आयु-वर्षक (बनिजों के कारण) है। दूध से उत्पन्न दही अम्लीय होता है, पावनशक्ति बढ़ाता है। यह विष्हुर, कृष्य पूच मठावरोधक है। महु लड़ुर एव शोन्न प्रचालिक देश से बढ़ाता है और सल-मूनशोधक है। मक्खन एव वृत भी खट्टेमीटे रसायन है। इनसे शरीर के तेज, बल व आयुवर्षक पदार्थ होते हैं। इनमे मुखे हुए मसालों से छोंके और बनाये भोज्य बलवर्षक होते हैं।

सिरका और कांबी खट्टी होती है और वार्तीबकार (अम्लता) को दूर करती है। विभिन्न तेल केशवर्षक, तेजवर्षक एवं कृमिनाशक होते है। मूत्र भी दूष के समान आठ प्रकार के होते है। ये तीक्षण, कबूए एव उष्पादायी होते है। ये कृमिनाशक एव अम्लताभारता को दूर करते है। अनेक सारों में भी मूत्र के गुण होते हैं। इन मूत्रों का उपयोग औषध एव अनुपान में किया आता है।

१. कस्याणकारक, पू॰ ५७.

२. बही, पृ०७५.

मध मानसिक विचार शक्ति, हेयोपादेय ज्ञान, सामान्य क्रियासमता एवं विवेक को दूषित करता है। यह अनेक रोगों को उत्पन्न करता है और मनुष्य की गरिमा को हीन बनाता है।

मोजन के तीन प्रधान बरण होते हैं। पहले बरण में स्निग्ध-मध्र (हल्ज़ा-खीर आदि) स्नाने चाहिये। दूसरे बरण में सट्टे और नमकीन पदार्थ खाने चाहिये। तीसरे बरण में द्रव पदार्थ लेने चाहिये। प्रत्येक मोजन में शाक-भाजी, कांजी और दूध अवस्य लेना चाहिये। मोजन के पाक में रस. हिंदर, मोस. मेद, अस्थि, मज्जा और वीयें नामक सात धातुयें शरीर में निर्मत होती हैं।

इन पदार्थों के अतिरिक्त अनेक प्रकार की वनस्पतियों के गुणों का भी वर्णन किया गया है। यह स्पष्ट है कि यह वर्णन आचार्यों की तीक्ष्ण निरीक्षण शक्ति एवं अनुभवसामर्थ्य का सङ्कृतक है। इसमें सैद्धान्तिक व्याख्या समाहित नहीं है।

## (स) खनिज एवं बन्य रासायनिक का विवरण

प्रन्य में उस समय औषियों के रूप में प्रयुक्त जाने वाले अनेक खनिजों एवं रासयिनिक पदार्थों के नाम दिये गये हैं। इसके अन्तर्यंत हरताल, नीलांजन, कमीम (फेरस सल्फेट), फिटकरी (ऐलम), गैरू (आयरत ऑक्साइट), फिटकरी (ऐलम), गैरू (आयरत ऑक्साइट), शिलाजीन (विदर्मन), माशिक (पायराइट्स), वंसलोचन, स्फटिकमणि आदि पदार्थों का उल्लेख है। धातुओं में सोना, चीदी, ताँबा, लोहा, सीसा एवं किंसे का नाम है। इनके अम्मों का भी उल्लेख है। इसके अतिरिक्त, शंख, मोनी, प्रवाल, पारद मस्मों का भी उल्लेख है। इसके अतिरिक्त, शंख, मोनी, प्रवाल, पारद मस्मों का भी उल्लेख है। इसके अतिरिक्त, शंख, मोनी, प्रवाल, पारद मस्मों का भी उल्लेख है। इसके अतिरिक्त, शंख, मोनी, प्रवाल, पारद मस्मों का भी उल्लेख है। इसके अतिरिक्त, शंख, मोनी, प्रवाल, पारद मस्मों का भी उल्लेख है। इसके बनाने की विधियों भी दी गई हैं। कपूर, बज्जलार एवं गल्यक के भी अनेक उपयोग दिये गये हैं। रेशमी कपडे की अस्म को रक्तलाव रोकने में उपयोगी बताया गया है।

क्षारीय पदार्थ तीन काम करते हैं—छेदन, भेदन और लेखन। ये बनम्पतियों की अस्भों को पानी में उबालकर प्राप्त किये जाते हैं। ये तनु (म्बल्य द्रब) और मान्द्र (अति द्रव) दोनों होते हैं। ये चिकने और सफेद्र होते हैं। आज की भाषा में मुख्यतः पोटीनयमकावेंनेट (यवसार) के बिल्यन हैं। घावों के कारों में घोया जाता है जिससे वे पक न सके। ये पूर्तिरोधी होते हैं। बिक्तरसक को झार कर्म अवक्य जानना चाहिये। यह बताया गया है कि औषय के पन्द्रह कार्यों में से आये से अधिक ऐसे होते हैं जिनमें रासायनिक प्रक्रियायं काम आती हैं।

### (व) विष-वर्णन र

विष वे पदार्थ हैं जो शरीर के बाह्य या अन्तर्गहण से कष्ट पहुँचावे, शरीरिकया में बाघक बने । विषों का वर्णन कीटिन्य एवं मुक्त ने किया है और विषक्ष निषक की आवश्यकता राजकुरू को अनिवार्य बताई है। मुख्यत के दो अकारों की तुरुना मे उग्नादित्य ने इन्हें तीन प्रकार का बताया है और उसके क्रांकिरण भी किये हैं—

१. कल्याणकारक, पृ० ५५.

२. बहो, अध्याय १९ पृ० ४८०.

- (व) स्वावर, वनस्पति एवं पाषिव विव—ये जड, पत्र, पुष्प, फूळ, छाळ, दूध, निर्यास, रससार, कंद एवं धातु विष के रूप में दस प्रकार के हैं। कनेर, गुंची, कचनार, धतूरा, अकौवा, गोंद, कालकूटादि, कंद और संखिया इसी कोटि के विष हैं। इनका प्रभाव सात चरणों में मारक रूप प्रक्रण करता है।
- (व) बंबम या प्राणिज विव—ये प्राणि शरीर की आँख, स्वासोच्छ्वास, दाइ, लार, मृत, सल, शुक, तल, वात, पिता, गृद, मुल, दत शुक (इक), शव और अस्वि के माध्यम से सोलह प्रकार से निगंमित होते हैं। वे साँग, वंदर, पागल कुत्ता, शिशुमार, छिपकली, चूहा, गाँच, मक्खी, मच्छर, विधिष्ट मछिल्यों एवं रावो में पाये जाते हैं। इतका विव दंश या स्पर्ध स्थान मे ४५० काल माजा के स्थान स्थान प्राण प्रभाव पूर्वीक्त सात चरणों मे प्रदिश्त करता है। यहाँ काल की माजा की व्याख्या नहीं की गई है।
- (स) इिम्म विष— यद्यपि इसके विषय मे ग्रन्थ में कोई विवरण नहीं मिलता। फिर भी इसके अलगांत ऐसे परायों को लिया जा सकता है जो रनवाला से नैयार किये जा सकें। वर्तमान गीटिसियम सायनाइड, कार्वन मोनोक्साइड, मैथिलियम सायनाइड आदि को इस कोटि में ही रक्षना चाडिये। वर्षीय ये उस यग से अवयुक्तक थे।

विष की चिकित्सा बमन, विरेचन एवं बीवध के रूप में बताई गई है। विषेठे जीवों के काटने पर अन्तः प्रविष्ट विष के लिये बधन, रक्तमोक्षण, अग्निजन्त या जलीकाचूषण की क्रियाये प्राथमिक रूप से बताई गई हैं।

#### पारद रसायन

कल्याणकारक अध्याय, २४ प् • ६६९.

प्राप्त होता है। पारे में ताझ, अधक एवं जीहवूर्ण आदि मिलाकर जारण (तापन) करने से भी विभिन्न रसर्वेष प्राप्त होते हैं। ये रस-वंध ही औषघों में काम आते हैं। मकरध्वज नामक औषघ पारद, गंधक और स्वर्ण के परस्पर वंध से प्राप्त होती है।

पारद और रसायन कार्य के लिये जहाँ नागार्जुन ने २६ यंत्रों के नाम दिये हैं, वहाँ कल्याणकारक में इससे साथे यंत्रों का भी उल्लेख नहीं है। इससे पता चलता है कि उपादित्य पारद-रसायन एवं उपचार के वर्णन में काफी पीछे है जबकि वे खनिज एवं रासायिनक पदार्थों के विवरण में आगे है।

### उपसंहार

उपादित्य का कत्याणकारक प्रन्थ एक ओर जहाँ यह प्रमाणित करता प्रतीत होता है कि दिलाण भारत में उम यूग में रसायन विचा अधिक प्रगति पर थी, बही यह, यह भी प्रकट करता है कि दिलाण और पूर्वी-दित्तरी भारत में जान विचा के संप्राचारण की गति मन्द रही और समतुत्यता में दो-तीन मी वर्ष का अन्तराल भी सामान्य रहा है। फिर भी, यह प्रन्य ति ना जीर उत्तरवर्ती रसतों के बीच एक कही का काम करता है क्योंकि अन्य महत्वपूर्ण प्रन्य कत्याणकारक के सौ वर्ष बाद के ही पाये जाते हैं। सर्वाधिक प्रन्य बारहवी-तेरहवीं सदी के ही पाये जाते हैं। इनमें कुछ जैनाचार्य-रिवर्त भी है। इस विषय पर अभी कोई विशेष कार्य नहीं हुआ है। इस बात की महती आवश्यकता है कि जैनाचार्यों द्वारा रसायन और भीतिक विज्ञानों में योगदान के इतिहास का सर्वेषण एवं लेखन किया जावे।

# संडेरगच्छ का इतिहास

#### शिवप्रसाव

पूर्वमध्यकाल में पश्चिमी भारत में निर्यन्य खेताम्बर प्रमण संघ की विभिन्न गच्छों के रूप में विभाजन की प्रक्रिया प्रारम्भ हुई । कुछ गच्छों का नामकरण विभिन्न नगरों के नाम के आधार पर हुआ, जैसे कोर्स्ट (वर्तमान कोरदा) से कोरदागच्छ, नाणा (वर्तमान नाना) से नाणकीयगच्छ, बहुगण (वर्तमान वरमाण) से बहुगणगच्छ, संदेर (वर्तमान सविराव) से सदेराच्छ, पत्जी (वर्तमान पालो) से पत्जीवालगच्छ, उपकेशपुर (वर्तमान ओसिया) से उपकेशगच्छ, काशहूद (वर्तमान कायंद्रा) से काशहूदगच्छ आदि। इस केल में सदेरगच्छ के सम्बन्ध में यथाज्ञात साध्यों के बाधार पर प्रकाश डालने का प्रयास किया गया है।

सहरगच्छ चैत्यवासी आम्नाय के अन्तर्गत था। यह गच्छ १०वीं शती के लगभग अस्तिस्व मैं आया। ईचरसूरि इस गच्छ के आदिम आचार्य माने जाते हैं। उनके शिष्य एवं पट्टभर श्री यसोमप्रसूरि गच्छ के महाप्रभावक आचार्य हुए। मंडेरगच्छीय परम्परा के अनुसार यहोमप्रसूरि के पश्चात् उनके पट्टमर शालिसूरि और आगे क्रमशः सुमतिसूरि, शातिसूरि और ईश्वरसूरि (द्वितीय) हुए। पट्टमर आचार्यों के नामों का ग्रह कम लम्बे समय तक चलता रहा।

संहेग्यच्छ के इतिहास के अध्ययन के लिये हमारे पास पूरुकती के यत्य की प्रतिलिधि कराने वाले गृहस्यों की प्रशस्तियां एवं स्वगच्छी र आवार्यों के रचनाओं की प्रशस्तियां एवं स्वगच्छी र आवार्यों के रचनाओं की प्रशस्तियां सीमित संख्या में उपरुच्छ है । उनके अतिरिक्त एजान्छीयपुरावली ( ग्वना काल वि० स० १६वी शती लगभग) से मी इस गच्छ के प्रारम्भिक आवार्यों हो र एवं चार्यों कार प्रारम्भिक आवार्यों के बारे में कुछ जानकारी शास होती है। सहेराच्छीय आवार्यों हार प्रतिच्यापित बडी सच्या में प्रतिमायें उपरुच्छ हुई हैं। इनमें से अधिकांश प्रतिमायें लेखपुक्त हैं। एडाविल्यों की अपेक्षा प्रत्य एवं पुस्तक प्रयस्तियां और प्रतिमा लेख समसामयिक होने से ज्यादा प्रामाणिक हैं। इस लेख से इन्ही आधारों पर सहेराच्छ के इतिहास पर प्रकाश बाला गया है। इसका अलग-जला विवरण इस प्रकार है—

## साहित्यिकसाक्ष्य---

षट्विबावस्यकविवरण को बाता प्रशस्ति' ( लेखन काल वि. स. १२९५।ई० सन् १२२९ ) इस ग्रन्थ की दाता प्रशस्ति में सौर्वाणक पल्लीवान्ज्ञातीय श्रावक तेबपाल द्वारा धटविधा-

Gandhi, L B.—A Discriptive Catalogue of Manuscripts In the Jaina Bhandar's At Pattan, Vol I, Baroda—1937 pp 121 No. 176.

क्ष्यकविवरण (आचार्य हेमचन्द्र द्वारा रचित योगधास्त्र का एक क्ष्याय) की प्रतिकिपि संडेर-गच्छीय गणि आसचन्द्र के खिष्य पडित गुणाकर को दान में देने का उल्लेख है। परन्तु गणि आसचन्द्र संडेराज्छ के किस आचार्य के शिष्य थे, यह ज्ञात नहीं होता है। संडेराज्छ का उल्लेख करने बाला यह सर्वश्रयम साहित्यक साक्य है, दसक्तिए यह महत्त्वपूर्ण है।

जिबष्टिशकाकापुरविचरित्र के अन्तर्गत महाबोरचरित्र की बाता प्रशस्ति (लेखन काल वि. सं. १३२४/ई॰ सन् १२६७) भे

इस प्रशस्ति में यथोभद्रसूरि का महान् प्रभावक आचार्य के रूप में उल्लेख है। यह प्रशस्ति स्रवित है; अत: इसमे यशोभद्रपूरि के बाद के आचार्य का नाम ( जो शाक्षिपूरि होना चाहिए) नहीं मिलता, फिर आंगे सुमतिसूरि का नाम आता है और इन्हें दशवैकालिकटीका का रचियता बताया गया है। इनके पश्चात् शान्तिसूरि और फिर ईश्वरसूरि के नाम आते हैं। प्रशस्ति में आगे दाता श्रावक परिवार की विस्तुत वैद्यावलों दी गयी है।

इसी आवक परिवार के एक सदस्य द्वारा कल्यसूत्र एवं कालकाचार्यक्या की प्रतिकिषि करायी गयी। यद्यपि दनकी बाताप्रवासित में रचनाकाल नहीं दिया गया है, फिर भी इस प्रचित्त को लिखावों वाला आवक उक्त ( आवक) गरिवार का ही एक सदस्य होने से इसका रचनाकाल विक संक को चौद्रवर्ष बातायवी का मध्य माना जा सकता है। इस प्रचरित में सक्षोत्रव्यप्ति के पक्षात् आलिस्तिर में सक्षोत्रव्यप्ति के पक्षात् आलिस्तिर में सक्षोत्रव्यप्ति के पक्षात् आलिस्तिर बातिस्तिर और फिर ईश्वरवृद्धि का नाम आता है और अन्त में उसी आवक परिवार की वशावली दी गयी है। इस प्रचरित से यह सिद्ध हो जाता है कि संदेशपण में इन्हीं चार पट्टाय बाचार्यों के नामों की पुनरावृत्ति होती रही। इस तथ्य का उल्लेख करने वाला यह सर्वयक्ष साहित्यक प्रमाण है।

## परिशिष्टपवं के वि॰ सं॰ १४७९।ई. सन् १४२२ में प्रतिलेखन की बाता प्रशस्ति<sup>३</sup>—

इस प्रशस्ति के अनुसार संडेरगच्छीय आचार्य यशोभद्रसूरि के संतानीय शांतिसूरि के शिष्य मृति विनयचन्द्र ने श्री सोमकलश के उपदेश से वि० स० १४७९ ज्येष्ठ मृति प्रतिपदा मंगलवार को उक्त ग्रन्थ की प्रतिलिपि तैयार की । वि. स. १४७९ में आचार्य शांतिसूरि संडेरगच्छ के प्रमुख थे, ऐसा इस प्रशस्ति से स्पष्ट होता है।

Muni Punya Vijaya—Catalogue of Palm-leaf Mss in the Shanti Natha Jain Bhandar, Cambay pp. 306-7.

<sup>2.</sup> Muni Punya Vijaya — पूर्वोक्त क्रमाक ५२, पृ० ७८.

Catalogue of Sanskrit & Prakrit Manuscripts—Muni Punya Vijayajis Collection By A. P. Shah, Part II, No. 3790.

# कश्यसूत्र के बि० सं० १५८६ में प्रतिलेखन की बाता प्रशस्ति

इस प्रशस्ति में संडेरगच्छीय आचार्यों की जो गुर्वावली मिलती है, वह इस प्रकार है—

यक्षोभद्रसरि शालिसरि ी ईश्वरसूरि ्राजिस्टि शाजिस्टि | | हर्षसागर | मुनिगंगा (वि. सं. १५८६)

इस प्रकास्ति से स्पष्ट है कि ब्रालिमरि के प्रशिष्य एवं हर्षसागर के शिष्य मिन गंगा के पठनार्थ एक श्रावक द्वारा कल्पसत्र की प्रतिलिपि नैयार करायी गयो। हर्षसागर और मनिगंगा शालिसुर के सभवतः पट्टधर नहीं थे, अतः उनका नाम परिवर्तित नहीं हुआ। इस प्रशस्ति की गर्वावली में भी चार नामों के पुनरावृत्ति की झलक है, परन्तू इन आचार्यों के किन्ही विशिष्ट कृत्यों यथा साहित्य रचना आदि की कोई चर्चा नहीं है।

## मोजवरित्र के वि० सं० १६५० में प्रतिलेखन की दाता प्रशस्ति<sup>२</sup>

इस प्रशस्ति मे यशोभद्रसूरि के पश्चात् शालिसुरि-सुमतिसुरि-शांतिसुरि का उल्लेख करते हए शांतिसूरि के शिष्य नयनकुक्तर और हसराज द्वारा भोजचरित्र की प्रतिलिप करने का उल्लेख है ।

Catalogue of Sanskrit & Praprit Manuscripts In Jesalmer Collection-Compiled By Muni Shree Punya Vijayaji, No 1398.

२. श्रीसंदेरगच्छे श्रीयशोभद्रसूरि संताने तत्पट्टे श्रीशालिसूरिः, तत्पट्टे श्रीसुमितसूरिः तत्पट्टे श्रीक्षान्तिसरयः । तदन्वये श्रीज्ञान्तिसरिविजयराज्ये वा॰ श्रीनृह(य) कुंजरिद्वतीयशिष्यम् हंसराज: (जेन) श्रीभोजचरित्रं सम्पूर्ण इतम ।। Catalogue of Sanskrit & Prakrit Manuscripts-Muni Punyavijayjis Collection-Ed by A. P. Shah Part-II No-4936

## बद्पंचासिकास्तवक के बि॰ सं॰ १६५० में प्रतिसंखन को बाता प्रशस्ति'

इस प्रदास्ति में आचार्यों की गुर्वावली न मिलकर उपाध्याय और उनके शिष्यों की गुर्वावली मिलती है और यही कारण है कि इसमें परम्परागत नाम नहीं मिलते हैं। सम्बेहसतक की बिल सं १७५० में तैयार की गयी प्रतिक्रिय की बाता प्रवास्ति से मो इसी तच्य की पृष्टि होती है।

इस प्रकार यह कहा जा सकता है कि संडेरगच्छ में गच्छनायक आचार्यों को ही परम्परागतनाम दिये जाते थे, शेष मुनियों के वही नाम अन्त तक बने रहते थे जो उन्हें दीक्षा के समय दिये जाते थे।

संदेराच्छीय आवार्यों की लम्बी परम्परा मे सुमितसूरि ( वतुर्ष ) के शिष्य शांतिसूरि ( वतुर्ष ) ने ति. सं. १५५० मे सागरवात्तरास जीर इनके जिष्य ईसरसूरि ( पंचम ) ने ति. सं. १५६१ में क्रांकितांचरितः । ति. सं. १९६२ में आयालचीयाई तथा इनके शिष्य धर्मसागर ने ति. सं. १९८० में बारासनंबनचीयाई की रचना की। इनके सम्बन्ध में यदास्थान प्रकाश डाला गया है। यहाँ इन रचनाजों के सम्बन्ध में यही कहता अभीष्ट है कि इनकी प्रचित्त में भी परामरागत पट्टार आवार्यों के नामोल्लेख के अतिरिक्त अन्य कोई सुचना नहीं मिलती, जिससे इस गच्छ के इतिहास पर विशेष प्रकाश डाला जा सके।

## संडेरगच्छीय बाचार्यो द्वारा प्रतिष्ठापित जिन प्रतिमाओं पर उत्कोणं लेखों का विवरण

मंडेरगच्छ से सम्बन्धित मबसे प्राचीन उपलब्ध अभिलेख बिक संव १०३० / ई॰ सन् ९८२ का है जो आज करेड़ा (प्राचीन करहेटक) स्थित पार्श्वनाथ जिनालय में प्रतिष्ठापित पार्श्वनाथ भगवान् की प्रतिमा पर उत्कीण है । लेख इस प्रकार है—

- (१) संवत् १०३९ (व)र्षे श्री सडेरक गच्छे श्री यशोभद्रसूरि सन्तानीय श्री ध्यामा''''''(?)
- (२) .....प्र० भ० श्रीयशोभद्रसूरिभिः श्रीपार्श्वनाथ बिवं प्रतिष्ठितं ॥ न ॥ पूर्वं चन्द्रेण कारिन'.....

संडेरगच्छ के आदिम एवं महाप्रभावक आचार्य यद्योगद्वसूरि द्वारा प्रतिष्ठापित एवं अद्याविष एकमात्र उपकब्ध प्रतिमापर उत्कीर्ण यह लेख सडेरगच्छ का उल्लेख करने वाला प्रधम अधिलेख हैं। साहित्यक साक्यों (पट्टाविल्यों) के आधार पर यशोगद्वसूरि का समय बि. सं. ९५७/ई० सन्

## १. मू॰ अन्तः—इति षट्पञ्चाशिकाटीका समाप्ता ।।

भीवृह्यभीत्रीतंत्रेरमञ्चे उपाध्या[य]श्रीषम्मेरत्नशिष्यवाः श्रीसि(त)हृतसुन्दरजगः
ध्या[य] श्रीवि[ब]यतिकक--पं॰ श्रीमावशुन्दर उपाध्या[य] श्रीष्ठमामृतिउपाध्या[य] श्रीक्षमा-सुन्दरिकयराज्ये गः श्रीस्थयवरस्थम---पाः श्रीक्षाणन्दचन्त्र---वाः श्री त्या[श]नतायर गृ॰ सामकमु॰ देपा-नीकन-कृत्राक्षमस्त्रसायुते उपाध्या[य]श्रीक्षमासुन्दर-शिष्ययेकानेतालिखतं, साग्रतं राणाश्रीवयसमृद्धराज्ये उदालादामें लिखतम्। शाह, वूर्वोक्त, भागः ३, क्रमोक्ट ७२६१ । २. बही, मागः १, क्रमाक्ट २९६९.

३. नाहर, पूरनचन्द--जैन लेख संब्रह, भाग २, लेखा**कू** १९४८

९०० से वि. सं. १०३९)ई० सन् ९८२ माना जाता है। इस प्रकार स्पष्ट है कि यशोगद्रसूरि ' अपने जीवन के अस्तिम समय तक पूर्णरूप से धार्मिक क्रियाकलापों में संलग्न रहे।

वि. सं. १११० से नि. सं. ११७२ तक के ४ मे अभिलेख, जो संडेराज्छीय आचार्यों द्वारा प्रतिक्वापित जिन प्रतिमाजां पर उक्कोणे हैं, में प्रतिमाप्रतिक्वापक आचार्य का कोई उल्लेख नहीं मिस्तता. इनका विवरण इस प्रकार है—

(i) वि. सं. ११२३ सुदि ८ सोमवार<sup>३</sup> परिकर पर उत्कीर्ण लेख.

इस परिकर में आज पार्श्वनाथ की प्रतिमा प्रतिष्ठित है, परन्तु इस लेख में ज्ञात होता है, कि इसमें पहले महाचीर स्वामी की प्रतिमा प्रतिष्ठित रही।

स्थान — जैन मन्दिर, बीजोबाना

- (ii) वि. सं. १११० ( तिथिबिहीन ) प्रे पाह्वनाथ की प्रतिमा पर उक्कोणं छेख प्रतिष्ठास्थान—चिन्तामणि पार्चनाथ जिनालय, राधनपर
- (iii) बि.सं. ११६३ ज्येष्ठ सुदि १०४
- (iv) वि. सं. ११७२ ( तिथिविहीन स्रेख ) ध्र प्रतिकास्थान — जैनमन्दिर, सेवाही

सांदेराव स्थित जिनालय के गृढ़ मंडप मे एक आचार्य और उनके शिष्य की प्रतिमा-स्थापित है। इस पर बि.स. ११९७ का एक लेख' भी उल्लोगं जिससे ज्ञात होता है कि यह प्रतिमा संदेराणच्छीय पं० जिनचन्द्र के गृढ देवनाग की है। देवनाग सन्देरपण्डीय किस लाचार्य के शिष्य में ? यह ज्ञात नहीं है।

जैसा कि हम पहले देल चुके हैं इस गच्छ मे आचार्य यद्योगडसूरि के सन्तानीय (शिष्य) के रूप में सर्वप्रयम शालिसूरि, उनके पश्चात् सुमतिसूरि उनके बाद शांतिसूरि ओर शांतिसूरि के बाद इंक्वरसूरि कमशः पट्टघर होते हैं, ऐसी परस्परा रही है, परन्तु इन परस्परागत नामों के

सबोमद्रसूरि के सम्बन्ध में विस्तृत विवरण के लिए इस्टब्स—बीरवंशावली (विविधमच्छीय पट्टावली संबह—[स्पा॰ पूनि जिनविकय] में प्रकाशित); ऐतिहासिक रास संबह, माग २; जैन परम्परांनी इतिहास, भाग १, (त्रिपुटो सहाराज) आबि ।

२. विवयधर्मसूरि-सम्पा॰-प्राचीन केस संग्रह, लेखाकू १

मुनिविधालविजय—सम्मा०—राधनपुर प्रतिमा लेख संग्रह, लेखाकु ३

४. जैनसस्यप्रकाश वर्ष---२, पु॰ ५४३, क्रमाक्ट ४१

५. मुनिजिनविजय, संपा॰ प्राचीन जैन छेल संप्रह, भाग २, छेलाकू २२३

६. मुनिविद्यास्त्रविजय-सहिराय, पृ०१५

उल्लेख वाला सर्वप्रथम बिभलेखीय साक्ष्य वि. सं. ११८१ का है, " वो माहोल के एक चैन मन्दिर में मुलनायक के परिकार के नीचे उन्होंने हैं। इसमें वशीधाद्वपूरि के संवानीय सालिआसूर्युर (प्रथम) का प्रतिमा प्रतिष्ठापक के रूप में उत्लेख है। इसके बाद वि. सं. १२१० पंचतीषीं के " लेख वो जैन मन्दिर, सम्मेद्दिखर में बाज प्रतिष्ठित है, प्रतिष्ठापक बाचार्य का उल्लेख नहीं मिलता। वि. सं. १२१५ के एक लेख में पुनः शालिमाइसूरि का उल्लेख बाता है। बतः वि. सं. १२१० के उक्त पंचतीर्थी प्रतिमा के प्रतिष्ठापक बालिसूरि (प्रथम) ही रहे होगें ऐसा माना जा सकता है।

वि. सं. १२१८, १२२१, १२३३ और १२३६ के लेखों में यद्यपि प्रतिष्ठापक आचार्य का उल्लेख नहीं है, तथापि उनका विवरण इस प्रकार है—

वि. सं. १२१८ श्रावण सुद्धि १४ रविवार<sup>४</sup> साम्राप्त्र पर जस्कीणं लेख

यह ताम्रपत्र पहले जैन मन्दिर 'नाडोस' में था, परन्तु अब रायल एशियाटिक सोसायटी, लन्दन में सरक्षित है।

वि. सं. १२२१ माच विंद शुक्रवार माच स्वर में उत्कीण केला प्रतिक्वा स्वर में उत्कीण केला प्रतिक्वा स्वर में उत्कीण केला प्रतिक्वा स्वादेश विंदाव वि. सं. १२२३ ज्येष्ठ विंद ७ गृहवार मामवान प्रतिक्वा प्रतिक्वा पर उत्कीण केला प्रतिक्वा स्वराज्यान—जैन मन्दिर, अवारी वि. सं. १२३६ ज्येष्ठ सिंद १३ शनिवार में

वि. सं. १२३७, १२५१ एवं १२५२ के प्रतिमा लेखों में प्रतिष्ठापक आचार्य के रूप में यद्योभद्रसूरि के सन्तानीय एवं द्यालिसूरि के पट्टघर सुमतिसूरि (प्रयम) का नाम आता है। इनका विवरण इस प्रकार है—

वि. सं. १२३७ फाल्गुनसुदि १२ मंगलवार<sup>4</sup> परिकर के नीचे का लेख

- १. विजयधर्मसूरि, संग्राहक एवं सम्पादक-प्राचीन लेख संग्रह, लेखाक्कू ५
- २. नाहर, पुरनचन्द, जैन लेख संग्रह, भाग २, लेखाकू १६८७;
- बमीन, जे॰ पी॰—संभातनुं जैन मृति विधान, पृ० ३२, लेखाङ्क २;
- ४. नाहर, प्वॉंक, भाग १, लेखा**क** ८३९
- मुनिविशास्त्रविजय—सांडेराव पृ॰ १६
   मुनिजिनविजय—प्राचीन जैन लेख संग्रह, भाग २, लेखाकू ३४९
- मृति अयन्तिविजय—अर्बुदाचल प्रविक्षणा जैन लेख संदोह (आबू माग ५) लेखाच्ह ४१!
- ७. शाह, अम्बालाल पी॰—''श्रेन तीर्थ सर्व सबह'' पृ॰ २'३
- ८. विजयधर्मसूरि-पूर्वीक, लेखाङ्क २३

**१००** शिवप्रसाद

प्रतिष्ठास्क आचार्य — सुमतिसूरिः, प्रतिस्ठास्यलः चडा जैन मन्दिर, नाडोल हि. सं. १२५१ व्येष्ठ सुदि ९ शुक्रवार १ बाहिनाव की परिकर युक्त प्रतिमा पर उत्कोणं लेख प्रतिष्ठा स्थान — जैन मन्दिर, बोया, मारवाड हि. सं १२५२ माघ वदि ५ रविवार १ व्यक्तिणं लेख सानिताय और कुन्युनाय की प्रतिमाओं पर उत्कोणं लेख वर्तमान प्रतिष्ठा स्थान — सोमिंवतामणि पारवंगाय जिनालय, संमात

जैसलमेर गन्य भण्डार में बोधकाचार्य के जिष्य सुमतिसूरि द्वारा वि. सं. १२२० में रचित द्यावैकालिक टीका उपलब्ध हैं । बोधकाचार्य और उनके शिष्य सुमतिसूरि किस गच्छ के थे, यह ज्ञात नहीं होता हैं।

जैसा कि पहले देख चुके हैं, सन्देरगच्छीय शालिसूरि (प्रथम) द्वारा प्रतिष्ठापित जिन प्रतिमाओं पर वि. सं ११८१ से वि. सं. १२१९ तक के लेख उल्कीणं हैं। इनके शिष्य मुमतिसूरि (प्रथम) द्वारा प्रतिष्ठाणित प्रतिमाओं पर वि. सं. १२३६ से १२९२ तक के लेख उल्कीणं हैं। इस प्रकार स्पष्ट है कि वि. सं. १२१५ के पद्मान ही सुमतिसूरि अपने गृरु के पट्ट पर आसीन हुए। ऐसी स्थिति में वि. सं १२२० में दशदेकालिकटीका के रचनाकार सुमतिसूरि को संडेरगच्छीय सुमतिसूरि से अभिन्न मानने में कोई बाधा नहीं प्रतीत होती हैं।

यशोभद्रसूरि के तृतीय मंतानीय एवं शान्तिसूरि (प्रथम) द्वारा प्रतिष्ठापित प्रतिमाओं पर वि. सं. १२४५ से वि. सं. १२९८ तक के लेख उत्कीणें हैं। नाडील के बाह्मान नरेश का मन्त्री और महामात्य वस्तुपाल का अनन्य मित्र यशोबीर इन्हीं शान्तिसूरि का शिष्य था। यशोबीर ने आबू स्थित विमलसही में जो देवकुल्कियों निर्मित करायी, उनमें प्रतिमा प्रतिष्ठापन का कार्य शान्तिसूरि ने ही सम्मन्त किया था। इसी कालाविष वि. सं. १२४५-१२९८ के मध्य वि. सं. १२६६ एवं वि. सं १२६९ में प्रतिष्ठापित कुछ प्रतिमायें जो मंडेरगच्छ से सम्बन्धित हैं, में प्रतिमा

१. विजयधर्मसुरि-पूर्वोक्त, लेखाङ्क २६

२. अमीन, जे॰ पी॰—पूर्वोक्त, पृ॰ ३२-३३

<sup>3.</sup> Catalouge of Sanskrit & Prakrit Mss., Jesalmer Collection P-30-31

नोटः--पूना और संभात के ग्रन्य मण्डारों में भी दशवैकाछिकटीका की प्रतियां विद्यमान है।

जिनस्त्वकोष प्॰ रे७० ह्रष्ट्य—Discriptive Catalouge of the Govt Collection of Mss. Vol. XVIII, Jaina Literature & Philosophy, Part III No-716;

Catalouge of Palm-Leaf Mss in the Shanti Nath Jain Bhandar, Cambay, Part II, P-305; বিৰক্তেকীয় বৃত হৈতঃ

प्रतिष्ठापक आचार्य का उल्लेख नहीं मिलता, तथापि ऐसा अनुमान किया वा सकता है कि उक्त प्रतिमार्ये भी शान्तिसूर्र ने ही प्रतिष्ठापित की होगीं। शान्तिसूर्र (प्रथम) द्वारा प्रतिष्ठापित प्रतिमालेखों का विवरण इस प्रकार है—

## शांतिस्रि ( प्रथम ) द्वारा प्रतिष्ठापित प्रतिमालेखों का विवरण

वि. सं. १२४५ (तिथि विहीन लेख)

मंत्री यक्षोबीर द्वारा नेमिनाथ की प्रतिमा को देवकुल्कि में स्थापित करने का इस छेख में विवरण दिया गया है।

प्रतिष्ठा स्थान-देहरी संख्या ४५, विमलवसही ( आब् )

वि. स. १२६९ माघ ३ शनिवार<sup>३</sup>

प्रतिष्ठा स्थान-जैन मन्दिर, अजारी

भगवान चन्द्रप्रभ की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख

वि. सं. १२७४ वैशाखसुदि ३

प्रतिष्ठा स्थान—जैन मन्दिर, डभोई वि सं. १२९१ (तिथि विहीन सेख) भ

मत्री यशोवीर द्वारा पद्मप्रभ की प्रतिमा को देवकुलिका में स्थापित कराने का विवरण

प्रतिष्ठा स्थान—लूणवसही—आबू ( देहरी सख्या ४१ )

देहरो संख्या ४० पर भी बही लेख है, परन्तु इसमे सुमतिनाथ की प्रतिमा को देवकुलिका मे स्थापित कराने का उल्लेख है ।

वि. सं. १२९७ वैशाख सूदि ३४

शान्तिस्रि के परिकर वाली प्रतिमा पर उत्कोण लेख

प्रतिष्ठा स्थान — जैन मन्दिर — अजारी

वि. सं. १२९८ तिथि विहीन लेख

मिल्लिनाथ जिनालय, खंभात में मन्त्री यशोवीर के पुत्र देवधर, उसकी पत्ती देवश्री और उनके पुत्रों द्वारा नन्दीश्वरद्वीप की स्थापना का उल्लेख है। वर्तमान में यह चिन्तामणिपादर्वनाथ जिनालय के गर्भगृह के बगल में दोवाल में स्थापित है।

मृति जिनविजय—पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङ्क २१३
 मृति कस्याणविजय—प्रवन्य पारिजात पृ० ३६२, लेखाङ्क १२१

२. मुनि जयन्तविजय—आबू, भाग २, लेखां**कू** ४२०

३. मृनि बृद्धिसागर—जैन वातु प्रतिमा लेख संग्रह, भाग १, लेखा<del>कू</del> ५६

४. मृति कल्याणविजय-पूर्वोक्त, लेखाङ्क ४०-४१ (लूणवसही के लेख)

५. मृति जयन्तविजय, आबू भाग ५ लेखाकू ४२३

६. अभीन, जे॰ पी॰-पूर्वोक्त, प॰ १४ एवं ३३

दो प्रतिमा लेख, जिनमें प्रतिष्ठापक आचार्य का उल्लेख नही है-

वि. सं. १२६६ कार्तिक वदि २ बुधवार' स्तम्भ पर उत्कीर्ण लेख

प्रतिष्ठा स्थान-वीर जिनालय, साडेराव

वि. सं. १२६९ फागुण सुदि ४ गुरुवार<sup>६</sup> स्तम्भ पर जल्कीण लेख

प्रतिष्ठा स्थान---जैन मन्दिर, सांडेराव

शान्तिसूरि (प्रथम) के पटुघर ईस्वरसूरि (द्वितीय) हुए। इनके द्वारा प्रतिष्ठित वि. सं. १३०७ एवं १३१७ के दो लेख मिले हैं जो डम प्रकार हैं—

वि. सं. १३०७ वैशाख सुदि ५ गुरुवार<sup>३</sup> शान्तिनाथ की प्रतिमा पर उत्कीण लेख

प्रतिष्ठा स्थान—चिन्तामणि पाइवंनाथ जिनालय. संभात

वि. सं. १३१७ ज्येष्ठ वदि ११ बुधवार<sup>४</sup>

संभवनाथ की प्रतिमा को देवकुलिका सहित प्रतिष्ठित कराने का उल्लेख,

प्रतिष्ठा स्थान—बावनजिनालय की देहरो, उदयपुर

मंडरगच्छीय गुर्वाबली का सामान्य रूप से यही क्रम प्राप्त होना है. परन्तु शान्तिसूरि और शान्त्रिसूरि द्वारा प्रतिश्वित कुछ जिनप्रतिमाये जो वर्तमान में स्तम्प्रतीयं स्थित मल्लिनाथ जिनालय में सुरक्षित हैं, उनपर उन्हीण लेखों से विचित्र तथ्य प्राप्त होते हैं।

जैसा कि हम ऊपर देख चुके हैं. शालिसूरि का उल्लेख करने वाला सर्वप्रथम अभिलेख ब. सं ११८१ और अन्तिम अभिलेख वि स १२१५ का है। इसके बाद सुमतिसूरि द्वारा प्रतिष्ठित ब. सं. १२३७ से वि. सं. १२५२ तक के लेख विद्यमान हैं। इसके आगे शानिस्पृरि द्वारा प्रतिष्ठित प्रतिमाओं के लेख भी वि. सं १२४५ से वि. सं १२९८ तक के है। यह स्वाभाविक कम है, परस्तु बि. सं. १२१५ में शानिस्पृरि (प्रथम) शानिसूरि के साथ पूर्व वि सं. १२५२ में शालिसूरि सुमतिसूरि (प्रथम) के साथ पूर्व कि सं. १२५२ में शालिसूरि सुमतिसूरि (प्रथम) के साथ प्रतिष्ठाकार्थ सम्पन्न करा रहे है, यह विचारणीय है।

**ईश्वरसूरि (द्वितीय)** के पट्टधर **शालिभद्वसूरि (द्वितीय)** हुए । इनके द्वारा प्रतिष्ठापित ३ प्रतिमालेख आज उपलब्ध हैं । उनका विवरण इस प्रकार है—

१. मुनि विशास्त्रविजय, साडेराव, पृ०१८-१९

२. वही,पु०२१

३. अमीन—पूर्वोक्तपु०१२ और ३३

४. नाहर, पूर्वोक्त भाग २ लेखाकू १९५१

५. अमीन, जे॰ पी॰, पूर्वोक्त लेखाकू ३

६. वही, लेखाङ्क ५

वि. सं. १३३१ वेशाख सुदि ९ सोमवार क्यांच्यक की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्रतिमा स्थान न्यांच्याचिर, वयाचा वि. सं. १२३७ चेत्र पुढ ११ शुक्रवार शालिकाच प्रतिमा का लेख प्रतिमा का लेख प्रतिमा नि. ११५५ भावण वित्राख्य बोकानेर वि. ११५५ भावण विद १३३ वालिकाच प्रतिमा का लेख

शालिसूरि [ढितीय] के पृष्ट्यर सुमितसूरि [ढितीय] हुए इनके द्वारा प्रतिष्ठापित जो जिन (तीर्थंकर) प्रतिमार्थे प्राप्त हुई हैं, उन पर वि. सं. १३३८ से वि. सं. १३८९ तक के लेख उल्कीणं है। इनका विवरण इस प्रकार है—

 वि. सं. १३३८ फाल्गुन सुदि १० गुरुबार<sup>४</sup> तीर्थ क्कर प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्ति स्थान—जैन मन्दिर, रत्नपुर, मारवाड़

प्रतिष्ठा स्थान--चिन्तामणिपाइवंनाथ जिनालय. संभात

- २ वि सं १३४२ ज्येष्ट सुदि ९ गुरुवार <sup>४</sup> **पदाप्रभ** को प्रतिमा पर उत्कीणं लेख प्राप्ति स्थान—ऋषभनाथ जिनालय, हायीपोल, उदयपुर
- ३. वि. सं. १३५० ज्येष्ठ वदि ५ अजितनाय की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख<sup>६</sup> प्राप्ति स्थान—जैन मन्दिर, ईंडर
- बि. सं. १३५७ ज्येष्ठ वदि ५ पाइबंनाच की प्रतिमा पर उत्कीणं लेख
   प्राप्ति स्थान — चिन्तामणि जिनालय. बीकानेर
- व सं १३७१ वैशाख सुदि ९ सोमवार
   पार्श्वनाय प्रतिमा पर उल्कीणं लेख
   प्राप्ति स्थान—चिन्तामणि जिनालय, बीकानेर
- १. मुनि जिनविजय, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाक ५५४
- २. नाहटा, अगरचन्द--बीकानेर जैन लेख सब्रह, लेखान्ह्र १८८
- ३. अमीन, पूर्वोक्त— ५०१२ एवं ३३
- नाहर, पूरनचन्द, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङ्क १७०८
- ५. वही, माग २, लेखाब्द्र १८९२
- वही, भाग १, लेखाङ्क ५१९
- ७. बुदिसागरसूरि-पूर्वोक्त, माग १, लेखाङू १४०९
- ८. नाहटा, बगरबन्द-पूर्वीक, लेखाङ २५०

- वि. सं. १३७९ ज्येष्ठ विद ७°
   प्रित स्थान—इवेताम्बर जैन मन्दिर, रामधाट, वाराणसी
- वि. सं. १३८८ वैशाख सुदि<sup>२</sup> ५ भगवान् पादर्वनाथ की पाणाण प्रतिमा पर उत्कीणं लेख प्राप्त स्थान—चिन्तामणि जिनालय. बीकानेर
- वि. सं. १३८९ ज्येष्ठ सुदि<sup>\*</sup> ८ भगवान् पार्श्वनाय को प्रतिमा पर उत्कीणं लेख प्राप्ति स्थान—चिन्तामणि जिनालय, बीकानेर

इस प्रकार स्पष्ट है कि सुमतिसूरि ( द्वितीय ) दीर्घजीवी एवं प्रतिमाशीली जैन आचार्य थे । संडेराच्छ से सम्बन्धित वि सं १३७४ एवं १३९२ के प्रतिमालेकों मे प्रतिष्ठापक बाचार्य का नाम क्षेत्त्त्रीर (द्वितीय) से भिन्न कोई अन्य आचार्य हैं या स्थानामाव से सुन्नधार ने सुमतिसूरि न लिखकर श्रीसूरि नाम उल्कीणं कर दिया ? यह विचारणीय है।

बुनिसिस्रिर (द्वितीय) के पहचात उनके पट्टघर झान्तिस्रिर (द्वितीय) संडेराच्छ के नायक को । इनके द्वारा प्रतिक्वापित कोई भी प्रतिमा अन्य उपलब्ध नहीं है। जैसा कि हम पीछे देख चुके हैं, इनके तुरु सुनिस्त्रिर (द्वितीय) को अन्तिम ज्ञात तिथि वि. स १३८८ है, अतः ये उक्त तिथि के पत्रचात ही अपने गुरु के पट्टघर हुए होंगे। इसी प्रकार इनके शिष्य ईष्क्यस्त्रिर (त्वितीय) द्वारा प्रतिक्ठापित सर्वप्रसम् अमिलेख बि. सं. १४४७ का है, अतः इनका पच्छ नायकस्य का काल बि. सं. १३८८ से बि सं. १४९७ के मध्य मान सकते हैं। इनके पट्टघर ईश्वरस्त्रिर (त्वीता) द्वारा प्रतिक्ठा-

वि. सं. १४१७ ज्येष्ठ मुदि ९ शुक्रवार <sup>६</sup> वासुपूर्व्य की प्रतिमा पर उस्कीणं लेख प्राप्ति-स्थान—विन्तामणि जिनाल्य, बीकानेर वि. सं. १४२९ माध वदि ७ सोमबार <sup>8</sup> जादिनाथ पंचतीर्षी का लेख प्राप्ति स्थान—सांतिनाथ जिनाल्य, नमक मंडी, आगरा

नाहर, पूर्वोक्त, भाग १, लेखाङ्क ४१५

२. नाहटा, पूर्वोक्त, लेखाळू ३२२

२. वही, लेखाक्ट ३३३

Y. मुनि बुढिसागर, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङ्क १०९९

५. नाहुटा, पूर्वोक्त, लेखाकू १३३१

६. वही, लेकाक ४३७

७. नाहर, पूर्वोक, माग २, लेखाक १४८८

**ईश्वरलूरि (तृतीय)** के पट्टघर **झालिसूरि (तृतीय)** हुए । इनके द्वारा प्रतिष्ठापित २ प्रतिमा लेख बाज उपलब्ध हैं, जिनकाविवरण इस प्रकार है—

बि. सं. १४२२ माघ वदि १२ मंगलवार वासुपूज्य पंचतीर्थी का लेख,

प्राप्ति स्थान-विमलनाथ जिनालय, कोचरों का चौक, बीकानेर

**बि. सं. १४४६** आषाढ़ वदि<sup>२</sup> १ पार्खनाथ की धातु प्रतिमा का लेख

प्राप्ति स्थान--ऋषभनाथ जिनालय की भाण्डागारस्य प्रतिमा, नाहटों की गवाड़, बीकानेर

क्कालिक्त्रि (तृतीय) के पट्टघर चुनतिस्तृर (तृतीय) हुए । इनके द्वारा प्रतिष्ठापित वि. सं. १४४२ से वि. सं. १४६९ तक के जो प्रतिमालेख आज उपलब्ध हैं, उनका विवरण इस प्रकार है—

बि. सं. १४४२ वंशाख सुदि ३ सोमवार<sup>९</sup> प्राप्ति स्थान—अनुपूर्ति लेख, आबू

बि. सं. १४४३ <sup>४</sup> प्राप्ति स्थान—जैन मन्दिर, राजनगर

वि. सं. १४५९४

प्राप्ति स्थान-अजितनाथ देरासर, शेख नो पाडो, अहमदाबाद

बि. सं. १४६१ वैशाख सुदि<sup>६</sup> शान्तिनाय की प्रतिमा पर उत्कीर्ण <del>लेख</del> प्राप्ति स्थान—चन्द्रप्रभ जिनालय, जैसलमेर

वि. सं. १४६२ वैशाख सुदि ५ शुक्रवार\* अदिनाथ की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्ति स्थान—चिन्तामणि जिनालय, बीकानेर

१. नाहटा, पूर्वोक्त, लेखाबू १५७४

२. वही, लेखाक्ट १४७९

१. मुनि जयन्तविजय, बाबू, भाग २, लेखासू ६००

४. जैनसत्यप्रकाश, वर्षे ९, पृ॰ ३८२, लेखाकू २०

५. मुनि बुढिसागर—पूर्वोक्त, भाग १, लेखाङ्क १०४१

६. नाहर, पूर्वोक्त, भाग ३, लेबाकू २२८४

७. नाहटा, पूर्वीक, लेकाकू ६०४

वि. तं. १४६५ तिथिविहीन मूर्तिलेखे प्राप्तिस्थान—चिन्तामणि जिनालय, बीकानेर

वि. सं. १४६९ माघ सुदि ६ रविवार व वासुपूज्य की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—धर्मनाथ जिनालय, मेडता

सुमतिसूरि [तृतोय] के पट्टघर बांतिसूरि [तृतोय] हुए। सन्डेराच्छ के ति. सं. १४७२ से १५१३ तक के प्रतिमा अभिलेखों मे प्रतिष्ठापक आचार्य के रूप में इनका उल्लेख मिलता है; जिसका विवरण इस प्रकार है—

वि. सं. १४७२ फाल्गुन सुदि ९ शुक्रवार १ भगवान् पद्मप्रभ की प्रतिमा पर उल्कीणं लेख प्राप्तिस्थान—नवधेर का मंदिर, चेलपुरी, दिल्ली

वि. सं. १४७५ ज्येष्ठ सुदि ९ शुक्रवार<sup>3</sup> भगवान् शान्तिनाय की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—चिन्तामणि जिनालय, बीकानेर

वि. सं. १४७६ मार्गेसिर सुदि ३४ भगवान् शान्तिनाथ की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—चिन्तामणि जिनालय, बीकानेर

बि. सं. १४८३ फागुण वदि ११९ पद्मप्रभ की प्रतिमा पर उल्कीणं लेख प्राप्तिस्थान—जैन मंदिर, बैल्पुरी-दिल्लो एवं बीरजिनालय बीकानेर

वि. सं. १४८२ फागुण वदि ११ को इनके द्वारा प्रतिष्ठापितकुल ४ जिन प्रतिमायें वर्तमान में उपलब्ध हुई हैं। इनमें से श्रेयांसनाथ और पद्मप्रभ की प्रतिमायें आज चिन्तामणि जिनालय बीकानेर में संरक्षित हैं।\*

१. नाहटा, पूर्वोक्त, क्रमाक्ट ६२५

२. नाहर, पूर्वोक्त, भाग १, लेबाकू ७५८

३. वही, लेखाकू ६६४

नाहटा, पूर्वोक्त, लेखाकू ५७७

५. वही, लेसाकु ६८२

नाहर, पूर्वोक्त, लेखाकु ४६८ नाहटा, पूर्वोक्त, लेखाकु १३३६

७. नाहटा, पूर्वोक्त, लेबाब्द् ७२५ और ७२६

वि. सं. १४८६ माघ सुदि ११ शनिवार' मुनिसुत्रत स्वामी की प्रतिमा पर उत्कीण लेख प्राप्तिस्थान—सम्भवनाथ जिनालय, अजमेर

बि. सं. १४९२ माघ बदि ५ गुरुवार<sup>२</sup> वासुपूज्य प्रतिमा का लेख प्राप्तिस्थान—चन्द्रप्रभ जिनालयः जैसलमेर

वि. सं. १४९२ वैशास सुदि ५<sup>३</sup>

प्राप्तिस्थान-ग्राम का जिनालय, चाँदवाड़, नासिक

बि. सं. १४९३ वैशाख सुदि ५<sup>४</sup> शान्तिनाथ की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान---पार्श्वनाथ जिनालय, करेडा

बि. सं. १४९३ तिथि विहीन<sup>४</sup> प्राप्तिस्थान—जैनमंदिर, राणकपर

बि. सं. १४९४ माघ सुदि ११ गुरुवार<sup>६</sup>

श्रेयांसनाथ की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—सुपार्थनाथ का पंचायती बड़ा मंदिर, जयपुर

बि. सं १४९४ माघ सुदि ११ गुरुवार<sup>क</sup> संभवनाय पंचतीर्थी का उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—महावीर जिनालय, वैदों का चौक, बोकानेर

वि. सं. १४९९ फागुण वदि २<sup>६</sup> शान्तिनाथ की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—चिन्तामणि जिनालयः बीकानेर

बि. सं. १५०१ माघ सुदि १० सोमवार निमनाथ की प्रतिमा पर उल्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—सुपार्श्वनाथ का पंचायती बडा मंदिर, जयपुर

१. नाहर, पूर्वोक्त, भाग १, लेखाकू ५४९

२. वही, भाग ३, लेखाकू २३०८

मृति कान्तिसागर—जैन बातु प्रतिमा लेख, लेखाङ्क ८१

४. नाहर, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङू १९३३

५. जैनसत्वप्रकाश, वर्ष १८, पृ॰ ८९-९३

६. नाहर, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङ्क ११४२

७. नाहटा, पूर्वोक्त, लेखाकू १३३९

८. नाहर, पूर्वोक्त, माग २, लेखान्हु १८५९ तथा नाहटा, पूर्वोक्त, लेखान्हु ८१३

९. नाहर, पूर्वोक्त, भाग २, लेकाकू ११४२

ब. सं. १५०१ ज्येष्ठ सुदि १०' बातु प्रतिमा पर उत्कीणं लेख प्रशासिस्थान—जैन मंदिर, लींच बि. सं. १५०६ ज्येष्ठ सुदि ११ शुक्रवार ' निमाय प्रतिमा पर उत्कीणं लेख प्राप्तिस्थान—जनुपूर्ति लेख-बावृ बि. सं. १५०६ तिर्घ बिहोन' प्राप्तिस्थान—जिन्तामणि पार्थनाय जिनालय, संभात बि. सं. १५०५ वैद्याख सुदि ६ सोमवार ' भगवान् शान्तिनाय की धातु प्रतिमा पर उत्कीणं लेख प्राप्तिस्थान—जीतलनाथ जिनालय, उदयपुर बि. सं. १५०६ माध सुदि १५९ प्राप्तिस्थान—जीन मंदिर माळपुरा बि. सं. १५०६ —— ११ रविवार '

प्राप्तिस्थान—गौड़ो पाहर्वनाथ जिलालय, पायधुनी, बम्बई

बि. सं. १५०६ माघ वदि ५° सुविधनाथ को धातु प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—सेठ के बाग में स्थित जिनालय, उदयपुर

वि. सं. १५०६ फाल्गुन सुदि ९ शुक्रवार भगवान् कुन्युनाय की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान —चिन्तामणि जिनालय, बीकानेर

सं. १५०६ फाल्गुन सुदि ९९
 भगवान् संभवनाथ की घातु प्रतिमा पर उत्कीणं लेख
 प्राप्तिस्थान—भाण्डागारस्थ जिन प्रतिमा, महावीर जिनालय, वैदों का चौक, बोकानेर

विजयधर्ममूरि--प्राचीन लेख संग्रह, छेखाकु १८९
 मृति जयन्तविजय, बाबू, भाग २, लेखाकु ६३५

मुनि बुद्धिसागर—जैन बातु प्रतिमा लेख संप्रह, भाग २, लेखाकू ५५०

विजयधर्मसूरि, पूर्वोक्त, लेखाङ्क २२१ एवं नाहर, पूर्वोक्त, लेखाङ्क १०८१

५. जैनसस्यप्रकाश, वर्ष ११, पृ० ३७५-८३ ६. मुनि कान्तिसागर, पूर्वोक्त, लेखाङ्क १०३

७. विजयधर्मसूरि, पूर्वोक्त लेखाङ्क २२०

८. नाहटा, पूर्वोक्त लेखाङ्क ९०७

९. वही, लेखाकू १३१८

षि. सं. १५०६ ( तिथि विहोन लेख )' प्राप्तिस्थान—गौड़ी पार्खनाथ देरासर, मुम्बई

वि. सं. १५०६ (तिथि विहीन लेख) । प्राप्तिस्थान—मनिस्वतजिनालय, भरुच

प्राप्तस्थान—मुानसुव्रताजनालय, भरुच वि. सं. १५०६, ११ रविवार<sup>६</sup>

प्राप्तिस्थान-गौड़ी पार्स्वनाथ जिनालय, पापधुनी, मुम्बई

वि सं १५०७ ज्येष्ठ सुदि ९ रविवार भगवान् शातिनाथ की धातु प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्रामिस्थान—शोतल नाथ जिनालय, रिणी-तारानगर

वि. सं. १५०७ माघ सुदि ५<sup>९</sup> शान्तिनाथ को प्रतिमा पर उत्कीणं छेख प्राधिस्थान—चिन्तामणि जो का मंदिर, बीकानेर

वि सं. १५०८ वैशास वदि ४ शनिवार<sup>द</sup> निमनाथ की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख

प्राप्तिस्थान—चिन्तामणि जी का मदिर, बीकानेर वि. सं. १५०८ वैशास्त्र वदि ४ शनिवार

शीतलनाथ की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—चन्द्रप्रभ जिनालय; चूड़ी वाली गली, लखनऊ

बि. सं. १५०८ वैशास सुदि ३<sup>4</sup> सुपार्श्वनाथ की धातु प्रतिमा पर उत्कीण लेख प्राप्तिस्थान—चौमुख जी देरासर, अहमदाबाद बि. सं. १५०८ (तिथि विहोन लेख) १

प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—शांतिनाथ जिनालय, खंभात

१. जैनसस्यप्रकाश, वर्ष ९, पू० ५९४-६००

२. मृति बुद्धिसागर---पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङ्क ३५३

मुनि कान्तिसागर—पूर्वोक्त, लेखाङ्क १०३

४. नाहटा, पूर्वोक्त, लेखाङ्क २४५०

५. बही, लेखाकु ९१८

६. वही, लेखान्द्र १२४

७. नाहर, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङ्क १५४८

८. मृति बृडिसागर, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङ्क १४३

९. वही, भाग २, लेखाङ्क ७५१

षि. सं. १५०९ माघ सुदि १०° वासुपुरय की धातु प्रतिमा पर उस्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—भाष्डागारस्य धातु प्रतिमा, बीर जिनालय, वैदों का चौक बीकानेर

**बि. सं.** १**५१**० फागुण वदि ८<sup>२</sup> सुमतिनाथ की घातु पचतीर्थी पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्यान—कामला पार्चनाथ जिनालय, राघनपुर

वि. सं. १५१० ज्येष्ठ सुदि १३ शुक्रवार १ प्राप्तिस्थान—जैन मंदिर, राणकपुर वि. सं. १५११ मार्गमुदि २ गुरुवार ४ धीतलनाष्ट्र प्रतिमा पर उत्कीणं लेख

शातलनाथ प्रातमा पर उत्काण लख प्राप्तिस्थान—सुपाइवंनाथ जिनालय, जैसलमेर **वि. सं. १५१३** माघ वदि ९ गुरुवार<sup>४</sup>

संभवनाथ की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—विन्तामणि जी का जिनालय बीकानेर

जैसा कि हम पहले देख चुके हैं **परिशिष्टपर्य** की बि. सं. १४७९ की प्रतिलिपि की दाता प्रशस्ति में भी शांतिस्तिर (ततीय) का उल्लेख है।

शांतिसूरि (तृतीय) के पट्टधर ईश्वरसूरि (खतुर्य) हुए, जिनके द्वारा वि सं १५१३ से वि. सं. १५१९ तक की प्रतिप्राणित प्रतिमार्थे उपलब्ध हैं। इनका विवरण इस प्रकार हैं—

वि. सं. १५१३ ज्येष्ठ वदि ११<sup>६</sup> कुन्युनाय पंचतीर्यो पर उत्कीर्ण लेख प्रास्तिस्थान—चन्द्रप्रभ जिनालय, रगपुर ( वगाल ) वि. सं. १५१५ माह ( माघ ) वदि ९ शकवार\*

नेमिनाथ की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्राप्तिस्थान—आदिनाथ जिनालय, दिलवाडा (आवु)

बि. सं. १५१७ (तिथि विहोन लेख) प्राप्तिस्थान-मृनिसूत्रत जिनालय, खंभात

- १. नाहटा, पूर्वोक्त, लेखाकू १३६१
- २. मृनि विशालविजय, सम्या० राधनपुरप्रतिमालेखसंग्रह, लेखाङ्क १६४
- रे. जैनसत्यप्रकाश—वर्ष १८, पु० ८९-९३
- ४. नाहर, पूर्वोक्त, भाग ३, लेखाङ्क २१८४
- नाहर, पूर्वाक्त, माग २, छखाङ्क २१८४
   नाहटा, पूर्वोक्त छेखाङ्क ९७६
- नाहर पूरनचन्द, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाळू १०२५
- ७. वही, भाग २, लेखाकू १९९१
- मृनि बृद्धिसागर-पूर्वोक्त, भाग २, लेखाकू ८५०

बि. सं. १५१९ ( तिथि विहीन लेख ) । प्राप्तिस्थान — चिन्तामणि पाइवेंनाय जिनालय, संभात

इस्वरसूरि (बतुर्ष) के पट्टभर शास्त्रिसरि (बतुर्ष) हुए, जिनके द्वारा वि. सं. १५१९ से बि. सं. १५४५ तक प्रतिष्ठापित जिनप्रतिमानों के लेखों का विवरण इस प्रकार है—

बि. सं. १९१३ (तिथि विहीन प्रतिमा लेख) भीमंघर स्वामी का प्रतिमा पर उक्कीणं लेख प्राप्ति स्वान—जैन मन्दिर, खारबाड़ा, संमात बि. सं. १९१९ ज्येष्ठ सुदि १२ सोमवार भीतिष्ठा स्वान—जैनमन्दिर, पायवृत्ती, मृन्वई बि. सं. १९१९ (तिथि विहीन प्रतिमा लेख) भारतिष्ठा स्वान—जैनमन्दिर, गुलाववाड़ी, मृन्वई बि. सं. १९२० ज्येष्ठ सुदि ९ सुकतार भीतिमा स्वान—तपाय उपलियं हुन प्रतिमा स्वान—तपाय उपलियं (दलवाड़ा सि. सं १९२१ माह (माघ) सुदि ७ सुकवार धर्मात्म स्वान—तपाय सुद ल्याड़ा सं भरे १९११ माह (माघ) सुदि ७ सुकवार धर्मात्म स्वान—तपाय प्रतिमा पर उक्कीणं लेख

बि. सं १५२१ (निधि विहीन प्रतिमा लेख)\* प्रतिष्ठा स्थान—दादापार्श्वनाथ जिनालय, नरसिंह त्रीनी पोल, बडोदरा

बि सं. १५२६ ज्येष्ठ सुदि १३८ आदिनाथ प्रतिमा पर उत्कीणं लेख प्रतिष्ठा स्थान—चिन्तामणि जिनालय, बीकानेर बि. सं १९२८ (तिथि बिहोन लेख) प्राप्तिस्थान — सन्त जैनसिंदर (राजनगर)

प्रतिष्ठा स्थान-गौडी जी का मन्दिर, उदयपुर

- मृति बृद्धिसागर, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङ्क ५४०
   बही, भाग २, लेखाङ्क १०६२
  - २. बहा, भाग ८, छक्षाञ्क ८०६२ ३. मुनिकान्तिसागर – पूर्वोक्त, लेखाङ्क १६९
  - ४. जैनसत्यप्रकाश वर्ष ५, पु० १६०-६५
  - ४. जनसत्यप्रकाश वय ५, पूर्व ६२०-५२ ५. नाहर, पूर्वोक्त, भाग २, क्रमाङ्क २००२
  - ६. विजयधर्मसूरि, सपा॰ प्राचीन लेख सग्रह, लेखाङ्क ३५४
  - बुद्धिसागर—पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङ्क १३४
  - ८. नाइटा-पूर्वीक, लेखाकू १०४६
  - ९. जैनसत्यप्रकाश, वर्ष ९, पू० ३७९, लेखाङ्क ३३

सि. सं. १५६२ चैत्र सुद्धि ३ गृहसार १ प्राप्तिस्थान —नवसंडा पाइवंनाथ जिनाट्य, पाली सि. सं. १५६२ वेशास वदि तोभवार १ धर्मनाथ की प्रतिसा का लेख प्रतिष्ठा स्थान —जिल्तामणि जिनालय, बीकानेर सि. सं. १५३६ माह. (माथ) सदि ३ १

सुपारवंनाय प्रतिमा का लेख प्रतिष्ठा स्थान—चिन्तामणि जिनालप. बीकानेर

आदिनाय की धातु प्रतिमा का लेख प्रतिष्ठा स्थान—ऋषमदेव जिनालय के अन्तर्गत पार्श्वनाथ का मंदिर, नाहटों की गवाड़, बोकानेर

वि. सं. १५३६ मार्गसिर सुदि १० बुधवार वितलनाय की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्रतिष्ठा स्थान—शीतलनाय जिनालय, उदयपुर

नाताना विकास, उद्युद्ध कि. सं. १५३६ ज्येष्ठ सुदि ५ रविवार<sup>क</sup> निमनाय को प्रतिमा पर उत्कोण लेख प्रतिष्ठा स्थान—भगवान् आदिनाय का तूतन जिनालय, जयपुर

वि. सं. १५४५ ज्येष्ठ श्रुदि १२ गुरुवार<sup>®</sup> आदिनाथ की भातु प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्रतिष्ठा स्थान—गौडीजी का मंदिर, उदयपुर

शालिसूरि (चतुर्थ) के प्टूघर सुमतिसूरि (चतुर्थ) हुए, जिनके द्वारा वि. सं. १५४५ से १५५९ तक प्रतिष्ठापित जिन प्रतिमागे, इनके छिष्य एवं प्टूघर शांतिसूरि (चतुर्थ) द्वारा वि. सं. १५५२ से बि. सं. १५५२ तक की जिन शितमायें और शांतिसूरि (चतुर्य) के शिष्य ईश्वरसूरि (चचन) द्वारा प्रतिष्ठापित वि. सं. १५६० से १५५७ तक की जिन प्रतिमायें उपरुक्त है, अर्थात् विक्रम सम्बत् की सोलह्वीं हातों के छटें दशक में सुमतिसूरि (चतुर्थ), शांतिसूरि (चतुर्य) और ईस्वरसूरि (चंद्रप्र) सेती सें

१. मुनि जिनविजय, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाकू ३८८

२. नाइटा, पूर्वोक्त, लेखाङ्क १०७६

३. वही, लेलाकू १०९३

४. वही, लेखाङ्क १५१६

५. नाहर, पूर्वोक्त, माग २, लेखाङ्क १०९९

६. नाहर, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङ्क १२१०

७. विजयवर्मसूरि, पूर्वोक्त, लेखाङ्क ४९३

और परस्पर गुरुआता थे। ज्येष्ठताकम से इनका पट्टंघर नाम निर्धारित हुआ था। शालिसूरि के प्रसाद ये कम से गच्छनायक के पद पर प्रतिष्ठित हुए। इनके द्वारा प्रतिष्ठापित तीर्थंकर प्रतिमाओं पर उत्कीर्ण अभिलेखों का विवरण इस प्रकार है—

सुमतिसुरि (वतुर्य) द्वारा प्रतिष्ठापित प्रतिमाओं पर उत्कोर्ण लेखों का विवरण-

वि. सं. १५४७ माघ सुदि १२ रविवार' वासुपूज्य स्वामी की प्रतिमा पर उत्कीणं लेख प्रतिष्ठा स्थान—शत्रञ्जय

वि. सं. १५४९ ज्येष्ठ सुदि ५ सोमवार<sup>२</sup> वासुपूज्य स्वामी की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख प्रतिष्ठा स्थान—पंचायती मंदिर, लस्कर-वालियर

चि. सं. १५५९ वेशाख विद १ शनिवार । पार्वनाथ प्रतिमा पर उन्कीणं स्रेस प्रतिष्ठा स्थान —अणितनाथ देससर, शेख नो पाड़ो, अहमदाबाद स्रोतिकार (खार्च) द्वारा प्रतिष्ठापित उपरुक्त प्रतिमाओं का विवरण —

वि. सं. १५५२ (तिथि विहोन प्रतिमा लेग्न) प्र चन्द्रप्रभ स्वामी को चौबोसी पर उत्कीण लेख प्रतिष्ठाः स्थान—विस्कलाव विज्ञानल्य, चौकसीनी पोल, संभात वि. सं. १५५५ ज्येष्ट विद १ जुकबार प्रशित्वा पाली वि. सं. १५६५ माह (भाष) सुदि १५ गुकबार प्राली मृत्युवत स्वामी की प्रतिमा का लेख प्रतिष्ठा स्थान—सुपाइनीया विसालय, ययपुर

चि. सं. १५७२ वेशास पुढि पंचमो सोमवार° शान्तिनाय प्रतिमा पर उत्कीणं लेख प्रतिष्ठा स्थान—आदिनाय जिनालय, दिलवाडा, आब्

मृति कंवनसागर—सनुञ्जवगिरिराजवर्धन, लेकाक्ट्र ४४९

२. माहर, पूर्वोक्त, माग २, लेखाङ्क १३८३

मृति बुद्धिसागर, पूर्वोक्त, भाग १, लेखाङ्क १०४१
 वही, भाग २, लेखाङ्क ७९२

५. मृति जिनविजय-पूर्वोक्त, माग २, लेखाङू ३८५

नाहर, पूर्वोक्त, माग २, लेखाक्ट ११९०

७. वही, भाग २, लेखाङ्क १९९२

वि. सं. १५७२ वैद्याख सुवि पंचमी सोमवारे धातु प्रतिमा पर उत्कीणं लेख प्रतिष्ठा स्थान—जैन मंदिर-नाणा

वि. सं. १५५० मे रचित सागरदत्तरक्ष<sup>२</sup> के रचयिता यही शान्तिसूरि (चतुर्य) माने जा सकते हैं।

**ईश्वरसरि** (पंचम) द्वारा प्रतिष्ठापित उपलब्ध प्रतिमाओं का विवरण--

वि. सं. १५६० ज्येष्ठ वदि ८ बुधवार १ विमलनाथ की प्रतिमा पर उल्कोणं लेख प्रतिष्ठा स्थान-पार्श्वनाथ देरासर, नाडोल,

बि. सं. १५६७ (तिथि विहीन लेख)° विमलवसही की दीवाल पर उत्कोण लेख

वि. सं. १५८१ पौष सुदि ५ शुक्रवार<sup>४</sup> अजितनाथ की प्रतिमा पर उत्कीर्ण लेख

स. १५८१ वर्षे पोष सुदि ५ शुक्रदिने उ॰ श्रीसोद्या गौत्र गोत्रज्ञा वायण सा॰ पद्मा भा॰ चांगू पु॰ दासा भा॰ करमा पु॰ कमा अवाई लावेता पातिः स्वश्रेयमे श्री अजितनाय विवं का॰ प्र० श्री संदेर गणे कवि श्री ईश्वरसरिभिः॥ श्री॥ श्री वित्रकटवर्गे।

वि. सं. १५९७ वैशाख मृदि ६ शुक्रवार श्रिकाय की प्रतिमा पर उत्कीण छेख प्रतिष्ठा स्थान—जैनमदिर, नाडुलाई

ईश्वरसूरि (वंबस) ने अपने गुरु द्वारा प्रारम्भ किये गये साहित्यसर्जन की परम्परा को जीवन्त बनाये रखा। इनके द्वारा रचित **छिलाङ्गबरिश** (रचना काल वि. स. १५६१)\*, श्रीपालबीषाई (रचनाकाल वि. स. १५६४)\* एव **पुनिश्वरिश** (रचनाकाल वि. सं. १५८१)

१ मृति जयन्तविजय, आवृ, भाग ५, लेखाङ्क ३५८

देसाई— मोहनलाल दलीचन्य—जैन साहित्यनो संक्षिप्त इतिहास, पृ० ५२६ एवं जैन गूजंर कविजो, भाग १, पृ० ९१

३. मुनि बुढिसागर-पूर्वोक्त, माग १, लेखाङ्क ४५३

४. आवृ, माग२, लेखाङ्क ५९

५. नाहर, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाकू १४१६

६ मृनि जिनविजय, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाकू ३३६

जैन गूर्जर कविओ (मोहनलाल बलीचन्द देखाई) द्वितीय सस्करण—संपा॰ डा॰ अयुग्त कोठारी माग १, पु॰ २२०

८. वही, पू॰ २२२

आदि<sup>9</sup> ३ रचनार्ये वर्तमान में उपलब्ध हैं। सुमित्रचरित्र से ज्ञात होता है कि उन्होंने कीषविचार विवरण; वट्भावास्तोत्र (सटीक); निवसेनमृनिगीत; यद्योभद्रसूरिप्रवन्य; मेदपाटस्तवन आदि की भी रचना की थी। ये रचनार्ये आज अनुपलब्ध हैं।'

वि. सं. १५९७ में ईश्वरमूरि (चतुर्य) के प्रश्चात वि. सं. १६५० में शान्तिसूरि के शिष्यों नयकुञ्जर और हंसराज द्वारा धर्मधोषागच्छीय राजवल्लभ पाठक द्वारा रचित **भोजवरित्र** की प्रतिलिपि तैयार करने का उल्लेख मिलता है।

वि. सं. १६८९ का एक लेख, " जो पार्श्वनायिजनालय में स्थित पुण्डरीकस्वामी की मूर्नि पर उन्कीण है, भी संदिराज्छ से ही सम्बन्धित हैं । परनु इसमे प्रतिष्ठापक आचार्य का नाम नही मिलता है। इसके पश्चात वि. सं १७२८ और वि. सं. १७३२ के प्राप्त अभिलेख भी सन्देरगज्छ सं ही सम्बन्धित है। इनका विवरण इस प्रकार है—

वि. सं. १७२८ वैशाख सुदि १४४ देहरी का लेख लूणवसही, आवू

वि. सं. १७२८ वैशाख सुदि ११, व देहरी का लेख, लूणवसही, आबू

वि. सं. १७२८ वैशाख सुदि १५,° देहरी का लेख, लूणवसही, आवू

वि. सं. १७३२ वैशाख सुदि ७ , जैनमंदिर, छाणी

इस प्रकार यह स्पष्ट रूप से परिलक्षित होता है कि १६वी शताब्दी (विक्रमी) के पश्चात ही इस गच्छ का गौरवपूर्ण इतिहास समाप्त हो गया, तथापि १७वी—१८वीं शताब्दी तक इसका स्वतन्त्र अस्तित्व बना रहा और बाद में यह तपागच्छ में विलीन हो गया।

( देखें—तालिका पृ० २१६-१६७ )

जैन गुजंर कविओ ( द्वितीय संस्करण ), भाग ', प० २१९

२. बही, पृ॰ २१९

Ratalogue of Sanskrit & Prakrit Manuscripts. Muni Shree Punya Vijayjis Collection; Ed A. P. Shah, Vol II, No—4936

४. नाहर, पूर्वोक्त, भाग २, लेबाङ्क १९६२

५. मुनि जयन्तविजय, बाब, भाग २, लेखाङ्क ३०९

६. वही, भाग २, लेखाङ्क २९३

७. वही, भाग २, लेखाङ्क २९१

८. मुनि जिनविजय, पूर्वोक्त, भाग २, लेखाङ्क ५४०

९. त्रिपुटी महाराज—जंन परम्परानो इतिहास, भाग १, पृ० ५५८-६९

# यतोभग्नसूरि (संडराज्छ के महाप्रभावक आचायो इन्होंने संवंत् १०३६/ई० सत् ९८२ में पार्थनाथ को प्रतिमा प्रतिष्ठापित की जो वर्तमात में करेड़ा (प्राचीन करहेटक) में स्थित पार्ख्यनाथ साहि ियक और अभिलेखोय साक्यों के बाघार पर निर्मित संडरगच्छीय आचार्यों के परम्परा की तालिका रिवरसूरि (प्रथम) [संडेरगच्छ के आदि आचायै]

जिनाल्य मे प्रतिष्ठित है ।]

त्यामाचार्य [यशोभद्रसूरि के शिष्य]

] इनके उपदेश से वि. सं. १३२४ में महावीर-चरित्र की प्रतिस्थिपि तैयार की गयी। गालिभद्रसूरि (प्रथम) [बि सं.११८१-१२१५ प्रतिमालेख] सुमतिसूरि (प्रथम) [बि. सं. १२३७-१२५२ क्षांतिंसूरि (प्रथम) [बि. स. १२४५-१२९८ द्यालिसूरि (द्वितीय) [बि. स. १३३१-४५ मुमतिसूरि (द्वितीय) [बि. सं. १३३८-८९ ईम्बरसूरि (द्विनीय) [बि. स. १३०७-१७

यातिसूरि ? [इनके बारे मे कोई उल्लेख नहीं मिलता है] ईम्बरसूरि (नुतीय) [बि. सं. १४१७-१४२५ प्रतिमालेख ] ] इनके शिष्य विनयचन्द्र ने बि. सं. १४७९ में

:

शालिंसूरि (तृतीय) [बि. सं. १४२२-१४४६ सुमनिसूरि (तृतीय) [बि. सं. १४४२-१४६९ शांतिसूरि (तृतीय) [वि. सं. १४७२-१५०६

गरिषाण्डपर्वं की प्रतिलिपि तैयार की

शिवप्रसाव

```
[जि॰ सं॰ १७२८ एवं १७३२ के प्रतिमालेखों में भी प्रतिमा प्रतिष्टापक
आचार्यया मुनिका उत्लेख नहीं]
                                                                                                                                                                                                                                                                   लसिताङ्गचरित, श्रीपालचौपाई, सुमित्रचरित्र आदि के रचयिता
शालिसूरि (पंजम्) [कोई प्रतिमा लेख प्राप्त नहीं]
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  शांतिसूरि (पंचम ) [
| इनकेदो क्रियों नयकुङ्जर और हंमराज ने बिठ सं० 9६५० में भोजवारित
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      वि॰ सं॰ १७३२ के परवात् इस गच्छ का कोई भी साहित्यिक अथवा आभिलेखिक विवरण
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          [ वि सं १६८९ प्रतिमालेख है परन्तु किसी मुनि / आचार्य का उल्लेख नही
                                                                                                                                                                                               [ वि॰ स॰ १५५० में सागरबस्तरास के रचियता ]
ईरबरसूरि ( पचम ) [ वि॰ स॰ १५६०-१५९५ प्रतिमालेख ]
ईध्वरसूरि ( चतुर्थ ) [ वि॰ सं॰ १५१३-१५१९ प्रतिमा छेख ]
                                                        शालिसूरि ( चतुर्य ) [ वि॰ सं॰ १५१९-१५४५
                                                                                                                                                                 सातिसूरि ( चतुर्य ) [ वि॰ स॰ १५५२-१५७२
                                                                                                            पुमतिसूरि ( चतुर्ष ) [ वि० सं० १५४५-१५५९
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             की प्रतिखिष की
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           मुमतिसूरि ( पत्रम ) [
```

# सूत्रकृतांग में विणित कुछ ऋषियों की पहचान

#### डॉ॰ अरुणप्रताप सिंह

सुनकृताग जैन अग साहित्य का द्वितीय प्रत्य है। प्राचीनता एव विषय के दृष्टिकोण से इसका सहत्वपूर्ण स्थान है। इसका प्रवस भृतत्कत्य आचाराग एव ऋषिभाषित के समान प्राचीन है। सुन्नकृताग से मुख्यत दर्शन मध्यत्यी वर्णन है जिनमें जैन एव जैनेतर-दोनों परम्परा के मतों का उल्लेख कि यातें स्पाट होता है कि मुनकृतागकार का मुख्य उद्देश अन्य मतो का खण्डन एव जैन मन का मण्डन करना है। इसी सदर्भ मे सुन्नकृतांगकार कुछ ऋषियों का उल्लेख करता है। इनमें निम विदेही, रामपुत्त, बाहुक, नारायण, असिन देवल, हैंगथन एव पारावर मुख्य है। इन ऋषियों के सम्बन्ध में यह कहा गया है कि इन्होंने सचित्त जल, हरे बीजों का सेवन करते हुए भी सिद्धि को प्राप्त किया था। इनका उल्लेख जैन धर्म से इतर ऋषियों के रूप में किया गया है क्योंकि जैन धर्म से सामाया नियम के अनुसार इनका सेवन एक मुनि के लिए निर्मिद्ध है। फिर भी इन ऋषियों के लिए अनेक प्रसासुचक बच्चों का प्रयोग किया गया है। इनके लिए प्रकृत महापुक्स, तथोधन, महार्थ, सिद्ध को प्राप्त स्वा

यहाँ यह प्रक्त विचारणीय है कि ये ऋषि मात्र पौराणिक है या इनकी ऐतिहासिकता सिद्ध की जा सकती है। इनकी ऐतिहासिकता सिद्ध करने के लिए यह आवश्यक है कि इनका उल्लेख अन्य प्रन्यों से प्राप्त हो। पूरे भारतीय साहित्य का अवलोकन करने से हर एपट होता है कि इन ऋषियों का उल्लेख न केल्स सुनकृताग एव अन्य अने सन्यों मे हुआ है अपितु वैदिक एव बौद्ध साहित्य में भी इनका उल्लेख प्रचृत्ता से प्राप्त होता है।

भारतीय साहित्य में इन ऋषियों का उल्लेख, जहाँ तक मैं खोज कर सका हूँ, निम्न प्रकार से हैं—

१. आहसु महाणुरिमा पुष्टि तस्तरवीषणा। उद्याग निद्धासकता तत्त्व मदो विसीयित ॥ अभूविया नमी विदेशी रामगुले या पुरिवा। बाहुए उदय भोजजा तत्त्र तात्रायको रिली ॥ आमिले देवले वेब दीवायम महारिमी। पारासरे दर भोच्या बीयाणि हरियाणि य ॥ एते पुष्ट महाणुरिया आहिता २० मसता। भोच्या बीबोदिय गिरा इति वेश्वसणुरमुख ॥ सुन्वकृताय, १/३/४/९-४ (स. असर मृति, आस्यज्ञान पीट, माणमा)

निष विषेशे - ऋषि निम का उल्लेख सूत्रकृताय के अतिरिक्त अन्य जैन प्रत्य, वैदिक तया बौद्ध साहित्य में भी प्राप्त होता है। तीनो परम्पायों में इन्हें विदेह, मैथिल और राजिष कहा गया है। बौद्ध धर्म के जातक साहित्य में मि का उल्लेख प्रत्येक गया है। बौद्ध धर्म के जातक साहित्य के एक प्राचीन प्रत्य उत्तराध्ययन में भी निम का उल्लेख प्रत्येक गया है। वैत्य साहित्य के एक प्राचीन प्रत्य उत्तराध्ययन में भी निम का उल्लेख प्रत्येक बुद्ध के रूप में हुआ है। इसमें निम के त्यांग का उल्लेख करते हुए कहा गया है कि उन्होंने अपने सभी सम्बन्धियों एव मिथिला नगरी को छोड़कर अभिनिक्कमण किया। रेजिष (रायरिसी) के रूप में प्रसिद्ध निम को क्रोध, मान, माया, लोभ को बता में करने वाला कहा गया है। 'निम की शिक्षाओं का सार यह है कि मनुष्य को अपने अन्दर ही युद्ध करना चाहिए तया वाच हिस्यों, चार कथायों (क्रीध, मान, माया, लोभ) को जीतना चाहिए। अपने से अपने को जीतकर ही सच्चा सुख प्राप्त होता है। 'विदिक साहित्य के ग्रंय महाभारत में निम का उल्लेख उत्तराध्ययन के समान ही हुआ है। महाभारत में दिन मानिप का उल्लेख उत्तराध्ययन के समान ही हुआ है। महाभारत में निम का उल्लेख उत्तराध्या है तथा प्रत्येक निम का श्रेणी में हुआ है जिन्होंने जीवन में कभी मास का सेवन नहीं किया था। '

महाभारत में एक अन्य निर्मिका भी उल्लेख प्राप्त होता है। इन्हें महाँच दत्तात्रेय का पुत्र कहा गया है। 'परन्तु इनकी समता सूत्रकृताग एव उत्तराध्ययन में वर्णित निर्मिसे नहीं की जा सकती। मिथिका नरेश के रूप में निर्मितीनों परम्पराओं में मान्य है।

रामपुत्त सूनकृताग की कुछ प्रतियों में रामपुत्त का वर्णन रामगुत्त ( रामगुत्त ) के रूप में हुआ है। रामगुत्त प्रसिद्ध गुत्त सम्राट् सपुद्रगुत्त का पुत्र तथा चन्द्रगुत्त विक्रमादित्य का अपन था। प्राप्त प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि यह एक जैन धर्मावलम्बी नरेश था। इसका शासन अत्यन्त अत्य था तथा अन्त अत्यन्त दुख्द। परन्तु यदि हम इसे रामपुत्त मानकर सिद्ध प्राप्त करने वाले अन्य ऋषियों की श्रेणी में रखते है तो हमारे सामने अनेक कठिनाइयौं उपस्थित हो जाती है। अयम तो यह मिक मुनकृतांग को हम चतुर्थ-पञ्चम शताब्दी में ले आना पर्देश प्रमाण से स्वार्ट कि सुनकृतांग को हम चतुर्थ-पञ्चम शताब्दी में ले आना पर्देश प्रमाण से स्वार्ट में हम सुनकृतांग को हम सुन्ध स्वार्ट प्रमाण से साम हो हो सुनकृतांग को यह प्रमाण सुन्द स्वार्ट में हम सुनकृतांग को साम हो हम सुनकृतांग को स्वार्ट स्वार स्वार्ट स्वार्ट स्वार्ट स्वार्ट स्वार्ट स्वार्ट स्वार्ट स्वार्ट स्वार्ट स्वार स्वार्ट स्वार्ट स्वार्ट स्वार स्वार्ट स्वार्ट स्व

मिहिल मपुरजणवय, वलमोगह च परियण मध्य चिच्चा अभिनिक्चनो, एगन्तमिहिट्ठओ भगव उत्तराध्ययन, पुढ

२. वही, ९।५६

अप्पाणमेव अप्पाण, जइता मुहमेहए दुण्जय चेव अप्पाण, मब्ब अप्पे जिए जिय वही, ९१३५, ३६

प. महाभारत, आदिपर्व १।२३४

५ वही, अनुनासिक पर्व, ११५।६५

६. वही, अनुनासिक पर्व ९१।५

सम्राट् रामगुप्त के बारे में हमे जो जानकारी उपलब्ध है, उसमे उसे कही भी सिद्धि प्राप्त करने वाला नहीं बताया गया है। रामपुत्त को रामगुप्त मानने की त्रुटिया तो भूलवश या अक्सरों के ज्ञान के अभाव मे हो गई प्रतीत होती है।

सूत्रकृतांग मे जिस रामपुत्त का वर्णन है, वह मझाट नहीं वरन् अहंन् ऋषि रामपुत्त है। रामपुत्त के बारे में हमें जैन एव बौद्ध दोनो स्रोतों से विस्तृत जानकारी प्राप्त होती है। ऋषिभाषित में जो स्पष्टत एक प्राचीन ग्रन्थ है, रामपुत्त सम्बन्धी एक अलग अध्याय ही है। रामपुत्त की जो क्षित्राएँ हससे बाँगत है उससे रामपुत्त अपने समय के एक महान् विन्तक ऋषि प्रतीत होते हैं। ऋषिभाषित के अतिरिक्त स्थानाग 'एव अनुत्तरोपपानिक' भी रामपुत्त का उल्लेख करते हैं। सूत्रकृताग के अतिरिक्त स्थानाग की सूचना के अनुसार अन्तकृद्दशा की प्राचीन विषयवस्तु में एक रामपुत्त नामक अध्ययन था जो वर्तमान अन्तकृद्दशा में अनुपत्तक्य है। सम्भवतः इस अध्ययन में रामपुत्त के जीवन एव उपदेशों का सकलन रहा होगा। '' सूत्रकृताग और ऋषिभाषित दोनों से ही यह सिद्ध हो जाता है कि रामपुत्त मुक्त. निर्मंत्व परम्परा के नहीं थे, फिर भी उसमें उन्हें सम्मानपुर्ण स्थान प्राप्त था।''

अहँत् रामपुत्त का वर्षन प्राचीनतम बौद्ध साहित्य में प्राप्त होता है। पालि साहित्य में रामपुत्त का पूरा नाम उद्दक रामपुत्त दिया गया है तथा यह बताया गया है कि रामपुत्त महात्मा बुद्ध के ज्येग्द थे। स्वय जान की सोच में महात्मा बुद्ध जब गृह-त्याग करते है तो उनकी मेट रामपुत्त से होती है। महात्मा बुद्ध रामपुत्त का खिष्य वनकर उनसे ध्यान की प्रक्रिया सीखते हैं। पूर्ण ज्ञान प्राप्त करते के पदचात बुद्ध रामपुत्त को अध्यात्म विद्या का सत्यात्र ज्ञानकर उन्हें उपदेश देना चाहते हैं परन्तु तब तक रामपुत्त की मृत्यु हो चुकी रहती है।

उपर्युक्त तथ्यों से यह भी स्पष्ट होता है कि रामपुत्त महावीर एव बुद्ध के समकालीन एक ऐतिहासिक ऋषि थे जो ध्यान पद्धति की अपनी विशिष्ट प्रणाली के लिए प्रसिद्ध थे। दुर्भाग्यवश वैदिक साहित्य से हमे अभी तक रामपुत्त के बारे मे कोई जानकारी प्राप्त नही हो सकी है।

बाहुक---सूत्रकृताग में बाहुक का भी अहंत् ऋषि के रूप में उल्लेख किया गया है। जैन, बौद्ध एव वैदिक तीनों स्रोतों से हमें बाहुक के बारे में जानकारी प्राप्त होती है।

ऋषिभाषित, २३वा अध्याय

२ स्थानाम, ७५५

३. अनुत्तरोपपातिक, ३।६

४. ऋषिभाषित एक अध्ययन, पृ० ६१-६२ ( लेखक-डॉ० सायरमल जैन, प्रका०-प्राकृत भारती अकादमी, जयपुर, १९८८)

<sup>4.</sup> Dictionary of Pali Proper Names, Vol. 1, PP. 382-83
(Ed. J. P. Malal Sekhar, 1937)

ऋषिभाषित के १५वं अध्याद में बाहु ह के उपदेशों का सकलन है। ऋषिभाषित एव सूत्रकृताय के अतिरिक्त कालान्तर के प्रत्यो-नूत्रकृताय चूणि ' एवं श्लीलाकावार्य की सूत्रकृताय वृत्ति में भी बाहुक का उल्लेख प्राप्त होता है। इन सारे सन्दर्भों में बाहुक एक सम्मानित ऋषि के रूप में प्रस्तुत है। बाहुक की मूल शिक्षा जो हमे ऋषिभाषित में प्राप्त होती है, वह नृष्णा (भावना) एव ससार के त्याग से सम्बन्धित है। बाहुक के अनुसार केवल वही व्यक्ति मोक्ष मार्ग की और निल्कटक होकर प्रयाण कर सकता है जिसने अपनी नृष्णाओं को जीन लिखा है इसके विपरीत नृष्णाओं से पराजिन व्यक्ति नरकगामी बनता है। स्पष्टतः बाहुक अनासक्त भाव में निग्ये हुए काम पर बल देते है और कहते है कि निष्कामभाव से किया हुआ कमें ही मुक्तिप्यवामी होता है।

बौद्ध साक्ष्य बाहुक ऋषि का उल्लेख नहीं करने अपितु बाहिय दारुचीरिय नामक एक अहंत् ऋषि का बर्णन अवस्य करते हैं। 'अभुन्तर निकाय में बाहिय का उल्लेख एक ऐसे ऋषि के रूप में किया गया है जो सत्य का सख्य. साक्षात्कार कर लेना है। बौद्ध साहित्य में इस बाहिय को महात्मा बुद्ध का शिप्य कहा गया है।

जहाँ तक वैदिक साहित्य में बाहुक के वर्णन का प्रवन है, इसमें बाहुवक्त नामक ऋषि का उल्लेख मिलता है। इम्मेद के कुछ मन्त उनके द्वारा प्रस्कृदित बताए जाते हैं। इमके अतिरिक्त अन्य कोर्ट मुक्ता हम बाहुक ऋषि के बारे में नहीं पाने, जिसकी समता हम जैन एवं बोद्ध प्रत्यों में वर्णन बाहुक या बाहित्य से कर मके। महाभारत में एक बाहुक का नामोल्लेख अववय हुआ है, परन्तु एक योडा के रूप में। महाभारत के वनपर्व में सहाराजा नल को भी बाहुक कहा गया है जब वे छच वेश में अयोध्या नरेश रिपवणं के यहाँ थे। एक बाहुक नामधारी नाग का भी उल्लेख महाभारत में प्राप्त होता है जो जन्मेजय के सर्पयक्त में दश्ध हो गया था। हम निक्य ही बाहुक नामधारी इन पुरुषों का बाहुक ऋषि से सम्बन्ध स्थापिन नहीं कर सकते।

उपर्युक्त तथ्यों से यह सम्भावना प्रबन्ध दिखाई पड़ती है कि सुत्रकृताग एव ऋषि-भाषित में बर्णित बाहुक गीतम बुद्ध के शिष्य बाहिय ही है। ऋषिभाषित में क्या गीतम बुद्ध एव उनके अनेक शिष्यों का वर्णन सम्मान के साथ किया गया है। बाहुक को जो शिक्षाओं ऋषिभाषिन में बर्णिन है, वे बोद्ध धर्म की शिक्षाओं के अनुरूप है। बौद्ध धर्म में पुर्व्यों का मूल कारण नृष्णा माना गया है और ऋषिभाषित में बाहुक नृष्णा के परिहार की हो बात

----

मूत्रकृतागचूणि, पृ० १२१

२ मूत्रकृताग शीन्त्राक टीका, पृ**० १**५

३. इनिभानियाइ, पु०२७

Y. Palı Proper Names, Vol. II, PP. 281-83

५. महाभारत की नामानुक्रमणिका पृ०२९६

६. महाभारत, वनपर्व, ६६।२०

७. वही, आदिपर्व, १७३।१३

करते हैं। इच्छाका दमन तथी सम्भव है जब हम तृष्णासे मुक्त हो। ऋविभाषितं में बाहुक को इच्छासे रहित होने का उपदेश देते हुए प्रस्तुत कियागया है।'

नारायण - निम, रामपुन एव बाहुक के समान नारायण का भी उल्लेख एक अहें त् ऋषि के रूप में मूत्रकृताम में हुआ है। मूत्रकृताम के समान ऋषिभाषित में भी उन्हें अत्यन्त समान के साथ प्रस्तुत किया गया है। ऋषिभाषित में नारायण की जो शिक्षाएँ सकलित हैं, वे मुख्यत क्रीध के निरसन के मन्त्रध्य में है। उपमाओं के माध्यम से क्रीध की भयावह प्रकृति को समझाने का प्रयास किया गया है। नारायण ऋषि के अनुसार अग्नि को शान्त किया जा सकता है, परन्तु क्रीध की अग्नि को शान्त करना असम्भव है। अग्नि तो केवल इसी जीवन को नट्ट करती है परन्तु क्रीध की अग्नि तो भविष्य के कई जन्मों को नष्ट कर देनी है। अतः मोझाभिकाशी व्यक्ति को क्रीधानि का निरसन करना चाहिए।

वैदिक साहित्य में नारायण का उल्लेख एक देव के रूप में हुआ है। महाभारत में एक नारायण ऋषि का उल्लेख मिलता है जिन्होंने बढ़िकाश्रम में बार हजार वर्षों तक तपस्या की थी। महाभारत के जान्ति पर्व में भी नारायण का उल्लेख मिलता है। यहाँ ऋषि नारायण को देवल ऋषि के साथ आध्यात्मिक चर्चा करते हुए प्रस्तुत किया गया है। '

बौद्ध साहित्य मे नारायण ऋषि का मुझे कोई उल्लेख नही प्राप्त हुआ।

उपर्युक्त तथ्यो से स्पष्ट होता है कि नारायण ऋषि वैदिक परम्परा के प्रतिनिधि धे जिनकी तपस्या के कारण विशेष स्थाति थी।

असित देवल - मूत्रकृताग में उल्लिखन ऋषि असित देवल अपने समय के विस्थात ऋषि प्रतीत होते हैं। इनका उल्लेख जैन, बीद एवं वेदिक नीनो परम्पराओं में विस्तार से प्राप्त होता है। मूत्रकृताग में निद्धि प्राप्त करने वाले ऋषियों में इनकी गणना की गई है, ऋषिमाधिन भी इन्हें अहंत् ऋषि कहकर बिपुल सम्मान देता है।

ऋषिभाषित के तीसरे अध्याय में विस्तार से इनकी शिक्षाओं का वर्णन है। असित देवल को सभी प्रकार की इच्छाओं, भावनाओं एव राग के निरसन की विक्षा देते हुए प्रस्तुत किया गया है। ये क्रोध एव इच्छा को जीतने का उपदेश देते है क्योंकि इनको जीतकर हो कोई व्यक्ति मोक्षपथ की ओर प्रयाण कर सकता है। नारायण ऋषि के ममान इनके भी उपदेश का सार यह है कि सामान्य अनि को नो शान्न किया जा मकता है परन्तु राग की अभिन को शान्त करना अस्पन्त ही दुष्कर है।

अकामण् कालगण्, सिद्धि पत्ते अकामण् इसिभासियाइ, पृ० २७

२. वही, अध्याय ३६

३. महाभारत, वनपर्व, ७३।३३९

४ वही, शान्तिपर्वं, ३३।१३-१५

५ इमिभामियाइ, तीसरा अध्याय

जैन परम्परा के समान बौद्ध परम्परा भी असित देवल से परिचित है। सिन्सम निकाय में अस्सलायण सुत नामक एक अलग सुत है' जिसमें आस्वलायन के उपदेशों को सक्तिलत किया गया है। इस सुत में असित देवल को बाहाणों के झठे अहकार से दूर होने को जपदेश देते हुए प्रस्तुत किया गया है। उनके उपदेश का मुल सार यह है कि कोई व्यक्ति जाति से नहीं अपितु कमें से श्रेष्ठ होता है। इन्द्रिय जातक में भी असित देवल का उल्लेख है। इस जातक में असित का नारद ऋषि के साथ वार्तालाय वांगत है। इसमें यह उल्लेख है कि सारद वार्तक में असित वेवल का उल्लेख है कि साथ वार्तालाय वांगत है। इसमें यह उल्लेख है कि नारद एक गणिका के प्रेमजाल में फूस गये। इसी सम्बन्ध में असित देवल द्वारा नारद को प्रतिवोधित करने का उपदेश मकलित है।

देदिक परम्परा में अमित देवल एक महान् ऋषि के रूप में वर्णित है। महाभारत के आदि पर्य में कहने महान् तपस्वी कहा गया है। देशी पर्व में महाजानी, हर्ष एवं क्रोध से रहित जैपीषव्य भूनि में सनता के विषय में असित देवल का वार्तालाप वर्णित है। जनमें अयं के सर्पस्त में जिन ऋषियों एवं महासाओं ने भाग लिया था, उनमें असित देवल का भी नाम आता है। महाभारत के अधिकांश स्थलों में असित देवल नान्य के माथ उपस्थित है। राजा युधिप्रिटर के अभिषेक काल में भी ये नारद के साथ उपस्थित थे। वार्तिलाप वर्णित नारद के साथ प्राणियों की उन्पत्ति एवं विनाश मनस्थी प्रक्रम पर इनका वार्तालाप वर्णित है। ये नारद को उपदेश देते हुए कहते हैं कि पुष्य और पायों के क्षय के लिए जानयोंग को माधन बनाना चाहिए। पर्नाहित में असित देवल एक वृद्ध एवं बृद्धिमान् ऋषि के रूप में वर्णात है। जिन प्रकार सुत्रकृताम में असित देवल को सचित्त कल एवं बीजों का सेवन कन्ये हुए सिद्धि प्राप्त करने वाला कहा गया है। असित देवल को सहस्त धर्म का आश्रय लेकर तपस्या करने वाला कहा गया है। असित देवल को सहस्त प्रमान कहा गया है। असित देवल को स्वर्ण प्रतिहिद्य, महातपस्वी तथा सबके प्रति समान भाव रखने वाला कहा गया है। असित देवल को स्वर्ण प्रतिहिद्य, महातपस्वी तथा सबके प्रति समान भाव रखने वाला कहा गया है। असित देवल को स्वर्ण प्रतिहिद्य, महातपस्वी तथा सबके प्रति समान भाव रखने वाला कहा गया है। असित देवल को स्वर्ण प्रतिहिद्य, महातपस्वी तथा सबके प्रति समान भाव रखने वाला कहा गया है। असित देवल को स्वर्ण प्रतिहिद्य, महातपस्वी तथा सबके प्रति समान भाव रखने वाला कहा गया है। असित देवल को स्वर्ण प्रति स्वर्ण प्रति स्वर्ण का स्वर्ण प्रति समान भाव रखने वाला कहा गया है। असित देवल को स्वर्ण प्रति स्वर्ण प्रति स्वर्ण प्रति स्वर्ण प्रति स्वर्ण प्रति स्वर्ण का स्वर्ण प्रति समान भाव रखने वाला कहा गया है। असित देवल को स्वर्ण प्रति स्वर्ण प्रति स्वर्ण स्व

<sup>9.</sup> मज्ज्ञिम निकाय, २।५।३

<sup>2.</sup> Pali Proper Names, Vol. I, P. 210

<sup>⋾.</sup> महाभारत, आदिपर्व, १।१०७

४. महाभारत, सभापवं ५३।१०

५. महाभारत, शान्तिपर्व, २७५।२

६ वही, शत्यपर्व, ५०।१

७. "धर्मनित्य शुचिदांन्नो न्यन्तदण्डा महातपा। कर्मणा मनमा वाचा नम् गर्वेषु वनुषु॥ अक्कोधनो महाराज तुर्व्यन्त्वासमस्तृति। व्रिवापिये नृत्ववृत्तियंश्वयन् सम्पर्वान्॥ काञ्चने नोष्ठमावे च समदर्गी महातपाः। देवानपृत्रव्यन्तियम्भविद्यां दिवे सह॥ बह्मचर्यत्तो नित्य मदा धर्मप्रायमा—वही, शृह्यपर्व ५०/६-५

तीनों परपराओं के साध्यों को देखने से स्पष्ट होता है कि असित देवल एक महान् धर्मपरायण ऋषि थे। ये वैदिक परपना से सम्बन्धित किये जा मकते हैं क्योंकि मुक्कतापकार इन्हें जैन गरंपरा से फिल एक ऐसे ऋषि के रूप में प्रस्तुत करना है किसने सचित जल आदि का सेवन करते हुए मोक्ष प्राप्त किया था। महाभारतकार भी असित देवल को गृहस्थ धर्म का पालन करते बाला महान् ऋषि बनाता है। समत्वभाव मवन्धी इनके उपदेश भी दोनों परपराओं में ममान रूप से बिला है। इसके अतिरिक्त असित देवल का नारद के साथ सबन्ध वैदिक एव बौद्ध दोनों परपराओं में प्राय समान है। तीनो परपराओं में इनके विचारों की समानता इनकी ऐतिहासिक उपस्थिति को पट करती है।

हैपायण जैन परपरा में मुत्रकृताग के अनिरिक्त अन्य प्रयो में भी द्वैपायण का उल्लेख मिलता है। ऋषिभाषित का प्र० वां अध्याय द्वैपायण से सर्वाध्यत है। उसके अति-रिक्त समवायाग, अंधापतिक एवं अन्तकृद्दागा में भी द्वैपायण की चर्ची है। सम-वायाग में द्वैपायण का उल्लेख भविष्य के तीर्थकरों में है। औपपातिक में इनका उल्लेख पिखाजक परपरा के सल्यापक के रूप में हुआ है तो अन्तकृद्दशा में द्वारका नगर के विध्वसक के रूप में हुआ है तो अन्तकृद्दशा में द्वारका नगर के विध्वसक के रूप में हुआ है तो अन्तकृद्दशा में द्वारका नगर के विध्वसक के रूप में हुआ के कारण ही मनुष्य कुषी होता है। इच्छा के कारण ही मनुष्य कुषी होता है। इच्छा के बावन और मृत्यु का कारण है तथा सभी बुराइयो की जड़ है। इच्छा रहित होना ही मोक्ष-पय की और प्रथम कदम है— यह द्वैपायण की शिक्षा का मूल मार है।

जैन परपरा के समान वैदिक परपरा में भी है पायण एक अत्यन्त प्रसिद्ध ऋषि के रूप में बॉणत है। महाभारत के आदि पर्व में इन्हें महिषि पराशर का सत्यवती से उत्पन्न पुत्र कहा गया है। दें दौरायण जिनका पूरा नाम कृष्ण द्वैपायण है, महाभारत के रचिवता कहें गये हैं। इसीलिये इन्हें सत्यवतीनन्दन व्यास भी कहा गया है। महाभारत में मोक्षधमें पर इनका विस्तृत उपदेश प्राप्त होता है। बात्तिपर्व में इनको काम, क्रोध, लोभ, मोह, भय और न्वयन को जीतने वाला कहा गया है।

बौद्ध साहित्य भी ऋषि द्वैपायण से पिन्चित है। इनके नाम के समस्य एक कष्ट्र दीपायण जानक प्राप्त होता है परन्तु इस जातक का कथानक द्वैपायण सम्बन्धी जैन एव वैदिक कथानक से भिन्न है। एक अन्य जातक में ऋषि द्वैपायण द्वारा द्वारका नगरी के नाश का उल्लेख हैं जिसके अनुमार द्वारका नगरी के विनाश के साथ ही जानदेव बचा का भी नाश हो

ममवायाम, मृत्र १५९

२ औपपातिक,सूत्र ३८

३ अन्तकृद्दशा, वर्ग २

<sup>¥.</sup> इसिभामियाइ, ४•/१-४

५. ''पराजरात्मजो विद्वान् ब्रह्मापि'' महाभारत, आदिपवं, १।'५५

६ वही, आदिपर्व, १।५४

७. बही, शान्तिपर्वं, २४०।४-५

जाता है। जातक की यह कहानी कुछ भिन्नता के साथ महाभारत के मौसलपर्व में दी गर्द है।

ऋषि द्वैपायण के द्वारा द्वारका एव साथ ही वासुदेव वश के नाश की कथा जैन, बौद्ध एव वैदिक तीनों परम्पराओं में समान रूप से प्राप्त होती है। अतः इस घटना पर हम सन्देह अपक्त नहीं कर सकते। महाभापत युद्ध के अत में द्वारका एव वासुदेव वश के नाश का जो भी कारण रहा हो, ऋषि द्वैपायण की सहभागिता उसमें अवस्य रही होगी।

पाराकार --पूर्वर्गणत ऋषियों के समान ऋषि पाराकार भी जैन परम्परा से भिन्न ऋषि के रूप में सूत्रकृतांग में वर्णित हैं। परन्तु सूत्रकृताग के अतिरिक्त अन्य किसी जैन ग्रन्थ में इनका उल्लेख प्राप्त नहीं होता।

बौद्ध साहित्य ऋषि पाराक्षर का वैदिक परम्परा के एक ऋषि के रूप मे उल्लेख करते हैं जो इन्द्रियों के निरोध का उपदेश दिया करते थे। मज्जिमनिकाय के इन्द्रिय भावना नामक सुत्त में इनके उपदेशों का विस्तार से उल्लेख किया गया है। इस सुत्त मे इन्हें परासरीय कहा गया है। बौद्ध साहित्य एक और परासरीय नामक विद्वान् ब्राह्मण का उल्लेख करते हैं जो राजगृह का निवासी या त्वसातीन वेदों में पारगत था। 'परासरीय द्वारा बौद्ध सघ में प्रवेश तथा अहंत पद प्राप्त करने का उल्लेख है।

वैदिक साहित्य में पाराक्षर के बारे में विस्तार से उल्लेख प्राप्त होता है। महाभारत में इन्हें महाभारत के रचयिता कृष्ण ढैपायण का पिता कहा गया है। महाभारत में इनके जो उपदेस सम्रहीत है, उनमें मुख्य रूप से इन्द्रिय सयम, क्षमा, ग्रैय, सत्तोष आदि मानवीय गुणों के विकास पर बल दिया गया है। पराजर के अनुसार ये गुण ही मनुष्य की मोक्ष प्राप्ति में सहायक बनते है। शानितपर्य में इनके द्वारा दिया गया स्वकमं का उपदेश अत्यन्त महत्त्व-पूर्ण है। मनुष्य अपने ही कमों को भोगता है, दूसरे के कृत कमों को नहीं।

हम देखते हैं कि जैन एव बौद्ध दोनों साहित्य पराशर को वैदिक परम्परा से सम्बन्धित करते हैं। मज्जिम निकाय के इन्द्रिय भावना सुत्त एव महाभारत में पाराशर के नाम से जो उपदेश समहीत है, उनमे प्राय. समानता है। जैन, बौद्ध एव वैदिक तीनों परम्पराएँ इनसे परिचित है। पाराशर वैदिक परम्परा के ऋषि प्रतीत होते हैं जो महाभारत काल के आस-पास रहे होंगे।

सूत्रकृताग में र्वाणत ऋषियों को पहचान करने का हमने यद्यासम्भव प्रयास किया। सूत्रकृताग में जिस प्रकार इन ऋषियों का वर्णन है, उनसे स्पष्ट है कि ये जैनेतर परम्परा से

<sup>9.</sup> Pali Proper Names, Vol. I, P. 501

२ महाभारत, मौसलपर्व, १।१९-२१

३ मज्झिम निकाय, ३।५।९*०,* पृ०६०९

V. Palı Proper Names, Vol. II, P. 190

५ महाभारत, जादिपर्व, १।५५, ६३।८४

६ वही, शान्तिपर्व, २९०।२०

सम्बन्धित थे। इन ऋषियों के उपदेश एवं विचार इतने लोकप्रिय थे कि सूत्रकृतागकार को उनका उदाहरण देना पड़ा। इन ऋषियों को अपनी आलोबना का पात्र बनाकर भी उनको महाला महिष्ण एवं सिद्धि प्राप्तकर्ता कहकर उनको महानता का सम्मान किया गया है। सूत्रकृताग में तो साम्प्रवारिक अभिनिवेश के दर्शन होते हैं, परन्तु इन यथ में भी प्राचीन प्रय ऋष्मि भाषित में इन ऋषियों को अत्यन्त सम्मान के साथ श्रद्धानुमन समर्पित किये गये हैं। यहां साम्प्रदायिकता की मन्ध्र भी नहीं है। जैन परम्परा के ममान बौद एव वैदिक परम्परा के प्राचीनतम साहित्य में इनके नामो का होना इनकी ऐतिहासिकता को स्वय प्रमाणित करना है।

ऐतिहासिक तथ्यों के निर्धारण में नितान्त वरनुपरक द्रिटकोण सम्भव नहीं है क्यों कि वैज्ञानिक उपकरणों की भ्रांति हम इस्ट्रै प्रयोगशाला में मिद्ध नहीं कर सकते। सम्राटी की भ्रांति इन ऋषियों की कोई राजिच्छां कित मुहा या अभिनेख भी प्राप्त नहीं होने जिससे इनकी ऐतिहासिकता निविवाद रूप से प्रमाणित की जा सके। टनकी ऐतिहासिकता को सिद्ध करने के लिए हमारे पास केवल साहित्यिक स्रोत ही उपलब्ध है। विभिन्न परम्पराओं के विभिन्न प्रयाज विकित्स या घटना पर एक द्रिटकोण या लगभग समान द्रिटकोण रखें तो हमें उस व्यक्ति या घटना की ऐतिहासिकता पर विस्वाम करना चाहिए क्यों कि उसकी प्रमाणिकता विभिन्न परम्पराओं के साक्ष्य दवन करते है।

सुनक्रतांग मे विणित ऋषियों के सम्बन्ध मे हम देखते है कि सैडानिक (धार्मिक) ग्रंब ऋषियों के उपदेशों एव विचारों के बारे में समान द्रांटकोंण रवन है। उदाहरणस्वरूप, अहंत् रासपुत का जो वर्षन हमें सुनक्रताण दर ऋषिभाषित में प्राप्त होता है प्रायः वहीं वर्षन बौद्ध सम्बाम में भी है। दोनो ही परम्पराएँ उन्हें ध्यान एव समाधि के क्षेत्र में अग्रणी मानती है। इसी प्रकार बहुँद असित देवल सम्बन्धी विवरण तीनों परम्पराओं में प्राय समान है तथा तीनों ही परम्पराएँ उन्हें ऋषि नारद से सम्बन्धन करती है। क्यांग द्रेपायण के सम्बन्ध में जैन, बौद्ध एवं वैदिक परम्परा के प्रत्य समान दृष्टिकोण न्यन है—ये उदाहरण यह सिद्ध करते हैं कि इन ऋषियों का ऐतिहासिक अस्तित्व या। अपनी महानना अपने विचारों की उदात्तता के कारण ही ये तीनों परम्पराओं में मान्य हुए। यद्यांप हम इनके निधि क्रम का निर्धारण नहीं कर सकते परन्तु यह अवस्य कह नकते हैं कि इन ऋषियों का अन्तित्व सहावीर एवं बुद्ध के पूर्व या समकालीन अवस्य रहा होगा।

प्रवक्ता, प्राचीन इतिहास श्री बजरंग महाविद्यालय सिकन्दरपुर, बलिया उ०प्र०

# ऋषिभाषित और पालि जातक में प्रत्येक-बुद्ध की अवधारणा

#### डॉ॰ दशस्थ सींड

जैनाचार्यों नं, विशेषकर स्वेतास्वराजार्यों ने बौद्धों की ही भाँति प्रत्येक बुद्धों की कल्पना की है और दोनों परम्पराओं में प्रत्येक बुद्ध ज आत्मिल्ड साधकों की सज़ है वो पृहस्य होते हुए किसी एक निर्मित्न से बोधि प्राप्त कर ले, अपने आप प्रवृत्ति हो और विनिम्न से बोधि प्राप्त कर ले, अपने आप प्रवृत्ति हो और विनत्त के विकेश सर्वा कर मोश्र लाभ करे। ' यविष दोनों ही परम्पराओं में प्रयोक-बुद्धों के यनत्त्र केनेक सर्वर्थ हैं, पर जैन परमरा में उनका विशेष उन्केख ऋषिभाषित एव उत्तराष्ट्रयम में प्राप्त होता है। बौद्ध महिल्य में तो प्रयोक-बुद्धों के अनेक सन्वर्ध है। यह तथ्य अपने आप में रोचक और महत्वपूर्ण है क्योंकि जहां ऋषिभाषित में प्राचीन ऋषियों के रूप में प्रत्येक-बुद्धों का उन्केख है और परम्परानुसार उन्हें अग्टिन्सिंग प्राप्त किसी महत्वपूर्ण हो का साम हावीर के सासनकाल का कहा गया है, ' वहीं पर जातकों में भी प्रयोक-बुद्धों की न परम्परा के इन दो महत्वपूर्ण स्वाओं से आहेश नया है। प्रस्तुत लेव का उद्देश्य बीद और जैन परम्परा के इन दो महत्त्वपूर्ण प्रत्यों में प्रयोक-बुद्ध की अवधारणा का जुलनात्मक अध्ययन है।

#### ऋषिभाषित (इसिभासियाइं)

जैन माहित्य में ऋषिभाषिन का सन्दर्भ नो बहुत पहले से ज्ञात था, परन्तु पहली बार यह ग्रन्थ ९९२७ में प्रकारा में आया । सफाति "इसिमासियाइ" त्रीषेक से इसका प्रसिद्ध जर्मन विद्यान डॉ० वान्येर शृत्रिय द्वारा मम्पादित सस्करण उपलब्ध है " और हाल ही में डॉ० सायर-मल जैन महोत्य ने इसका एक माराधिन अध्ययन भी प्रकाशित किया है।" यह रोचक है कि जहां देवेतास्वर जैन आगम प्रन्थों में ऋषिभाषित के सन्दर्भ प्राप्त होने हैं, वहीं प्रकीर्णक प्रन्थों में

पुष्ठ १४, वर्षी, जिनेस्त्र जैनेस्त्र सिद्धान्त कोश, भाग ३, सन्दर्भ "बुढ्ढ", जैन माहित्य का बृहद् रविहास, खण्ड ६, पुष्ठ १६० ।

जन साहत्य का बृहद् जाताम, लण्ड ६, पृष्ठ १६० पत्तेयवद्वमिसिया वीम नित्ये अस्टिठवोद्यसम्।

पामस्य य पण्य दम वीरस्म विलीणमोहस्य ॥

-- डिमिभानियाइ जैन, मागरमक ऋषिभाषित एक अध्ययन, वृष्ठ १९ भी द्रष्टब्य । २ शविग, वाल्थेर ( मम्पादक ) इनिभासियाइ ( एक०डी० (मरीज ४५ ).

एक और इस्टिटिट्यूट ऑफ डण्डोलाजी, अहमदाबाद, १९७४. यह ग्रन्थ लेखक के मूल जर्मन का भारतीय सस्करण है।

 जैन, सागरमल . ऋषिमापित एक अध्ययन (प्राकृत भारती पुष्प ४९) प्राकृत भारती अकारमी, जयपुर १९८८।

१ देखिए मठाक्येबर डिक्शनरी ऑफ पालि प्रापर नेम्स, सब्द २, पृष्ठ ९४, सन्दर्भ "वृच्चेकबुद्धं , पृमाल पञ्जीत (पील्टी०गुक्त सम्बरण)

उसकी गणना का उत्लेख भी मिलता है, और आवश्यक-निर्मुक्तिकार का इस प्रकार का कथन भी है कि उनकी ऋषिभाषित पर भी निर्मुक्ति रचने की योजना थी। वस्तुत. ऋषिभाषित उपक्षम्ब चैन बागम का अप नहीं है और क्षेताम्बर-दियाबर किसी भी परम्परा में इसे
स्थायी स्थान नहीं प्राप्त हुआ। है हैं आरम क्षेत्र में अति का यह अनुमान स्था प्रतित होता
है कि अपनी विकासशील प्रार्टिमक अवस्था में जैन परम्परा को विशुद्ध रूप से आध्यारिक्त
उपदेशों का ही सकलन होने के कारण ऋषिमाषित को अपने आगम में स्थान देने मे कोई बाधा
नहीं प्रतीत हुई होगी; परन्तु जब जैन संघ ने एक सुव्यवस्थित एव रूद परम्परा का रूप प्रहण कर
किया, तब उसके किये जस परम्पराओं के साधकों को आस्मवात् कर पाना कठिन हो गया।
क्षम्बद्ध एक प्रकोणेक प्रत्य के रूप में उसकी गणना की जाने लगी और उसकी प्रामाणिकता

ऋषिभाषित में ऋषि, परिवाजक, ब्राह्मण परिवाजक अहंत, ऋषि, बुद्ध, अहंत् ऋषि, बहुंत, ऋषि, बहुंत, ऋषि, बहुंत, ऋषि, बहुंत, ऋषि, बहुंत, ऋषि, बहुंत, ऋषि आदि विशेषणों से युक्त विशेष्म साधकों के वच्नों का उत्लेख हुआ है। इन विशेषणों में प्रत्येक-बुद्ध का अभाव है। पर यह उत्लेखनीय है कि ऋषिभाषित के अन्त में प्राप्त होने वाली सम्रहणी गाया। में एव ऋषिभण्डल में सभी को प्रत्येक-बुद्ध कहा या है और यह मी चर्चा है कि इनमें से २० अरिस्टिमि के, १९ पाइनेनाय के और शेष महाचरि के सासन काल में हुए। "सम्बायांग में ऋषिभाषित के महत्वपूर्ण उत्लेख में इन ऋषियों को 'देवलोक से

ऋषिभाषित की स्थिति के लिये विस्तार ने देले बृत्रिय द्वारा सम्पादित "इसिम्नामियाइ" का मृमिका भाग और जैन, सागरमल ऋषिभाषित —एक अध्ययन, पृष्ठ ९~४।

२. जैन, सागरमल : उपरोक्त, पृष्ठ १८-११।

१. वसेय बुद्धमितिणो बीस तिरमें अरिट्ठणेमिस्स । वास्तस य पण्यस्त बीरस्त विरोजमोहस्स ॥ १ ॥ वास्तस य पण्यस्त बीरस्त विरोजमोहस्स ॥ १ ॥ वास्त-अज्ञ्य-पुते अस्ति अपरिस-पुत्सति य ॥ १ ॥ सक्की अण्यम्याणि बाहुय महु सोरियाण विद्रविष्ठ । विरासकक्षेत्र आरिय उक्कण्यायी य तस्त्र य ॥ ३ ॥ यर्क्स प्राय य तस्त्र हिंगिरि अन्वह मयग वास्ता तेमो ॥ ४ ॥ वस्त्र प्राय य अद्याणे वा तीस्त तीमे ॥ ४ ॥ यासे पिने अच्ये इ स्वयं वद्याणे वा तीस्त तीमे ॥ ४ ॥ यासे पिने अच्ये इ स्वयं वद्याणे वा तीस्त तीमे ॥ ४ ॥ वासे पिने अच्ये इ स्वितार्थ वेच ॥ ५ ॥ तत्ते य दरणापे मोम यमे वह होई दर्गमे थ । विराप य स्वरणां वा तीम वा वेच इ स्वर्माणा ॥ ६ ॥ वे समणे य सहुणा चता विराप वेच इस्त्र व्यवाणे ॥ ६ ॥ वे समणे य सहुणा चता विराप वेच इस्त्र व्यवाणे ॥ ६ ॥ वे समणे य सहुणा चता विराप वेच इस्त्र व्यवाणे ॥ ६ ॥ वे समणे य सहुणा चता विराप वेच इस्त्र व्यवाणे ॥ ६ ॥ वे समणे य सहुणा चता विराप वेच इस्त्र व्यवाणे ॥ ६ ॥ वे समणे य सहुणा चता विराप वेच इस्त्र व्यवाणे ॥ ६ ॥ वे समणे य सहुणा चता विराप वेच इस्त्र व्यवाणे ॥ ६ ॥ वेच स्वर्म प्राप्त विराप वेच इस्त्र व्यवाणे ॥ ६ ॥ वेच स्वर्म प्राप्त विराप वेच इस्त्र व्यवाणे ॥ ६ ॥ वेच स्वर्म प्राप्त विराप वेच इस्त्र व्यवाणे ॥ ६ ॥ वेच स्वर्म विराप विराप वेच इस्त्र विराप विर

<sup>—</sup> हिसमासियाङ सबहिणी गाया परिश्रिष्ट।

अाचाराम-पूर्णि में ऋषियण्डल स्तव (इसियण्डल्प्ड) नामक ग्रन्स का उल्लेख है। इसमें
ऋषिमासित के अनेक ऋषियों एवं उनके उपदेशों का सकेत हैं, जो इस बात का परिचायक है कि ऋषिमण्डल का कृती ऋषिग्रासित से अवस्य अवस्यत था।

५. देखिए जैन, सागरमल : वही, पृ० १९ ।

दशरम गोड २५९

क्ष्युत" कहा गया है। वहाँ प्रत्येक-बुद्ध का कोई सन्दर्भ तो नहीं है, परन्तु उसी ग्रन्थ मे प्रक्रन-ब्याकरण की विषय-बस्तु का विवरण देते हुए यह कहा गया है— "इसमें स्वसमय और पर-समय के प्रवक्ता प्रत्येक-बुद्धों के विचारों का सकलन है।" चूंकि व्यविभाषित प्रक्तव्याकरण-दक्षा का ही एक भाग माना गया था, इसलिये उपर्युक्त कथन व्यविभाषित के व्यविधों के एटे. सक्य से "प्रत्येक-बुद्ध" होने का सकेत करता है। प्रत्येक-बुद्ध की सन्ना का स्पष्ट उस्लेख तो हमे व्यविभाषित के अन्त में प्राप्त होने वाली उम सम्बन्धी गाया में ही मिलता है जिसका अपर उल्लेख किया गया है।

ऋषिभाषित में कुल ४५ ऋषियों के वचनों का संकलन हैं देवनारद, वज्जीपूत्त, असित देवल, अंगिरस भारद्वाज, पुष्पशालपुत्त, वल्कलचीरी, कुम्मापुत्त, केतलीपुत्त, महाकाश्यप, तेत-लीपुत्र, मखलिपुत्त, जण्णवक्क (याज्ञवल्क्य), मेतेज्ज भयाली, बाहुक, मध्रायण, शौर्यायण, विदूर, वारिषेण कृष्ण, आरियायण, उत्कट, गायापतिपुत्र तरुण, गर्दभाल (दगभाल), रामपुत्त, हरिगिरि. अम्बड परिवाजक, मातञ्ज, वारत्तक, आईक, वर्ड मान, वाय, पार्व, पिग, महाशास्त्र-पुत्र अरुण, ऋषिगिरि, उददालक, नारायण (तारायण), श्रीगिरि, सारिपुत्र, सजय, द्वैपायण (दीवायण), इन्द्रनाग (इदनाग), सोम, यम, वरुण और वैश्रमण। देवनारद के उपदेश की विशेषता पवित्रता को मुक्ति का आधार मानना और जाने माने अहिसादि पाँच व्रतो के रूप मे ही शुद्धता की परिभाषा करना है। वज्जीपुत्त मोह को कर्म का मूरु स्रोत मानते थे और बीज तथा अकूर की भाँति जन्म-मरण चक्र की कल्पना करते थे। असित देवल के उपदेश में निवत्ति और अनासक्ति पर बल है। अगिरस भारद्वाज अपनी मनोवृत्तियों के निरीक्षण द्वारा पाप कर्म से बचने का उपदेश देते थे। पुष्पशाल-पुत्र के उपदेश में भी आचरण की शुद्धता पर ही बल है और अहिसादि नियमों का विधान है। उनकी मुक्ति की अवधारणा आत्मसाक्षात्कार के रूप मे है। बल्कलचीरी के उपदेश का मुलाधार है काम भावना का संयमन और ब्रह्मचर्य का पालन। कुम्मापुत्त निराकाक्षी होने का उपदेश देते थे। केतलीपुत्र रेशम के कीडे की भाँति अपना बन्धन तोड कर मूक्त होने की बात करते थे। महाकाश्यप का उपदेश सततिवाद कहा गया है और इन्होंने निर्वाण की उपमा दीपक के शान्त होने से दी है। तेतलीपुत्र जीवन की निराशाओं को ही वैराग्य का प्रेरक तत्त्व मानते थे। मंखलिपूत्त का सुपरिचित उपदेश विश्व की घटनाओं को अपने नियतक्रम से घटित होने और यह समझ कर उनसे क्षुव्धान होने का है। जण्णवक्क लोकैषणा और वित्तेषणा के परित्याग का उपदेश देते थे। मेतेज्ज भयाली भी आत्म विमक्ति की चर्चा करते ये और इनका दर्शन एक प्रकार का अकारकवाद प्रतीत होता है क्योंकि वे सत और असत का कोई कारण नहीं स्वीकार करते थे। बाहुक भी चिन्तन की शुद्धि और निष्का-मता का उपदेश देते थे। मधुरायण आत्मा को अपने ही कर्मों का कर्ता भोक्ता स्वीकार करते हुए पाप मार्ग के त्याग द्वारा मुक्ति का उपदेश देते थे। शौर्यायण इन्द्रियजन्य सुख को ही राग-द्वेष का कारण स्वीकार करते हुए इन्द्रियों के संयमन का उपदेश देते थे। विदुर के उपदेश मे स्वाध्याय, ध्यान और ऑहंसक प्रवित्त पर बल है। वारिषेण कृष्ण सिद्धि की प्राप्ति के लिये अनाचरणीय कर्मों से विरत रहने और अहिसादि के पालन का उपदेश देते थे। अरियायण

पण्हाबागरणदतासु ण ससमय-परसमय पण्णवय पत्तेयबुद्ध -विविहत्यभासाभामियाण-समवायाग सूत्र ५४६ ।

आर्यत्व की प्राप्ति के रूप मे मुक्ति की कल्पना करते थे। उत्कट शीर्षक से भौतिकवादी ऋषियो की चर्चा है, जो आरमा, पुनर्जन्म, पाप, पुण्य, आदि का भेद स्वीकार नही करते थे और विविध रूपों में सुखबाद का उपदेश देते थे। गांधापतिपुत्र तरुण अज्ञानता को ही परम दुख कहते थे और मुक्ति के लिये ज्ञानमार्ग का उपदेश देते थे। यह रोचक है कि इनकी ज्ञान की अवधारणा अत्यन्त विस्तृत तथा उदार थी और इसमे औषधियों का विन्यास. मयोजन और मिश्रण तथा विविध साधनाओं की साधना भी समाविष्ट थी । गर्दभाल (दगभाल) के उपदेश में हिंसा रहित होने की चर्चा है। ये भी ज्ञान और ध्यान के ही उपदेशक थे। रामपुत्त समार-विमृक्ति के लिये जान, दर्शन और चारित्र के पालन का उपदेश देते थे और कमरज से मृक्ति के लिये तप का विधान करते थे। हरिगिरि के सिद्धान्त मे नियतिवाद और परुषार्थवाद के समन्वयक के रूप मे कर्म-सिद्धान्त को प्रस्तृत किया गया है । अम्बड परिवाजक अपनी आचार परम्परा के कारण ही चिंत हुये। मातुङ्ग जन्म के आधार पर वर्ग भेद स्वीकार नहीं करते थे और आध्यात्मिक कृषि पर बल देते थे। वारत्तक अकिचनता को श्रमणत्व का आदर्श मानते थे। आईक भी काम-भोगों को सभी दखों के मूल में देखते थे। वर्द्धमान का भी अर्हत ऋषि के रूप में उल्लेख है। वे इन्द्रिय और मन के संयम पर बल देते है और कर्म रज के आस्त्रव. निरोध आदि की प्रक्रिया समझाते हैं। बाय के उपदेश में भी कमं-सिद्धान्त का निरूपण है और बीज के अकुरित होने से उसकी उपमा दी गयी है। पार्ख नामक अहंतु ऋषि लोक को शास्त्रत मानते हुये भी इसे पारि-णामिक या परिवर्तनशील कहते थे और पृण्य-पाप को जीवन का स्वकृत्य स्वीकार करते हुये मुक्ति के लिये चातर्याम का उपदेश देते थे। पिंग भी आध्यात्मिक कृषि के ही उपदेशक थे और आत्मा को क्षेत्र, तप को बीज, सबम को नगल और अहिसा तथा समिति को बैल मानते थे। महाशाल-पुत्र अरुण के उपदेश में ससर्ग का सर्वाधिक प्रभाव स्वीकार करते हुये कल्याण मित्रता पर बल दिया गया है। ऋषिगिरि के बचन में सहनशीलता सर्वाधिक महन्वपूर्ण गुण है। उददालक क्रोधादि कथायो को सासारिक बन्धन का कारण बताने थे और क्रोध, अहकार, माया, लोभ इत्यादि से विरति का उपदेश देते थे। नारायण (नारायण) के उपदेश में भी क्रोध को ही प्रधान दोष स्वीकार किया गया है। श्रीगिरि एक प्रकार से जाञ्चतवादी थे उनके आचार मे वैदिक कर्मकाण्ड का समर्थन झलकता है। सारिपुत्र नामक अर्हत् बुद्ध ऋषि को अतिवर्णना और मध्यम मार्ग की साधना से जोडा गया है। सजय हर प्रकार के पाप कर्म से विरत रहने का उपदेश देते है। द्वैपायन (दीवायण) इच्छाओं के दमन की बात करते है आर उसी को सुख का मुल मानते हैं। इन्द्रनाग (इदनाग) भी विषय-वासना से मुक्ति की चर्चा करते है और मुनि को विभिन्न प्रकार की विद्याओं के आश्रय, भविष्यकथन आदि द्वारा आजीविका प्राप्ति से बचने की सलाह देते है। सोम के उपदेश मे निरन्तर आध्यारिमक विकास के लिये प्रयत्नशील रहने का उदबोधन है। यम लाभ-हानि से अप्रभावित रहने को ही श्रेष्ठ गूण मानते हैं। वरुण भी राग-द्वेष से अप्रभावित होने का उपदेश देते है और वैश्रमण के वचन मे अहिंसा के पालन पर बल है।

४५ प्रत्येक-बुद्धो के विस्तार के लिये देखिये, स॰ वाल्येर श्रुविग : इसिमासियाइ; एव जैन, सागरमल : ऋषिमाधित एक अध्ययन।

उपर्युक्त चर्चा से स्पष्ट है कि कुछ इने-गिने अपवादों को छोड़कर सभी ऋषियों के उपदेश मुक्ति-मार्ग के ही उपदेश है। सीमित उपलब्ध सामग्री के उनमे प्रत्येक का दार्शनिक दृष्टिकोण तो पूर्णत्या स्पष्ट नहीं होता, और उपलब्ध सामग्री के उनमे प्रत्येक का दार्शनिक दृष्टिकोण तो पूर्णत्या स्पष्ट नहीं होता, और किचित ते एटिस विभिन्न दार्शनिक दृष्टिकोणों में वस्तुत. परिपक्वता अभाव रहा हो और किचित अस्पष्टता रही हो। परन्तु वह निविवाद है कि प्राय. प्रत्येक के उपदेश में आचार-विवाद की छुद्धता पर वल है और इन्द्रिय स्वयम, अनासिक, अहिसादि बनो के पालन का उपदेश है। सक्ष्म में इसमें कोई सदेह नहीं प्रतीत होता कि सामान्य रूप से ऋषिपायित के ये ऋषि प्रायः अमण परिवाजक परम्परा की ही विशेषता किये हुए है। परन्तु हमारी दृष्टि से एक अवस्त रोचक तथ्य यह है कि उपयुक्त भूची में कुछ अपरिचित नामों के साथ अनेक सुपर्ति चित नाम है, जो न केवल अन्यत्र जेन साहित्य में प्राप्त होते है, अपितु बौद्ध और ब्राद्धण साहित्य में भी मिलते है। कुछ तो ऐमे नाम है जो गृतहासिक स्वीकार किये जाते है और पावत्र कु उपदेश अन्य सोतो से भी भली-मीति सम्प्रति है। यह भी रोचक है कि इस सूची में पावत्र तब प्राप्त मान, मललियुत्र, महाकास्वण, सारियुत्व, आदि सुपरिचित नाम भी है और इनके साथ जुड़े उपदेशों की जात सूचनाओं से कही कोई दिस्पति नहीं है। '

#### जातक

जातक कयाओं में बुद्ध के पूर्व-जन्म की कथाए सम्रहीत हैं जब बुद्ध ने बुद्धस्व की अभीगा में अपनी बोधिसन्य अवस्था में पार्रमिताओं का अभ्यास किया था। धेरवाधी परम्परा में इन कथाओं को मुत्तपिटक के खुट्कनिकाय में स्थान दिया गया है। 'इसके सकेत हैं कि मूल जातक गाथा रूप में ये और आकार में मिल्रा और अनुमानत प्रत्येक जातक के लिये मीखिक कथा कही जाती थी। बुद्ध के पूर्व जनमों की ये कथायें इतनी प्रचलित हो गयी थी कि उनके सकेत रूप गाया का ही उल्लेख कर देना पर्याप्त होता था और उतने से ही कथा समझ ली जाती थी। ये कथायें विस्मृत न हो जायें इसलिये काला-तर में प्राचीन गाया अभीर उनसे मयुक्त मीखिक कथाओं ने सम्मिलन रूप से जातकरुटकथा का रूप लिया। इसों समय जिस जातक से हम प्राय परिचिन हैं वह यही प्राचीन जातकरुटकथा या जातकरुटकथा

शिष्पप्रापित की मुत्री के अन्य अनेक ऋष्यि अंति उनके मतो को पहचानने की चेप्टा को जा मकती है। मागरमञ्जीन जी के अभयन में इन प्रकार का प्रयास है। उन्होंने रामपुत्त ऋषि को गीतम बुद्ध के गुरु रहक रामपुत्त ने रूप में पहचानने की चेप्टा की है। यह रोचक है कि ऋषिभाषित में महाकाश्यप और मारिपुत्र को तो स्थान मिला है किन्तु उनके शास्ता को गीतम बुद्ध नहीं।

२. जातक माहित्य से मामान्य परिचय के जिये देखिए विच्टरिन ट्व. ए.म.०, ए हिस्ट्री ऑफ् इपिडयन लिटरेचर, बण्ड २, पृष्ट ७९३ और आंगे, उपाध्याय, भरत सिंह, पालि साहित्य का इतिहास, पृ० २९० और आंगें, जातक, अयें जी अनुवार, स०, रंबी०कावेल, खण्ड ९, प्राक्तवन; हिन्सी अनुवार — भरत्त आनन्द कौसल्यायन, खण्ड ९, वस्तुक्या, आदि । प्रस्तुत लेख से पास-टिप्पणियों से जातकों के सभी सन्दर्भ भरत्त कौसल्यायन महोदय के हिन्दी अनुवार ने दिने गये हैं।

है। इसी को उच्चारण की सुकरता के लिए प्राय जातक कह दिया जाता है। जातकट्ठक्या में छोटे-बड़े पीच सी सैतालिस जातकों का सग्रह है, जो विभिन्न परिच्छेदों मे विभाजित है। सैली और स्वरूप की दृष्टि से प्रत्येक जातक के पीच तत्त्व हैं, यदा पच्चूप्पश्रवन्यु, अतीत-क्ल्यु, गामा, अन्यवण्णना या वेय्याकरण और समोधान। अतीतवत्यु या अतीत कथा भाग मे हिसु बुद्ध के पूर्व जन्म का बृतान आता है और इसप्रकार इसी भाग के लिए जातक नाम सार्थक है।

पालि जातक कथाओं के अनीत कथा भाग में प्रत्येक बुद्धों के अनेक सन्दर्भ प्राप्त होते है। बौद्ध साधना में अहंत पद के ही समकक्ष परन्तु स्वतन्त्र एक अन्य शील-सम्पन्न, आस्रव-रिवृत बिरज, विमल चक्ष प्राप्त किये विमुक्त प्राणी का पद था, प्रत्येक-बुद्ध का और अपनी अति-विशिष्ट अवधारणा तथा लोकप्रियता की दृष्टि से यह अत्यन्त महत्त्वपूर्ण प्रतीत होता है। स्वयं जातक इसकी लोकप्रियता के प्रमाण हैं. क्योंकि वहाँ उपलब्ध कथाओं में प्रत्येक-बढ़ों के अनेक ससम्मान उल्लेख हैं। आभिधर्मिक बौद्धों की विकसित परम्परा का एक महत्त्वपूर्ण पक्ष मक्त कोटियों की अवधारणा से जुड़ा है। गौतमबुद्ध के महापरिनिर्वाण के अनन्तर जब क्रमशः बुद्ध पद का विकास होने लगा और बुद्ध अधिकाधिक गुणों, विशेषणों से विभूषित किये जाने लगे, उस स्थिति में स्वाभाविक रूप से यह भी विकास हुआ कि यह पद विरल है, सर्व-सूलभ नहीं है और बुद्ध पद की प्राप्ति अनेक पूर्व जन्मों की तपस्या से ही सम्भव होती है। सामान्य मक्तो या अहतों से भेंट करने के लिये ही बुद्ध के लिये सम्यक सम्बुद्ध विशेषण की आवश्यकता पड़ी होगी। परन्तु अर्हत् और प्रत्येक-बद्ध का परस्पर भेद किस प्रकार विकसित हुआ, यह अनुमान करना कठिन होता है। परिभाषा से प्रत्येक-बुद्ध बिना किसी की सहायता और पूर्णत. निज प्रयत्न से ज्ञान प्राप्त करते है, परन्तु ज्ञान का प्रकाशन किये बिना ही शरीर त्याग करते हैं। ' जैसा नीचे स्पष्ट होगा, जातको से यह परिभाषा इस सीमा तक अवश्य समर्थित है कि वहाँ भी कभी-कभी इस प्रकार के सन्दर्भ मिलते है कि प्रत्येक बुद्ध शील का प्रकाशन नहीं करते। 'परन्तु जातको के अनेक सन्दर्भों में स्वय बोधिसत्त्व के प्रत्येक-बुढ़ो के प्रति श्रद्धा एव भक्तिभाव रखने, उनसे उपदेश सुनने और प्रेरणा प्राप्त कर प्रवज्या-ग्रहण करने के उल्लेख है। जबिक जातको मे बोधिसत्व के किसी अर्हत् से उपदेश सूनने का कोई भी सन्दर्भ नहीं मिलता । वहां तो उनके द्वारा किसी अन्य बुद्ध से ज्ञान प्राप्त करने का भी कोई उदाहरण नहीं मिलता, यद्यपि इस प्रकार के कई सकेत है कि बुद्ध अनेक है और काश्यप बुद्ध के एकाधिक उल्लेख भी हैं। ' महावेस्सन्तर जातक ' मे विपश्यी नामक सम्यक् सम्बुद्ध का उल्लेख है। इस स्थिति मे यह

देखिए मलाल्योखर डिक्शनरी ऑफ पालि प्रापर नेम्म, खण्ड २. पृ० ९४ और आगे. सदर्भ "पच्चेक बुद्र", औ "पुग्गल-पञ्जित (पी०टी०एस० सस्करण), पृ० १४।

२. महाजनक जातक, ५३९, खण्ड ६, पृ∙ ५ । ( गाया २२ )

देखिये जातक, ९६ लण्ड ।, १३२ लण्ड २, ४०८, ४९५, ४९८, ४५९, ४९०, ४९५, -लण्ड ४, इत्यादि ।

४ जातक, लग्ड १, मन्या ४, ४१, लग्ड २, मंत्र्या १०४. १९०, २४३; लग्ड ४, सल्या ४३९ ४६९, लग्ड ५, मन्या ५३७, लग्ड ६, सन्या ५४७

५. जातक, खण्ड ६, सल्या ५४७ ।

सहज शका होती है कि बौद्ध घम में प्रत्येक-बुद्धों की अवधारणा मुक्त पदों की किन्ही प्राचीन स्वतन्त्र मान्यताओं पर टिकी है, और हो सकता है कि किसी-किसी उदाहरण में उसका ऐति-हासिक आधार भी हो। यह घ्यान में रखते हुए कि अमण-परिद्वाजक परम्परा अग्यन्त प्राचीन है और विकास के प्रारम्भिक चरण में यह विद्याद्य समुदाय या सम्प्रदाय के रूप में विभाजित नहीं थी, यह करनीय है कि इसी परम्परा में आदर पारत किन्ही विशिष्ट व्यक्तिरवों को बौद्ध धर्म ने आरसात् कर दिया और इसे इसे एक स्वाच के रूप में विभाजित सह सर्पाण के स्वाच किसी प्रकार से जातकों की सामग्री की समृचित व्याख्या नहीं हो पाती।

जातको मे प्रायः काम-तृष्णा से विरति अथवा सभी सासारिक वस्तुओ की अनित्यता आदि की विदर्शना-भावना से प्रत्येक-बृद्धत्व प्राप्ति के सन्दर्भ मिलते है। पानीय जातक भें स्वय बुद्ध प्राचीनकाल मे, जब बुद्ध उत्पन्न नहीं हुए थे, पण्डितों द्वारा काम-वितकों का दमन कर प्रत्येक-बृद्ध होने का उल्लेख करते है और इसी सदर्भ में वेर्पाच प्रत्येक-बृद्धों की कथा भी कहते हैं। इस कथा मे काशी राष्ट्र के दो मित्रो की चर्चा में एक के पीने के लिए जल चराने के पाप की भावना का विचार कर और दूसरे के उत्तम-रूप वाली स्त्री को देखकर चचल मन होने का ध्यान कर प्रत्येक-बृद्ध का उल्लेख है। दोनो के ही सदर्भों में पाप-कर्म पर ध्यान को विदर्शना-भावना के रूप में प्रस्तृत किया गया है और प्रत्येक-बद्ध हो जाने पर उनके रूप परिवर्तन होने, आकाश में स्थित होकर धर्मोपदेश करने और उत्तर हिमालय में नन्दमल पर्वत पर चले जाने की चर्चा है। इसी प्रकार की वाकी-ग्रामवासी एक पत्र की कथा है जो अपने असत्य भाषण ( मृषावाद ) के पश्चानाप द्वारा प्रत्येक-बुद्ध होता है, और उसी स्थान के एक ग्राम-भोजक की जो पश्-बलि के पाप को विदर्शना-भावना में प्रत्येक-बुद्ध पद प्राप्त करता है। कुम्भकार जातक े मे भी विषय-वासना से भरे गहरथ जीवन की निस्सारता और सर्वस्व त्याग हारा अकिचनता की प्राप्ति आदि की विदर्शना-भावना द्वारा कई राजाओं, यथा-किन्छनरेश करण्ड, गन्धार-नरेश नग्गजी विदेह- नरेश निभी और उत्तर पाचाल-नरेश दुम्मुख के प्रत्येक-बुद्धत्व लाभी होने की कथा मिलती है। सोनक जातक र मे शालवक्ष से एक संखा पत्ता गिरते हुए देखकर एक व्यक्ति मे शरीर की जरा-मृत्यू की भावना हुई और इस प्रकार सासारिक जीवन की अनित्यता पर विचार कर उसने प्रत्येक-बुद्ध पद प्राप्त किया।

महामोर जानक 'के अनुसार प्रायेक-बृद्धत्व ज्ञान का लाभी सब चित्त-मलो का नावा कर ससार-सागर के कत पर लड़ा हो यह कहता है "जिस प्रकार सर्प अपनी पुरानी केंचुली छोड़ देना है और बुल अपने पीके-पनों का लागा कर देता है, उसी प्रकार में लोभ-युक्त हुआ।'' कुम्भकार जानक' में आलकारिक भाषा में इस अवस्था का चित्रण माता की कोख-

१। जातक ४५९, खण्ड ४ पृ०३१४-३१६ ।

२. जातक ४०८, खण्ड ४, पृ० ३७-४०।

३ जातक ५२९, लण्ड ५. पु० ३३२ ।

४ जातक ४९१, खण्ड ४, गाया १५, गृ० ५४७।

५. जातक ४०८, खब्ड ४, पृ॰ ३७-३८।

रूपी कुटिया के नाश, तीनों भवनों में जन्म की सम्भावनाका छिन्न-भिन्न होना, ससाररूपी कुड़े-कचड़े का म्यान शुद्ध कर देना, ऑमुओं के समुद्र को सुक्षा देना, हड़िड्यों की चार-दीवारी के तोड़ देना, संक्षेप में जन्म-मरण के चक्र से पूर्णनया मुबन हो जाने के रूप में किया गया है।

जातकों से प्रत्येक-बुद्धो के स्वरूप के विस्तृत और रोचक विवरण मिलते है। उनके काम-तुष्णासेमुक्ति की तो बार-बारचर्चाहै,यथा,महाजन कजातक 'के अनुसार प्रत्येक-बुद्ध काम-सयो-जनों को काटकर, शीलादि गुणो से युक्त, अकिचन मुख की कामना करने वाले, शील का विजा-पन न करने और वध-बन्धन से विरत होते है, और दस ब्राह्मण जातक ' उन्हे सदाचारी और मैयनधर्म से विरत कहना है। पर इसके अतिरिक्त उनके बाह्य रूप, स्थान, जीवन-पद्धति आदि की भी चर्चा है। दस ब्राह्मण जातक <sup>३</sup> में ही उन्हें एक ही बार भोजन करने वाला भी कहा गया है। धजबिहेठ, कुम्भकार, धम्मढ, पानीय आदि जानको से यह सकेत प्राप्त होता है कि ये प्रायः कृरूप होते है, हवा से नष्ट बादल और राह में मुक्त चन्द्रमा की तरह होते है, तथा सिर-मुहे से लेकर दो अगुल बाल बाले तक होते हैं। दरीमृत्व जातक" मे प्रत्येक-बुद्धी द्वारा आठ परिष्कार धारण करने की चर्चा है. यद्यपि ये आठ परिष्कार वया थे यह स्पष्ट नहीं किया गया है। पानीय जातक के अनुमार प्रत्येक-बुद्ध काषाय-वस्त्रधारी होते और सुरक्त दुपट्टा धारण करते, काय-बन्धन बाँधने, रक्त-वर्ण उत्तरासङ्घ चीवर एक कन्धे पर रखते, मेघ-वर्ण पासकल चीवर धारण करते, भ्रमर-वर्ण मिट्टी का पात्र वॉये कन्ध्रे पर लटकाते, आदि। महाजनक जातक भे भी कुछ इसी प्रकार का विवरण है, वहाँ भी इनके सिर-मुडाने, सघाटी धारण करने, एक काषाय बस्त्र पहनने, एक ओढने और एक कन्धे पर रखने का उल्लेख है तथा मिट्टी का पात्र यैली में कन्धे पर लटकाने और हाथ में दण्ड लेने की चर्चा है। कासाव जातक काषाय वस्त्र के अतिरिक्त उनके द्वारा शस्त्र धारण करने व सिर पर टोपी पहनने की भी चर्चा करता है।

बहुआ जातकों में उत्तर हिमालय का नन्दमूल या गन्धमादन-पर्वत प्रत्येक-बुद्धों का निवास स्थान कहा गया है। वे प्रत्येक-बीध जान प्राप्त कर उत्तर उठकर आकाश मार्ग से अपने स्थान पर पहुँचने हैं और वहाँ उद्यानों में और मलविशाओं आदि स्थानों गर बैठते हैं। प्रत्येक-बुद्धों के स्थान के मन्दर्भ में जातकों में अनोतन-सरोवर की भी चर्चों है। मिरिकाल-

```
१ जातक ५३९, लण्ड ६, पृ० ६२ (गाथा १९५) और ५०-५१ (गाथा २२-२४)।
```

२. जातक ४९५, लण्ड ४, पृ० ५७५ ।

३. जातक ४९५, खण्ड ४, पृ० ५७५ ।

४ जातक ३९९, खण्ड ३, ५० ४५४, ४०८, खण्ड ४, ५० ३८, २२०, सण्ड २, ५० ३९२, ४५९, खण्ड ४, ५० ३९५।

५. जातक ३७८, खण्ट ३, पृ० ३९९ ।

६ जातक ४५९, खण्ड ४. पृ० ३९५ ।

७. जातक ५३९, खण्ड ६. पृ० ५९-६२।

८. जातक २२१, लण्ड २, प्र०३९५।

९. जातक २७८, खण्ड ३, पृ० ३९९, ४२९, लण्ड ४, पृ७ २११. ४५१, लण्ड ४, पृ० ३१५ आदि ।

कांण्ण जातक के अनुसार यह सरोवर अनेक घाटो से पुक्त होता है, इसमें बुदो, प्रत्येक-बुद्धों आदि के अपने-अपने निश्वित घाट होते हैं। वस्तुत बौद्धों की अनोतत्त-सरोवर की कल्पना अन्यन्त मनोरस कल्पना है और विद्वानों ने इसे सम्प्रणं झुटिट के प्रतीक के रूप में देखा है। विद्यान संतर्यक लिया है और विद्वान होता है, क्योंकि उपमुं का तिक के विदर्ण से भी इसका गम्भीर प्रतीकात्मक महत्त्व ध्वनित होता है, क्योंकि उनमें बुद्धों, प्रत्येक-बुद्धों के घाट के साथ-साथ भित्रुओं, तपस्वियों, चातुमेंहाराजिक आदि स्वर्ण के देवनाओं के अपने-अपने घाटों की भी चर्चा है।

जातक प्रत्येव-बुद्धों के भिक्षाटन के लिए निकलने की भी चर्चा करते हैं। सहासोर जातक भाग नाल को अन्वेक-बुद्धों के भिक्षाटन का उचित समय बताता है। सदिरगार जातक भी यह जात होता है कि वे एक सप्ताह के ध्यान के बाद उठकर भिक्षाटन के लिए निकलने। सदिरगार और कुभ्भकार जातक भी अत्योक बुद्धों के भिक्षाटन याता के प्रारम्भ का सुन्दर वर्णन है। यह सोचकर कि आज अमुक स्थान पर जाना चाहिए, प्रत्येक-बुद्ध नात्यमूल-पर्वन क्षेत्र में निकल कर, अन्तोतन सरोवर पर नामलना की दातुन कर, नित्य-कर्म से निवृत्त हो, मनोशिला पर खड़े हो, काय-बच्चन बीध, चीवर धारण कर, ऋदिस्मय मिट्टी का पात्र के, आकाश मार्ग से मिक्षा के जिए गत्यव्य स्थान को जाने। महाजनक जातक के अनुमार सप्ताह भर पानी वरमने पर भी भीगे वस्त्र में ही सिक्षाटन के लिए निकलते।

जातको में प्रत्येक-बुद्धों के प्रति भक्तिभाव और उनकी पूजा के भी पर्योग्त सन्दर्भ प्राप्त होते हैं। महाजनक जातक है में प्रत्येक-बुद्ध के लिए "मुरियुन्यमणिनिष्ध" विशेषण का प्रयोग किया गया है, जिसका यह तात्मर्य बनाया गया है कि सूर्य के समान होने के सफेत-बुद्ध ही सूर्य है। निच्य ही इस उपाधि से समाज में प्रत्येक-बुद्धों के आदरास्पद होने का सकेत मिस्ता है। हम्मद्ध, धजिबहेठ और दरीमुल्य जानक से संवक्ष अभिव्यक्त होता कि मुण्डित शिर बाले प्रत्येक-बुद्ध को देखकर जनता निर पर हाथ जोड़कर प्रणाम करती तथा विदा करते समय जब तक वे आल में ओकल नहीं हो जाते,नव तक दम नत्यों के मेल से अन्जिल को सस्तक पर एखकर नम-स्कार करती रहती। पानीय य कुम्मकार जातक से जात होता है कि उपासक उनकी प्रवस्त में यह स्तुति कहने कि "भन्ते । आपका प्रवस्त्या और ध्यान आपके ही योग्य है।" भिन्नवा परस्पर

<sup>9.</sup> जातक ३८२, लण्ड ३, पु० ४१४ ।

२ इसके विषय में देखिये मलालवेखन : डिक्शनरी ऑफ पालि प्रापर नेस्स, सन्दर्भ । ("अनोत्तन") और अग्रवाल, वामुदेवतरण भारतीय कला. पृ० ६९, ११४ और चक्रध्वज, पृ० ३६ ।

३. जातक ४९१, खण्ड ४, पृ० ५४६।

४ जातक ४०, खण्ड १, पृ० ३४९।

५ जातक ४०, खण्ड १, पृ० ३८९, और ८०८, खण्ड ४, पृ० ४०।

६. जातक ५३९, खण्ड ६, पृ० ६१, ( गाथा १११ )।

७. जातक ५३९. खण्ड ७, पृ० ४६-४७।

८. जातक २२०, खण्ड २, पृ० ३९२, ३९१, खण्ड ३, पृ० ४५४, और ३७८, खण्ड ३, पृ० ४०२।

९. जातक ४५९, लण्ड ४, पृ० ३१७-३१८, और ४०८, लण्ड ४, पृ० ४१।

जातक में प्रत्येक-बुद्ध अपने धर्म की अभिव्यक्ति इस रूप में करते है— "न पकाता हूँ, न पक-बाता हूँ, न काटता हूँ, न कटबाता हूँ।" अतः उपासक इन्हें अक्तिचन तथा सब पापों से दूर जानकर दाहिने हाथ से कमण्डल लें.बीये हांग से पित्र भोजन देने। बहुधा जातकों में भिक्षाटन करते प्रत्येक-बुद्धों के प्रति उपासको द्वारा कियं जाने वाला आदर-सत्कार इस रूप में विणत हैं कि उपासक लोग उन्हें घर ले जाकर दक्षिणोदक देतं, पाँव धोते, सुगन्धित तेल मलते, आसन प्रदान करते और तत्यस्वान् उनके लिये उत्तम खाद्य परोसते, और अन्त में दान देकर प्रार्थना कर उन्हें विदा करते। छह्न जातक बोधिसन्य छह्न द्वारा पाँच प्रत्येक-बुद्धों के लिये कमल के पत्तो पर समुद फुल तथा "भिस-मुल" परोसने का उन्लेल करता है।

बाहर कही भी, सार्म आदि से जब उपासको की प्रत्येक-बुद्ध से भेट हो जाती तो वे उनके प्रति आदर-सकार ज्याक करते। सङ्घ और कुम्माधिषण्ड जातक भें से तात होता है कि ऐसे अवसरें पर उपासकों के मन से यह माव होता कि मेरा पुण्य क्षेत्र आप मार है, आज मुझे इसमें बीज डालना चाहिये, दान का यह पुण्य-कमें दीर्घ-काल तक सेरे हित-मुख के लिये होगा, इत्यादि । वे प्रत्येक-बुद्ध को प्रणाम करते और दान न्दीकार कर लेने की उनकी अनुजा जान, वे वृक्ष की छाया में बालू का ऊँचा आसन तैयार कर उस पर अपनी चादर या कोमल इत्तयां विख्य कर प्रत्येक-बुद्ध को विदाते, तोने में पानी लाकर उन्हें दिष्णोदेक देते, उन्हें कुल्पाए लब्हू प्रदान करते जो बिना नमक, पक्कर और तेल का बना होता, उनके लिये जूना, छाता आदि दान करते और उन्हें प्रणाम कर मिन्नत आदि करके विदा करने। स्थिति विशेष से उपासक के पास को में होता या जिसकी इच्छा होतो, उनसे को दान में अपिन किया जाता । सुर्काच जातक में से एक वसकार उपासक प्रत्येक-बुद्ध को देखकर उन्हें घर ले आकर आदर-सक्तार करता है और उनके वर्षावास के लिए गया तट पर मुकर की अपीन और दौष की दीवार के पास-कुटी बना, दरवाजा लगा और चड़कमण भूमि बनाकर दान करना है । वर्षावास की तीन मास की अवधि पूरी होने पर वह उन्हें चीवर ओड़कर दिवा करना है। वर्षावास की तीन मास की अवधि पूरी होने पर वह उन्हें चीवर ओड़कर दिवा करना है।

दस ब्राह्मण और आदित जातक ंस ज्ञात होता है कि प्रत्येक-बुद्धों को उनके मूल निवासस्थान (उत्तर हिमाल्य का नन्दमूलक या गन्धमतद-पर्वन प्रदेश) से भी आमन्त्रित करके आदर-सत्कार करने की प्रया थी। इस प्रकार के मत्कार में प्रात काल ही ला-पीकर, उपोसय- कत रखकर, बमेली के पुष्पों की टोकरी ले, प्रासाद के आंगन या बुक्त स्थान पर अपने पांच अगों को पूर्म पर प्रतिष्टित कर, प्रत्येक-बुद्ध के गुणों का अनुम्मरण किया जाता था और उत्तर-दिक्षा की और प्रकार की प्रता पर प्रतिष्टित कर, प्रत्येक-बुद्ध के गुणों का अनुम्मरण किया जाता था और उत्तर-दिक्षा की और प्रकार कर प्रता हो की पर प्रवा की और प्रकार कर इस प्रकार आग्रह किया जाता था कि "उत्तर हिमालय के नन्दमूल पर्वत पर रखने वाले

जातक ४९६, खण्ड ४. गृ० ५८१।

२. जातक ९६, खण्ड १, ३९०, खण्ड ३, ४०८, खण्ड ४, ४५९, खण्ड ४ आदि ।

३ जातक ५१४, खण्ड ५, पृ० १२८।

४. जातक ४४२, लण्ड ४, पृ० २१५, और ४१५, लण्ड ४, पृ० ६७।

५ जातक ४८९, खण्ड ४, पृ० ५२३।

६. जातक ४९५, लण्ड ४, पृ० ५७५, और ४२४, खण्ड ४, पृ० १२९-१३१।

प्रत्येक-बुद्ध कल हमारा निमन्त्रण स्वीकार करे।" निमन्त्रण के लिये उत्तर-दिशा की ओर फेके गये प्रुप्तों पर ही प्रत्येक-बुद्ध विचार करते थे, क्यों कि उसी दिशा में उनका निवासस्वान है, और पुष्पों का लीटकर न आना इस बात का सकत माना जाता था कि प्रत्येक-बुद्ध ने निमन्त्रण हों के एसा विक्वा है। ऐसा विक्वा से का उपोस्त्रण अगों (दान, बील, स्तर, आदि ) से युक्त होंने पर जो पुष्प फेके जाते, वे अवस्य प्रत्येक-बुद्ध पर जाकर गिरते थे। घ्यान से प्रत्येक-बुद्ध यह जान लेते थे कि अमुक व्यक्ति ने सत्कार करते के लिये हमें आमन्त्रित किया है। वे समूहों में अपने विशिष्ट आसाय मार्ग से बहां पहुँचते थे। वहीं सत्कार की प्रक्रिया सात दिनों तक वलती रहती, उसमें सब परिकागों का दान दिया जाता और प्रत्येक-बुद्ध दानानुमोदन कर अपने स्थान को पुन लीट जाते। दानानुमोदन में के इस प्रकार उपदेश करते कि "यह संसार जरा और मरण से जल रहा है, दान देकर इससे मुक्ति प्राप्त करो, जो दिया जाता है वहीं मुरक्षित होता है, इत्यादि"। वर्णित रूप से अगेर अलकारिक शब्दावली में बिंगत है, परन्तु इससे यह स्पष्ट है कि विधि अतिरिजित रूप से और अलकारिक शब्दावली में बिंगत है, रारन्तु इससे यह स्पष्ट है कि विशिष्ट निमन्त्रण देकर प्रत्येक-बुद्धों का आवर-सत्कार किया जाता था और अपने दानानुमोदन में वे उपासकों को जान और वैराय का उपदेश देते थे। था और अलकारिक

प्रत्येक-बृद्धो के अपने विश्वस्त कूल-उपासक भी होते थे जो उनकी सभी आवश्यकताओ की पित करते थे। तेलपत्त जातक ' से यह जात होता है कि कूल विश्वस्त उपासक उनसे अपनी भविष्य सम्बन्धी बाते भी पूछते से । महाजनक जातक सूचना देता है कि नित्य-भोजन ग्रहण करने वाले प्रत्येक-बुद्ध के सम्मान मे उनका विश्वस्त कूल उपासक राजा प्रत्येक-बुद्ध के आवागमन की सीमा-क्षेत्र के सोलह स्थानो पर निधि गाड़ कर रखता । वे सोलह स्थान थे---राजद्वार, जहाँ प्रत्येक-बुद्ध की अगवानी की जाती और जहाँ से उन्हे विदा किया जाता. राज-भवन के बढ़े दरवाजे की देहली के नीचे, देहली के बाहर, देहली के अन्दर, मगल-हाथी पर चढने के समय सोने की सीढी रखने के स्थान पर, उतरने के स्थान पर, चारमहासाल अर्थात् राजशैय्या के चारो शालमय पौवे के नीचे, शैया के चारो ओर युग भर की दूरी मे, मंगल हाथी के स्थान पर, उसके दोनों दाँतों के सामने के स्थान पर, मगल-घोड़े की पुछ उठने के स्थान पर, मगल-पुष्करिणी में तथा शाल वक्ष के मण्डलाकार वक्ष की छाया के अन्दर। छद-दन्त जातक र से यह भी विदित होता है कि विश्वस्त कुल-उपासक की मृत्यु होने पर कुल के सदस्य प्रत्येक-बुद्ध के पास जाकर यह आग्रह करते कि "भन्ते ! आपकी आवश्यकताओं की पूर्ति करने वाला दाता अमूक कारण से मत्यू को प्राप्त हुआ है, आप उसके शव को देखने के . लिए आये"। प्रत्येक-बृद्ध उस स्थान पर पहुँचते। वहाँ उनसे शव की वन्दना करायी जाती, तत्पश्चात शव को चिता पर रख कर जला दिया जाता. और प्रत्येक-बुद्ध रात-भर चिता के पास सत्र-पाठ करते ।

जातक ९६, खण्ड १, पृ० ५५८।

२. जातक ५३९, खण्ड ६ पृ० ४२ और ४६-४७।

३ जानक ५१४, खण्ड ५- पृ० १४१-१४२।

जातक कथाये प्रत्येक-बृद्धों के धानु चैत्यो और उनकी पूजा के भी सन्दर्भ प्रदान करती हैं। धातु से तात्पर्य शरीर-धातु या अस्थियो से है। अट्रसद्द जातके मे इस प्रकार की चर्चा है कि नन्दमूल-पर्वत पर अपने आयु-सस्कार की ममाप्ति को सन्निकट देख प्रत्येक-बुद्ध यह विचार करते है कि "बस्ती के राजोद्यान मे परिनिवृत्त होने पर मनुष्य मेरी शरीर-क्रिया कर, उत्मव मना, धात-पूजा कर स्वर्ग-गामी होगे. और निर्वाणरूपी नगर में प्रवेश की प्रकट करने वाला यह उदान कहकर कि "मैने नि मदेह जन्म का अन्त देख लिया, फिर मै, गर्भ शैया मे नही आऊँगा, यह मेरी अन्तिम गर्भ-शैया है, मेरा मसार पुनरूत्पत्ति के लिये क्षीण हो गया", वे राजोद्यान में एक पूष्पित शालवक्ष के नीचे परिनिर्वाण को प्राप्त होते। समञ्जल जातक में माली के हाथ प्रत्येक-बुद्ध की आकस्मिक मृत्यु होने की स्थिति में उद्यान का स्वामी राजा उनका शरीर-कृत्य करते विणत है। उपर्यक्त दोनो जातको से यह स्पष्ट होता है कि राजा परिनिवृ न प्रत्येक-बुद्ध के शरीर का मप्ताह भर प्रजीत्मव मना. सब सगन्धियों से युक्त चिता पर शरीर-क्रिया करके, शरीर-धातू पर चार महापथी पर धुप या चैत्य बनवाता है और चैत्य की पूजा करते हुए प्रत्येक-बद्ध के बताये धर्मों का पालन करने तथा धर्मानुसार राज्य करने का बत लेता है। राजा के द्वारा ही शरीर-क्रिया एव चैत्य निर्माण कराये जाने का यह औचित्य है कि प्रत्येक-बद्ध राजा के "पुण्य क्षेत्र" माने जाते थे, उनके द्वारा उपदेशित धर्म का पालन राजा का धर्म होता था, और प्रत्येक-बद्ध राजोद्यान में ही ठहरते थे। प्रत्येक-बद्धों के जीने जी उनकी आवश्यकताओं की पाँत करना तथा परिनिर्व न होने पर उनकी धात पूजा करना राजा का आवश्यक धर्म था और ऐसा करके वे स्वर्ग-गामी होने की कामना करते थे। चैत्य आवागमन के मविधाजनक स्थानो पर ही बनाये जाते थे।

पालि जानक माहित्य मे प्रत्येक-बुद्धों के सदर्भ में उपरोक्त प्रकार की ही सामग्री है। ऋषिभाषित और जानक में प्रत्येक-बुद्धों की अवधारणा के स्वतत्र अध्ययन में जो अतुमान होता है, दोनों के तुलनात्मक अध्ययन से बह भली-भांति मणुट होता है। सिल-जुकतर दोनों परम्पराओं के नाक्ष्य यह भली-भांति मिद्ध करने है कि प्रत्येक-बुद्धों की अवधारणा मूलत न तो जैन परम्परा की है. न बौद्ध परम्परा की, विक्त उन्हें स्वतत्र कोटि में ही रखना बिहिये। जिस सीमा तक विधित्य-विधित्य नामधारी प्रत्येक-बुद्धों का ऐतिहासिक आधार स्वीकार किया जा सकता है, उन्हें मामान्य कर से शील और मोधा मार्ग के उपदेशक मानता बाहिये, और यदापि उनमें विधित्य-विधित्य त्यापि और मोधा मार्ग के उपदेशक मानता बाहिये, और यदापि उनमें विधित्य वैदिक ऋषियों के भी सम्मित्त होने की सम्भावना है, जैसा कि ऋषिभाषित की सामग्री से ध्वनित भी होता है, सामान्य रूप से उन्हें प्रमूण पित- बाजक परम्परा का ही अय स्वीकार करना बाहिये, क्योंक मोधा मार्ग का उपदेश और बुद्ध आवार-विवार को उसका आधार बनाना, अहिमा, ब्रह्मवर्य, आदि को मोधा मार्ग का अभिन्न अमार्ग ना वैद्या वीवन को वेषणूर्म मानकर प्रज्ञन का उपदेश देना, ये सब उसी परम्परा की विवोधताय है। यह मर्बस्वीकृत तथ्य है कि वैदिक यज परम्परा की ही भांति अमण पित- विवोधताय है। यह मर्बस्वीकृत तथ्य है कि वैदिक यज परम्परा की ही भांति अमण पित- विवोधताय है। यह मर्बस्वीकृत तथ्य है कि वैदिक यज परम्परा की ही भांति अमण पित- विवोधताय है। यह मर्बस्वीकृत तथ्य है कि वैदिक यज परम्परा की ही भांति अमण पित- विवोधताय है। यह मर्बस्वीकृत तथ्य है कि वैदिक यज परम्परा की ही भांति अमण पित- विवोधताय है। यह मर्बस्वीकृत तथ्य ही प्राचीन वैदिक साहित्य में इस बिषय के

१. जातक ४१८-, खण्ड ४- पृ० ९२-९३।

२. जातक ४२०, खन्ड ४- पृ● १००।

दशरथ गोड २३९

सन्दर्भ भले ही सक्या मे कम हो, वे सभी महत्त्वपूर्ण है, और श्रमण धर्म की प्राचीनता को सिद्ध करते हैं। अभी हाल तक यही मानने की प्रवृत्ति थी कि वैदिक यज्ञ परम्परा और पशु हिंसा के आलोचक होने के कारण इस परम्परा को अनिवायंत अवायं और अवैदिक होना वाहियं। कभी-कभी आधुनिक विद्वान इसी सुत्र से श्रमण परम्परा का सम्बन्ध सैन्धव सस्कृति से भी जोडते हैं। 'परन्तु अब इसके पुष्ट साध्य प्रस्तुन किये गये हैं कि श्रमण परम्परा भी वैदिक यज्ञ परम्परा भी विद्यालया स्कृति का ही एक अग प्रतीत होती है। 'इस स्थित में यह सहब कन्पनीय है कि अपने दांधं कालीन इति हास में श्रमण परम्परा ने वास्त्र के स्थात से अपने दांधं कालीन इति हास में श्रमण परम्परा ने वास्त्र के में स्थात के अपने दांधं कालीन इति हास में श्रमण परम्परा ने वास्त्र के में स्थात के अपने दांधं कालीन इति हास में श्रमण परम्परा ने वास्त्र के में स्थात के अपने दांधं कालीन इति हास में श्रमण परम्परा ने वास्त्र के स्थात के अपने दांधं काली स्वता का श्रमण परम्परा ने विद्यात रही। व बुढ और सहाबी के युग के आस-पास जब श्रमण परम्परा ने विद्याप्ट विज्ञाल वर्ष मा मुदाय का रूप यहण किया, उस स्थित में उपर्युक्त प्रस्मा ने विद्याप्ट विज्ञाल होया में अपने स्थात में अपने का अपने का अपने का अपने का अपने स्थात में अपने स्थात में अपने स्थात में अपने का अपने का अपने का अपने का अपने का अपने का अपने स्थात में अपने स्थात स्थात में अपने स्थात स

ऋषिभाषित की सामग्री और सामान्य रूप से जैन आगम के साक्ष्य से यह तो स्पष्ट आभास नहीं होना कि प्रत्येक-बढ़ रूप इन अनेक प्राचीन ऋषियों के नाम और उपदेश के उदार भाव में स्मरण करने और मुरिक्तित रखने के अतिरिक्त जैन परम्परा ने उसका और मोई विशाट सदुपयोग किया हो। एक प्रकार से बौड़ धर्म में भी प्राय यही स्थिति काती है, और जानक क्याओं में भी स्थान-स्थान पर बांधिसत्व से जुड़े होने के साथ भी प्रत्येक-बुढ़ प्राय उनके प्रेरक मात्र है। परन्तु यह रोचक है कि प्रत्येक-बुढ़ों की अवधारणा बाद के बौढ़ परस्परा में सर्वथा लूप्त नहीं हुई। न केवल आभिधामिक ग्रन्थों में बौढ़ सन्तों की कोटि में अहंत और सम्बक्त सम्बद्ध के साथ उनका प्राय पराणन किया गया भ, अपितु महायान द्वारा अपने बोधिसन्व आदर्श की तुलना में अहंता के साथ-साथ उनके आदर्श पर भी अत्यिषक स्वन्तनता और सकीणेता का आदेंग किया गया।

डी ५५/१० औरगाबाद, वाराणसी-२२०१०

१ अमण परम्परा के प्राचीन इतिहास के तिबं मुख्य रूप से देखिए पाण्डेय सांविश्यकद्व : स्टडीज इन द ओरिजन्स ऑफ बुद्धिचम, पु० २५८ और आगे- और उन्हीं का दूसरा प्रत्य : बीद्ध धर्म के विकास का इतिहास, पु० ८ और आगे।

२ दीवा पाण्डेय- गोविन्देचन्द्र स्टटीज इन द ओरिजन्व ऑफ बुद्धिण्म, पृ०२८। आर आगे तथा बौद्ध धर्मके विकास का इनिहास, पृ०३।

देखिए- प्रो॰ विश्वनभग सरण पाठक के हाल ही मे प्रकाशित दो महत्वपूर्ण सोधपत को श्री राम गायल के प्रत्य हिस्ट्री ऑफ इण्डियन बुद्धिज्म और मीताराम देव के प्रत्य बौद्ध सघ के प्रार-म्भिक विकास का एक अध्ययन में प्रावाक के रूप में प्रकाशित है।

४ देखिए पुरानल-पञ्जति (पी०टी० एम० मस्करण) पृ० १८ और ७०।

उत्तर कालीन बोढ धर्म मे प्रत्येक बुद्ध की स्थिति के मम्बन्ध मे देखिए- निजनाश दत्त : ऐस्पेक्ट्स ऑफ महायान बुद्धिचम, पृ० ८० और आंग, हरदयाल : द बोधिसत्त डाक्ट्रीन इन बुद्धिस्ट संस्कृत किटरेचर पृ० ३, भिश्च सथरांकत ए सर्वे ऑफ बुद्धिज्य, पृ० ७९ २२२-२२३ और २४९।

| क्रमाकू | पट्टावली का नाम                       | रचनाकार       | संभावित<br>तिथि         | सदर्भ ग्रन्थ                                                                                 |
|---------|---------------------------------------|---------------|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹.      | <b>आगमिकग<del>च्छ</del>पट्टाव</b> ली  | <b>अज्ञात</b> | १३वी शती<br>लगभग        | विविधगच्छीयपट्टावली-<br>सग्रह-सपा० जिनविजय<br>पृष्ठ ९-१२                                     |
| ₹.      | <b>आगमिकग<del>च्छ</del>पट्टावली</b>   | अज्ञात        | ९६वी शती<br>लगभग        | जैनगूर्जरकविओ, भाग ३,<br>परिशिष्ट, सपा० मोहन-<br>लाल दलीचद देसाई<br>पृष्ठ २२२४-२२३२          |
| ₹.      | धधूकीया शाखाकी<br>पट्टावली            | अज्ञात        | १७वी शती<br>लगभग        | बही, पृष्ठ २२३२                                                                              |
| 8.      | विडालबीया शाखा<br>की पट्टावली         | अज्ञात        | १८वी शर्ता<br>लगभग      | बही पृष्ठ २२३३                                                                               |
| ٧.      | आगर्मिकग <del>च्छ</del> -<br>पट्टाबली | मुनिसागरमूरि  | <b>९६वी शती</b><br>लगभग | १५८-१६२<br>जैनसत्यप्रकाश वर्ष ६,<br>अंक ४                                                    |
|         |                                       |               |                         | जैन परम्परानो इतिहास<br>भाग∙२, पृष्ठ ५४०-५४२<br>विविधगच्छीयपट्टावली-<br>सग्रह. पृष्ठ २३४-२३५ |
| Ę.      | धंधूकीयाशास्त्रा<br>की पट्टावली       | अज्ञात        | ९७वी शती<br>लगभग        | विविधगच्छीयपट्टावली-<br>सग्रह, पृष्ठ २३५-२३६                                                 |

उक्त तालिका की प्रथम पट्टावली मे आगमिकगच्छ के प्रवतंक आचार्य शीलगुणमूर्णि का पूर्णिमागच्छीय आचार्य चन्द्रप्रभमूरि के शिष्य के रूप मे उल्लेख है। इसके अतिरिक्त इस गट्टा-वली से आगमिकगच्छ के इतिहास के बारे में कोई मूचना नहीं मिलती है।

तालिका मे प्रदर्शित अतिम दोनो पट्टावलियाँ आगमिक गच्छ के प्रकटकर्ना शीलगुणसूरि से प्रारम्भ होती है। ये पट्टावलियाँ इस प्रकार हैं 👵

मुनिसागरसूरि द्वारा रचित आगमिकगच्छपट्टावली में उल्लिखित

गुरु परम्परा की सूची शीलगुणमूरि [ आगमिकगच्छ के प्रवर्तक ] विवभद्रमूरि धर्मधोवसूरि

# आगमिक गच्छ/प्राचीन त्रिस्तुतिक गच्छ

#### का

# संक्षिप्त इतिहास

#### बा॰ जिब प्रसाद

पूर्वमध्यकाल मे स्वेताम्बर श्रमणसघ का विभिन्न गच्छों और उपगच्छो में विभाजन जैन धर्म के इतिहास की एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण घटना है। चन्द्रकुल (बाद मे बन्द्रगच्छ) से अनेक छोटी-बडी शासाओं (गच्छों) का प्रादुमीव हुआ और ये शासायें पुनः कई उप-शासाओं में विभाजित हुई। चन्द्रकुल की एक शासा (वडगच्छ/बृहद्गचच्छ) के नाम से प्रसिद्ध हुई। वडगच्छ से विक्सं० ११४९ में पूर्णिमागच्छ का प्रादुर्मीव हुआ और पूर्णमागच्छ की एक शासा वि० स० की १३वी शती से आगमिकगच्छ के नाम से प्रसिद्ध हुई।

पूर्णमागच्छ के प्रवर्तक आचार्य चन्द्रप्रभमृति के शिष्य आचार्य शीलगुणसूरि इस गच्छ के आदिस आचार्य माने जाते हैं। इस गच्छ मे यशोभद्रसूरि, सर्वाणदसूरि, विजयसिंहसूरि, अमरितहसूरि, हेमरत्नसूरि, अमररत्नसूरि, सोमप्रभसूरि, आणंदप्रभसूरि, मुनिरत्नसूरि, आनन्दरत्नसूरि कई विद्वान् एव प्रभावक आचार्य हुए हैं, जिन्होने अपने साहित्यक और धार्मिक क्रियाकलापो से स्वेनाम्बर श्रमणसम् को जीवन्त बनाये रखने मे महत्त्वपूर्ण भूमिका प्रदान की।

पूर्णिमागच्छीय आचार्य शीलगुणसरि और उनके शिष्य देवभद्रसुरि द्वारा जीवद्याणं तक का शकस्तव और ६७ अक्षरों का गर्मेष्टीमन्त्र, तीन स्तुति से देवबन्दन आदि बातों में आगमपक्ष के समर्थन से वि०स० १२९४ या १२५० में आगमिकगच्छ अपरनाम त्रिस्तुतिकमत का प्रादर्भीव हुआ। '

आगिमक गच्छ के इतिहास के अध्ययन के लिये साहित्यिक और अभिलेखीय दोनों प्रकार के साक्य उपलब्ध हैं। साहित्यिक साह्यों के अन्तर्गत इस गच्छ के आवायों द्वारा लिखित प्रत्यों की प्रशास्त्रयों तथा इस गच्छ और इसकी शाखाओं की पट्टाविलयों का उल्लेख किया जा सकता है। अभिलेखीय साह्यों के अन्तर्गत इस गच्छ के आवायों / मुनिजनो द्वारा प्रतिष्ठापित जिन प्रतिमाओं पर उत्कीण लेखों को रखा गया है, इनकी सख्या सवा दो सौ के आसपास है।

पट्टावलियो द्वारा इस गच्छ की दो शाखाओं — धधूकीया और विडालंबीया का पता चलता है।

आगमिकगच्छ और उसकी शालाओं की पट्टावलियों की तालिका इस प्रकार है

नाहटा, अगरवन्द - "जैन श्रमणो के गच्छो पर सक्षिप्त प्रकाश" यतीन्द्रसूरिअभिनन्दनग्रन्थ (आहोर, १९५८ ई०) गुळ्ड १३५-१६५ ।

यशोभद्रसूरि सर्वाणंदंसूरि अभयदेवसूरि जिनचन्द्रसूरि रत्नाक रंसूरि विजयसिंहसूरि अभयसिं<sub>ट</sub>सूरि सोमचन्द्रसूरि शीलरत्नसूरि । मुनिरत्नसूरि मुनिसागरसूरि [ पट्टावली के लेखक ]

तालिका में क्रमाङ्क ६ पर प्रदर्शित आगमिकगच्छ (शंधूकीयाशास्ता) की पट्टावली में उल्जिखित गुरु परस्परा की सूची

> शालगुणस् र देव भद्रसूरि । धर्मधोषसूरि । यशोभद्रसूरि

सोभाग्यमुन्दरसूरि | धर्मरत्नसूरि | मेघरत्नसरि

सर्वाणंदसूरि अभयदेवसूरि वज्ञसेनसूरि

जिनचन्द्रसूरि

विज्ञयसिहसूरि

अभयसेवस्रि ।

अभयसिहसूरि

वेष्णर्थसिहसूरि

हैमरसिहसूरि

अभरसिहसूरि

हैमरसिहसूरि

सोमरस्तसूरि

गुणिनधानसूरि

।

उदयरस्तसूरि

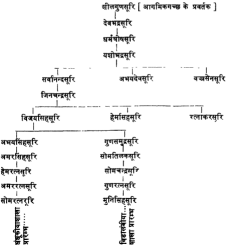
... जैसा कि स्पष्ट है, उक्त दोनो पट्टावलिया आगमिकगच्छ के प्रकटकर्ता शीलगणसरि में प्रारम्भ होती हैं। इसमें प्रारम्भ के ४ आचार्यों के नाम भी समान है, अतु इस समय तक शास्त्राभेद नहीं हुआ था, ऐसा माना जा सकता है। आगे यशोभद्रसरि के तीन शिष्यो - मर्वा-णदसरि, अभयदेवमरि और व जसेनमुरि को पट्टावलीकार मृतिसागरसरि ने एक सीधे कम में रखा है वहीं घंघकीया जात्वा की पट्टावली में उन्हें यंशोभद्रम्हि का शिष्य बतलाया गया है। सर्वाणदसरि की जिष्यपरम्परा मे जिनचन्द्रम्रि हुए, शेष दा आचार्यो अभयदेवसरि और वज्ज-सेनसरि की शिष्यपरम्परा आगे नही चली। जिनचन्द्रस्रि के शिष्य विजयसिंहस्रि का दोनो पटटाविलयों में समान रूप से उन्लेख है। पटटावलीकार मृतिसागरसरि ने जिनचन्द्रसरि के दो अन्य शिष्यो हेर्मासहसूरि और रत्नाकरसूरि का भी उल्लेख किया है, परन्तु उनकी परम्परा आगे नहीं चली। विजयमिहमूरि के शिष्य अभयमिहसूरि का नाम भी दोनो पट्टावलियो मे समान रूप से मिलता है। अभयानहमरि क दो शिष्यों—अमर्रामहसरि और सोमितिलकसरि से यह गच्छ दो शासाओ मे विभाजित हो गया। अमरसिहस्रि की शिष्यसन्तति आगे चलकर धन्धकीया शाला और मोमतिलकस्तरि की शिष्यपरम्परा विडालबीया शाला के नाम से जानी गयी। यह उल्लेखनीय है कि प्रतिमालेखों में कहीं भी इन शाखाओं का उल्लेख नहीं हुआ है. वहाँ सर्वत्र केवल आगमिकगच्छ का ही उल्लेख है, किन्तु कुछ प्रशस्तियों में स्पष्ट रूप से इन कासाओं का नाम मिलता है तथा दोनों वासाओं की पटटाविलयों तो स्वतन्त्र रूप से मिलती ही हैं, जिनकी प्रारम्भ में चर्चा की जा चकी है।

अभयसिंहसूरि द्वारा प्रतिष्ठापित एक जिनप्रतिमापर वि० सं० १४२१ का लेख उत्कीर्ण है. अत. यह माना जा सकता है कि वि० स० १४२१ के परचान् अर्थान् १५वी सती के मध्य के

आसपास यह गच्छ दो शाखाओं में विभाजित हुआ होगा।

क्ति इस गच्छ के इतिहास से सम्बद्ध जो भी साहित्यिक और अभिलेखीय साक्ष्य उपलब्ध हैं, वे १५वी शती के पूर्व के नहीं है और इस ममय तक यह गच्छ दो शाखाओं में विभाजित हो चुका था अनः इन दोनो शाखाओं का ही अध्ययन कर पाना सम्भव है। शील-गुणस्ति तक के ८ पट्टाय आचार्यों में केवल अययसिहस्ति का ही वि० सं० १५२२ के एक प्रतिमा लेख में प्रतिमा प्रतिष्ठापक के रूप में उल्लेख है। शेष ७ आचार्यों के बारे में मात्र पट्टा-बिल्यों से ही म्यूनाधिक सुचनाये प्राप्त होती है, अन्य साक्ष्यों से ही। लगभग २०० वर्षों की अविध में किसी गच्छ मे ८ पट्टाय आचार्यों का होना असम्भव नही लगता, अत. आयमिक गच्छ के विभाजन के पूर्व इन एट्टावलियों की सुचना की स्वीकार करने में कोई बाधा नहीं है।

जैसा कि पूर्व में कहा जा चुका है अभयमिह्यूरि के पश्चान उनके शिष्यों अमर्रासह-सूरि और सोमतिलकसूरि की शिष्यसन्तित आगे चलकर क्रमण धन्धूकीयाशासा और विडालबीयाशासा के नाम से जानी गयी यह बात निस्नप्रदिश्ति तालिका से स्पष्ट होती हैं -



अध्ययन की सुविधा के लिये दोनो शासाओं का अलग-अलग विवरण प्रस्तुत किया जा रहा है। इनमे सर्वप्रथम साहित्यिक साक्यो और तत्पक्ष्यान् अभिलेखीय साक्यों के विवरणों की विवेचना की गयी है।

#### साहिरियक साक्य

१- पुष्पसाररास' -- यह इति आगमगच्छीय आचार्य हेमरत्नसूरि के शिष्य साधुमेर द्वारा वि० स ० १५०१ पौषवदि ११ सोमवार को धधुका नगरी में रची गयी। कृति के अन्त में रचनाकार ने अपनी गुरुपरम्परा का उल्लेख किया है, जो इस प्रकार है---

> अमरसिंहसूि ।

हेमरत्नसूरि । साधुमेरु [रचनाकार]

२- अनररत्नसूरिकायु मर-गुजर भाषा में लिखित १८ गायाओं की इस कृति को श्री मोहन्तलाल दर्लीचन्द देसाई ने वि० सम्बत् की १६वी वाती की रचना मानी है। इस कृति में रचनाकार ने अपना परिचय केबल अमररत्नसूरिशिच्य इतना ही वतलाया है। यह रचना प्राचीनकागृहस्यक्ष में प्रकाशित है।

# अमररत्नसूरि

#### अमररत्नमूरिशिष्य

२- सुन्दरराजारास¹ ---आगमगच्छीय अमररन्नस् रि की परम्परा के कल्याणराजम् रि के शिष्य क्षमाकलश ने वि० स० १५५१ में इस कृति की रचना की । क्षमाकलश की दूसरी कृति ललिताङ्गकुमाररास वि० स० १५५३ में रची गयी है। दोनो ही कृतियाँ मक्-गुजंग्र

आवाढादि पनर अकोतरङ, पोम बदि इम्यारिसि अनरङ ।
 अधकपुरि कृपारस सत्र, सोमवारि मर्माधन के चरित्र ।

कुमतस्त्र बणभग गदद, जिनद्यातन रयणायर इदु। सद्गुलजीअमर्गतद्वसूरित, सेवह मदिव जबुत अरविद ॥ तमु पाटि नयनानद अमीबिदु गुरु, श्रीहेमरलमूरित्यूविद । आगम्पाच्छ प्रकाश दिणिद, तमु दीसट वर पारे यरविद ॥ सुगुरु पसाइ नयर बोआलेर, घणी पुच्यतार रिद्धित कुबेर । तामु गुण इम वर्णवद अवस्य, साधुमेकणीय पश्चित मिश्र ॥ देगाई, मोहनलाल दर्शीचस्य-वैनयूजेरकविओ (नवीत सस्करण, अहमदाबाद, १९८६ ई०) भाग १, १० ८५ और आणे।

२. देसाई, पूर्वोक्त, पृ० ४७८ और आगे

३. वही, पृ० २०१-२०२

भाषा में हैं। इसकी प्रशस्ति में रचनाकार ने अपनी गुरु-परम्परा का सुन्दर परिचय दिया है, जो इस प्रकार है—

अमररत्नसूरि

सोमरत्नसूरि

कल्याण राजसूरि

क्षमाकलक [सुन्दरराजारास एव ललिताङ्गकुमाररास के कर्ता]

४-लबुक्नेत्रसमासचौपाई '—यह कृति आगमगच्छीय मतिसागरसूरि द्वारा वि॰सं॰ १५९४ मे पाटन नगरी मे रची गयी है। इसकी भाषा मरु-गुर्जर है। रचना के प्रारम्भ और अन्त मे रचनाकार ने अपनी गुरु-परम्परा की चर्चा की है, जो इम प्रकार है—

सोमरत्नसूरि

गुणनिधानसूरि |

उदय रत्नसूरि

गुणमेरुसूरि

मतिसागरसृरि [रचनाकार]

### अभिलेखीय साक्ष्य

आगमिक गच्छ के मुनिजनों द्वारा प्रतिष्टापित तीर्थक्कर प्रतिमाओं पर वि०सं० १४२९ से वि०सः० १६८३ नक के लेख उत्कीर्ण हैं। इन प्रतिमालेखो के आधार पर इस गच्छ के कुछ मुनिजनो के पूर्वापर सम्बन्ध स्थापित होते है, जो इस प्रकार है—

१- अमरसिंहसूरि -इनके द्वारा विश्म ० १४५१ से विश्म सं १४७८ के मध्य प्रति-ष्ठापित ७ प्रतिमा लेख उपलब्ध है. इनका विवरण इस प्रकार है –

| वि०म० १४५१  | ज्येष्ठ मूदि ४ रविवार    | १ प्रतिमा |
|-------------|--------------------------|-----------|
| वि०स० १४६२  | वैशाख सुदि ३             | "         |
| वि०सं० १४६५ | माघ सूर्दि ३ रविवार      | ,,        |
| वि०स० १४७०  | तिथि विहीन               | ",        |
| वि०सं० १४७५ | "                        | "         |
| वि०मं० १४७६ | चैत्र वदि १ शनिवार       | ,,        |
| वि०स० १४७८  | वैशास्त्र मुदि ३ गुरुवार | "         |

१. देसाई, पूर्वोक्त पृ० ३३७ और आगे

२<mark>-अगरसिंहसूरि के पट्टभर हेमरत्नसूरि</mark> –हेमरत्नसूरि द्वारा प्रतिष्ठापित ४० प्रतिमार्ये अद्यावधि उपलब्ध हुई हैं। ये सभी प्रतिमाये लेख युक्त है। इन पर वि०स० १४८४ से वि० सं० १५२१ तक के लेख उत्कीण है। इनका विवरण इस प्रकार हैं—

|              |              |                              | -                                       |
|--------------|--------------|------------------------------|-----------------------------------------|
| वि०सं        | 9868         | वैशाख सुदि ३ शुक्रवार        | १ प्रतिमा                               |
| ""           | <b>9</b> 8८8 | मार्ग शीर्ष सुदि ५ रविवार    | "                                       |
| !' "         | 98८५         | ज्येष्ठ वदि "                | २ प्रतिमा                               |
| ""           | 9860         | माघ सुदि ५ गुरुवार           | १ प्रतिमा                               |
| 11 11        | 9866         | ज्येष्ठ सुदि १० शुक्रवार     | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| " "          | १४८९         | माघ वदि २ शुक्रवार           | 27                                      |
| 11 11        | १४८९         | तिथि विहीन                   | "                                       |
| " "          | १४९०         | फाल्गुन-सोमवार               | "                                       |
| ""           | १४९१         | द्वितीय ज्येग्ठ वदि ७ शनिवार | "                                       |
| " "          | १४९२         | ज्येष्ठ वदि …                | "                                       |
| "            | 9५०३         | माघ वदि ८ बुद्धवार           | ,,                                      |
| 11 11        | १५०४         | फाल्गुन मुदि १२ गुरुवार      | "                                       |
| n n          | १५०५         | माघ सुदि ९ शनिवार            | २ प्रतिमा                               |
| <b>17</b> 11 | १५०६         | तिथि विहीन                   | , 41041                                 |
| ""           | १५०७         | ज्येष्ठ सुदि ९               | १ प्रतिमा                               |
| 1, 11        | १५०७         | माघ मुदि १३ शुक्रवार         | । नातमा                                 |
| ""           | 949२         | तिथि विहीन                   | २ प्रतिमा                               |
| ""           | 949२         | ज्येष्ठ वदि ५ सोमवार         | १ प्रतिमा                               |
| " "          | १५१२         | ज्येष्ठ मुदि १० रविवार       | । नातमा                                 |
| ""           | १५१२         | वैशास वदि १० शुक्रवार        | २ प्रतिमा                               |
| ""           | १५१२         | वैशास सुदि ५ शुक्रवार        | र प्रतिमा<br>३ प्रतिमा                  |
| "            | 949२         | फाल्गुन वदि ३ जुक्रवार       | २ अतिमा<br>१ प्रतिमा                    |
| ,, ,,        | १५१५         | वैशास सुदि १० गुरुवार        | १ श्रातमा                               |
| ""           | 9494         | फाल्गुन सुदि ८ शनिवार        | **                                      |
| ""           | १५१६         | वैशाख सुदि ३                 | ,,                                      |
|              | १५१७         | वैशास सुदि ३ सोमवार          | "                                       |
| ""           | १५१८         | माघ सदि ५ गरुवार             | ,,                                      |
| ""           | १५१९         | वैशास वदि १९ शुक्रवार        | 71                                      |
|              | १५१९         | वंशाख सुद्दि ३ गरुवार        | २ प्रतिमा                               |
|              | १५१९         | माघ वदि ९ शनिवार             | र श्रातमा<br>१ प्रतिमा                  |
|              | १५१९         | माघ सुदि ३ सोमवार            | ा श्रातमा<br>''                         |
| ,, ,,        | 9429         | आषाढ़ सुदि १ गुरुवार         | ,,                                      |
|              |              | 34414                        | .,                                      |

## हेमरत्नवृरि के पट्टबर अमररत्नवृरि—इनके द्वारा वि०सं० १५२४ से वि० सं० १५४७ के मध्य प्रतिष्ठापित १८ प्रतिमाये उपलब्ध हुई है। इनका विवरण इस प्रकार है—

| वि | ० सं | ० १५२४ | वैशाख सुदि २ गुरुवार    | १ प्रतिमा                               |
|----|------|--------|-------------------------|-----------------------------------------|
| ,, | "    | 9478   | कार्तिक वदि १३ शनिवार   | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| ** | 'i   | 9424   | तिथि विहीन              | "                                       |
| "  | "    | 94२७   | " "                     | "                                       |
| "  | "    | 9426   | वैशाख सुदि ५ शुक्रवार   | 17                                      |
| 11 | ••   | १५२९   | ज्येष्ठ वदि १ शुक्रवार  | २ प्रतिमा                               |
| "  | "    | १५३०   | माघ वदि २ शुक्रवार      | १ प्रतिमा                               |
| ,, | "    | 9439   | माघ सुदि ५              | "                                       |
| "  |      | 9432   | वैशाख सुदि ३            | ४ प्रतिमा                               |
| "  |      | 9432   | ज्येष्ठ वदि १३ बृद्धवार | १ प्रतिमा                               |
| "  |      | 9434   | वैगाख सुदि ६ सोमवार     | "                                       |
| "  |      | 94३५   | आषाढ़ सुदि २ मंगलवार    | "                                       |
| "  |      | 9438   | वैशास सुदि ३ शुक्रवार   | "                                       |
| "  |      | 9489   | वैशास सुदि ५ गुरुवार    | "                                       |
|    |      |        |                         |                                         |

४ अमररत्नसूरि के पट्टधर सोमरत्नसूरि इनके द्वारा प्रतिष्ठापिन १२ प्रतिमार्थे मिलती हैं, जो वि० स० १५४८ से वि० स० १५८९ तक की है। इसका विवरण इस प्रकार है--

| fa | ०स | ० १५४८ | वैशाखसूदि ३              | १ प्रतिमा |
|----|----|--------|--------------------------|-----------|
| "  |    | 9442   | वैशाख सुदी ३             | "         |
| "  | 23 | 9447   | माघ वर्दि ८ शनिवार       | "         |
| "  | "  | १५५५   | ज्येष्ठ सुदि ९ रविवार    | "         |
| "  | "; | १५५६   | वैशास्त्र सुदि १३ रविवार | ,,        |
| "  | "  | १५६७   | वैशास मृदि ३ बुद्धवार    | "         |
| "  | "  | १५६९   | वैशास सुदि९ शुक्रवार     | ,,        |
| "  | ,, | १५७१   | चैत्र बदि २ गुरुवार      | "         |
| "  | ,, | 9499   | चैत्र वदि ७ गुरुवार '' ? | ,,        |
| "  | "  | १५७३   | वैशाख मृदि ६ गुरुबार     | 11        |
| "  | ** | १५७३   | फाल्गुन मुदि २ रविवार    | "         |
| "  |    | 9469   | माघ सुदि ५ गुरुवार       | ,,        |

इस प्रकार अभिलेलीय साक्ष्यों के आधार पर आगमणच्छ के उक्त मुनिजनों का जो पर्वापर सम्बन्ध स्थापित होता है, वह इस प्रकार है—

स्नमर्रासहसूरि [ वि० सं० १४५१-१४८३ ]
हेमरत्नसूरि [ वि० सं० १४८४-१५२१ ]
अमररत्नसूरि [ वि० सं० १५२४-१५४७ ]
मोमरत्नसरि [ वि० सं० १५४८-१५८० ]

पूर्व प्रदिश्त पट्टाविस्यों की तालिका में श्री मोहनलाल दलीकर देसाई द्वारा आग-मिकगच्छ और उसकी दोनों वालाओं की अलग-अलग प्रस्तृत की गई पट्टाविल्यों को रखा गया है। देसाई द्वारा दी गयी आगमिकगच्छ की गुर्वावली डीलगुगम्हिर से प्रारम्भ होकर हेमरन्सूहिर तक एवं श्रृश्कीया शास्त्रा की गुर्वावली अमररन्सूहिर से प्रारम्भ होकर मेघरत-सूरि तक के विवरण के पश्चान समान्त होती है। ये दोनो गुर्वाविल्या मुनि जिनिक्जय जी द्वारा दी गई श्रृश्कीयालास्त्रा की गुर्वावली | जो शीलगुगम्हिर से प्रारम्भ होकर मेघरत्स्त्रहरि तक के विवरण के पश्चान समान्त होती है | ये अभिन्न है अला इन्हें अलग-अलग मानने और इनकी अप्रामाणिकता का कोई प्रकृत ही नहीं उठता है

अभिलेखीय माध्यों द्वारा जात पूर्वोक्त चार आवार्यों | अमर्गसहमूरि-हेमरन्तमूरि-अमररत्त्रसूरि-सोमरत्त्रमृरि | के नाम इमी क्रम मे धध्कीया बात्वा की पट्टावली मे मिल जाते हैं। इसके अतिरिक्त प्रयप्रशस्तियो द्वारा आगमिक गच्छ के मुनिजनों के जो नाम जात होते हैं, उनमें से न केवल कुछ नाम धक्कीयाशाखा की पट्टावली मे मिलते है, बल्कि इस साखा के साधुमेलसूरि, कल्याणराजसूरि, क्षमाकल्यसूरि, गुणमेक्स्ट्रि, मितसागरसूरि आदि प्रत्यकारों के बारे में केवल उक्त प्रयप्रशस्तियों से ही जात होते हैं।

इस प्रकार धंघूकीया शाला की परस्परागन पट्टावली में उल्लिखित अभयसिंहस्तरि, अमर्रासहस्रिरि, हेमरल्लस्रिर, अमररलस्र्युरि, सोमरलस्त्रूरि आदि आचार्यों के बारे में जहां अमिलेखीय साख्यों द्वारा कालनिर्देश की जानकारी होती है, वही ग्रन्थप्रशस्तियों के आधार पर इस साला के अन्य मुनिजनों के बारे में भी जानकारी प्राप्त होती है।

साहित्यिक और अभिलेखीय साक्ष्यों के सयोग से आगमिकगच्छ की धंधूकीया शान्या की परम्परागत पट्टावली को जो नवीन स्वरूप प्राप्त होता है, वह इस प्रकार है—

```
साद्रित्यिक और अभिलेखीय साक्ष्यो के आधार पर निर्मित आगमिकगच्छ [ धंधकीयाशासा ]
                                   का वशवक्ष
                                 ति। तिम्हा-१ व
                                  शीलगुणसुरि
                                  देवभद्रसरि
                                  धर्मघोषसूरि
                                  यशोभद्रंसरि
              सर्वाणदसूरि
                                   अभयदेवसरि
                                                          वज्रसेनसरि
              जिनचन्द्रसरि
              विजयसिहसूरि
              अभयसिंहसूरि [वि० स० १४२१]
                                 प्रतिमालेख
              अमरसिहसुरि [ वि० स० १४५१-१४८३ ]
                                प्रतिमालेख
              हेमरत्नसूरि वि० स० १४८४-१५२१ |
                                प्रतिमालेख
साधमेरु वि० स० १५०१ मे
                             अमररत्नसूरि [वि० स० १५२४-४३]
पुण्यसाररास के कर्ता ]
                                           प्रतिमालेख
      सोमरत्नसूरि |वि. स.१५४८-८१ | कल्याणराजसूरि
                                                     अमररत्नसूरिशिष्य विमररत्न-
                      प्रतिमालेख
                                                            सरिफाग के कर्ती
      गुणनिधानसूरि
                                 क्षमाकलश [वि. स. १५५१ मे सुन्दरराजारास]
                                           [विस १५५३ मे लॅलिताङ्गक्रमाररास]
       उदंगरत्नसूरि [वि स. १५८६-८७]
                     प्रतिमालेख
                                     गुणमेरुसूरि
सोभाग्यसुन्दरसूरि
वि० स० १६१० ]
प्रतिमालेख
                                    मतिसागरसूरि
                                    [वि० सं० १५९४]
धर्मरत्नसूरि
                                     लघक्षेत्रसमासचौपाई के रचनाकार
मेषरत्नसूरि
```

जैसा कि पूर्व में ही स्पष्ट किया जा चुका है, अमर्यसिहसूरि के पश्चात् उनके क्रिक्यों अमर्रासहसूरि और सोमतिलकसूरि से आगमिकगच्छ की दो शास्त्रायें अस्तित्व मे आयी। अमर्रासहसूरि की शिष्यसतिति आगे चलकर धम्रकीया शास्त्रा के नाम से आसी असी। उसी प्रकार सोमतिलकसूरि की शिष्य परम्परा विडालशीयाखासा के नाम से प्रसिद्ध हुई।

मुनिसागरसूरि द्वारा रचित आगमिकगच्छपट्टावली मे अभयसिंहसूरि के पश्चात् सोम-तिलकसरि से मुनिरत्नपरि तक ७ आचार्यों का क्रम इस प्रकार मिलता है—

सोमतिलकसरि

साहित्यक साक्ष्यों के आधार पर इस पट्टावली के गुणरत्नसूरि और मुनिरत्नसूरि के अन्य शिष्यों के सम्बन्ध में भी जानकारी प्राप्त होती है।

गर्जासहकुमाररास '(रचनाकाल वि० स० १५१३) की प्रशस्ति में रचनाकार देव-रत्नसुरि ने अपने गुरु गुणरत्नसुरि का ससम्मान उल्लेख किया है।

इसी प्रकार मलयसुन्दरीरास' (रचनाकाल वि० स० १५४३) और कथाबत्तीसी (रचनाकाल वि० स० १५५०) की प्रशस्तियों में रचनाकार ने अपने गुरु परम्परा का उल्लेख किया है, जो इस प्रकार है—

मुनिसिहसूरि

उदयधर्मसुरि [रचनाकार]

आगमिकगच्छीय उदयधमैसूरि (दितीय) द्वारा रिचत धमंकल्यद्रुम की प्रशस्ति मे रचना-कार ने अपने गुरु-परम्परा का उल्लेख किया है, जो इस प्रकार है—

मिथ, ज्ञितकठ-हिन्दी जैन साहित्य का बृहद् इतिहास [भाग-१] मरु-मूर्जर (बाराणसी १९९० १०) पृ० ४००

२. मिश्र, चितिकठ, पूर्वोक्त, पृ० ३३४ और आगे



अभिलेखीय साक्ष्यों द्वारा इस पट्टावली के अंतिम चार आचार्यों का जो तिथिक्रम प्राप्त होता है, वह इस प्रकार है –

मुनिमिहसूरि द्वारा वि० स० १४९९ कार्तिक मुदी ५ सोमवार को प्रतिष्टापित भगवान् शानित्नाय की एक प्रतिमा प्राप्त हुई है। इसी प्रकार मुनिमिहसूरि के शिष्य शीलरत्तसूरि द्वारा वि० स० १५०६ से वि० स० १५९२ तक प्रतिष्टापित ५ प्रतिमाय मिलती है। शीलरत्त्वपूरि के शिष्य आनन्दप्रभसूरि द्वारा वि० स० १५९२ से वि० सं० १५२७ तक प्रतिष्टापित ६ प्रतिमाये प्राप्त होती है। आनन्दप्रभसूरि के शिष्य मुनिरत्नसूरि द्वारा वि० स० १५२२ और वि० स० १५५२ से के स्वत्य अपनेत्वप्त होता है। अपनेत्वप्रति ह शास होता ही। अपनेत्वप्रति ह शास वि० स० १५२२ और वि० स० १५४२ में प्रतिष्टापित एत्री से शिष्ट अपनेत्वप्त विल से १५४२ तक की है। उक्त बात की तालका के रूप में निम्न प्रकार से सप्ट किया जा सकता है

सोमतिलकसूरि
सोमचन्द्रसूरि
गुणरत्नसूरि
मुनिसिह्सूरि [वि० स० १४९९] १ प्रतिमा लेख
स्राल्यस्मित्रि [वि० स० १५०६-१५१२] ५ प्रतिमा लेख
आनन्दप्रममूरि [वि० स० १५१३-१५२७] ६ प्रतिमा लेख
मुनिरत्नसूरि [वि० स० १५२३-१५४२] २ प्रतिमा लेख

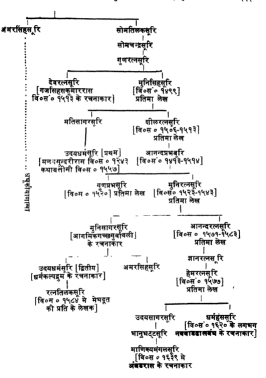
श्री मोहनलाल दलीचन्द देसाई द्वारा प्रस्तुत आगमिकगच्छ की विडालंबीया शासा की गुर्वावली इस प्रकार है—

उक्त पट्टावली के आधार पर मुनिसागरसूरि द्वारा रचित आगमिकगण्छपट्टावली मे ६ अन्य नाम भी जुड जाते हैं। इस प्रकार ग्रन्थ प्रशस्ति, प्रतिमा लेख तया उपरोक्त पट्टावली के आधार पर मुनिसागरसूरि द्वारा रचित पट्टावली अर्थात् आगमिकगण्छ की विडालबीया शाखा की पट्टावली को जो नवीन स्परूप प्राप्त होता है, वह इस प्रकार है

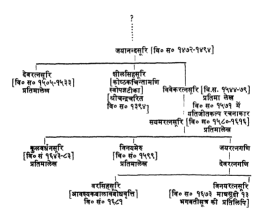
## [तालिका-२]

साहित्यिक और अभिलेमीय साक्ष्यों के आधार पर निर्मित आगमिकगच्छ [विडालबीयाशास्ता] का **बंश वृक्ष** 

बीलगुणसूरि
देवभद्रसूरि
धर्मणोषसूरि
यशोभद्रसूरि
यशोभद्रसूरि
सर्वाणदसूरि
सर्वाणदसूरि अभयदेवसूरि बज्सेनसूरि
जिनचन्द्रसूरि
विजयसिहसूरि हमसिहसूरि रत्नाकरसूरि



साहित्यिक और अभिलेखीय साध्यों के आधार पर आगिमक गच्छ के जयानन्दस्रि, देवरलस्र्रि, धीलरलस्र्रि, विवेकरतन्स्रि, संयमरलस्र्रि, कुण्ववंतस्र्रि, विनयभेरुस्र्रि, अयरलस्र्रि, कुण्ववंतस्र्रि, विनयभेरुस्र्रि, अयरलस्र्रि, व्रादे कई मुनिवनों के नाम कात होते हैं। इन मुनिवनों के नाम कात होते हैं। इन मुनिवनों के परस्पर सम्बन्ध भी उक्त साख्यों के आधार पर निश्चित हो जाते हैं और इनकी जो गूर्वविली बनती है, वह इस प्रकार है—



आगमिकगण्ड के मुनिजनों की उक्त तालिका का आगमिकगण्ड की पूर्वोक्त होनों शासाओं (धंयूकीया शासा और विडालंबीया शासा) में से किसी के साथ भी समन्वय स्थापित नहीं हो पाता, ऐसी स्थिति में यह माना जा सकता है कि आगमिकगण्ड में उक्त शासाओं के अतिरिक्त भी कुछ मुनिजनों की स्वतंत्र परस्परा विद्यमान थी। इसी प्रकार आयमिकगच्छीय जयतिककसूरि.' मक्यवन्द्रसूरि.' जिनप्रप्रसूरि.' सिंहदत्तसूरि' आदि की कृतियाँ तो उपकब्ध होती हैं, परन्तु उनके गुरू-परम्परा के बारे में हमें कोई जानकारी नहीं मिलती है।

अभिलेखीय साक्यों द्वारा भी इस गच्छ के अनेक मुनिजनों के नाम तो जात होते हैं, परन्तु उनकी गुरू-परम्परा के बारे में हमें कोई जानकारी नही मिलती। यह बात प्रतिमालेखों की प्रस्तुत तालिका से भी स्पर्ट्यहोती है—

कर्मग्रन्थ-एचनाकाल वि० सं० १४५० सक्तसुन्दरीकया-प्रमाकाल अकात [ यह कृति प्रकाशित हो चुकी है ] सुलसाचरित-[ प्राचीनतम प्रति वि० सं० १४५३ ] कथाकीश [ वि० सं० १५वीं सती का मध्य ]

२. स्यूलभद्रकथानक-यह कृति प्रकाशित हो चुकी है

मल्लिनायचरित-रचनाकाल १३वी शती के बासपास

४. स्यूलभद्वरास-र्यनाकाल १६वी श्राती के प्रथम चरत के आसपास

| Ð | u | •  |
|---|---|----|
| ٦ |   | ь, |
|   |   |    |

| संदर्भ प्रन्य   | मुनि जयन्तविषय<br>संपा० आर्षु, भाग∹५<br>लेखाङ्क १२२ | लोढा, दोलत सिंह<br>संपा० श्री प्रतिमालेख<br>संपह, लेखाङ्क २०४(म) | नाहटा, अगरबन्द<br>संपा०—-बीकानेर<br>जैनलेखसपह -<br>लेखान्द्व १९३६ | नाहर, पूरनचद<br>सपा० जैनलेखसंग्रह<br>भाग १, लेखाङ्क ७९५ | मुनि बुद्धिशागर<br>संपा—जैनधानुप्रतिमा<br>लेखसंप्रहु, भाग २<br>लेखांक ६३९ | मृति कंचनसागर<br>संपा॰<br>सन्रुट्जयागिरियाज-<br>दर्शन, लेखाङ्क २६५ |
|-----------------|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| प्रतिष्ठा स्थान | वीर जिनालय,<br>जीरावला                              | · जीरावलीतीर्थं<br>चैत्यदेवकुलिका,<br>जैन मन्दिर, धराद           | गौडी पारवंनाय<br>जिनालय, गोगा<br>दरवाजा, बीकानेर                  | महाबीर स्वामी<br>का मन्दिर, ओसिया                       | नेमिनाथ जिनाल्य,<br>मांडवीपोल, खभात                                       | कोठार पंचतीर्थी,<br>शत्रुञ्जय                                      |
| प्रतिमालेख/     | स्तम्भलेख<br>देवकुलिका का<br>लेख                    | पद्मप्रभ की प्रतिमा जीरावकीतीर्ष<br>का केख<br>अने मन्दिर, थ      | आदिनाय की<br>प्रतिमा का लेख                                       | पारवैनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                           | पादवैनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                                             | आदिनाथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख                           |
| आचार्यं का नाम  | l                                                   | ı                                                                | अभयसिंहसूरि                                                       | जयतिलक्षूरि                                             | अयाणंदसूरि                                                                | श्रीतिलकसूरि                                                       |
| तिथि            | -                                                   | कार्तिक सुदि ५<br>रविवार                                         | माथ बदि ११<br>[सोमबार                                             | आषाढ मुदि ९<br>शुक्रवार                                 | पौष वदि ८<br>रविवार                                                       | ৭৬৬০ দীৰ ৰহিং ।।                                                   |
| संबत            | 48.50                                               | 4834                                                             | 9829                                                              | 2 × 8 +                                                 | १४३९                                                                      | 8                                                                  |
| 8 H 6           | e÷                                                  | ρċ                                                               | ιri                                                               | p <del>i</del>                                          | s <sup>i</sup>                                                            | हें<br>5'                                                          |

होंo शिव प्रसाद

| मुनि विजयधर्मसूरि<br>संपा०—प्राचीनलेखसंग्रह                   | लेबाङ्क ९४<br>मुनि बुद्धिसागर,<br>पूर्वोक्त, भाग २<br>सेसाङ् | ल्सा क्रू ५७७<br>वही, भाग १<br>लेखाक्क ४२२ | बही, भाग १<br>लेखाङ्क ८२६               | लोढा, पूर्वोत्त,<br>लेखाङ ७५ | मुनिबृद्धिसागर,<br>पूर्वोक्त, भाग १,<br>लेखाङ ६०१ | वही, माग २<br>लेखाकू ३९८     | विनयसागर,<br>संपा०-प्रतिष्ठालेखसंग्रह<br>लेखाङ्क २९५ |
|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------|---------------------------------------------------|------------------------------|------------------------------------------------------|
| शांतिनाथ की घातु जैन मन्दिर,<br>पचतीर्थी प्रतिमा वणा<br>कालेख | मनमोहन पारुवैनाथ<br>जिनालय, मीयागाम                          | चिन्तामणि पार्वनाथ<br>जिनास्त्रय, बीजापुर  | जैन देरासर, सौदागर<br>पोल, अहमदाबाद     | जैन मन्दिर,<br>धराद          | पारवैनाथ देरासर,<br>अहमदाबाद                      | अजितनाथ जिनालय,<br>नदियाङ    | चोसठिया भी<br>का मन्दिर, नागौर                       |
| शांतिनाथ की धा<br>पचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख                  | गार्थनाथ की<br>प्रतिमाका लेख                                 | शांतिनाथ की<br>चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख    | शांतिनाथ की<br>चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख | चौबीसी जिन<br>प्रतिमा का लेख | संभवनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                      | पद्मप्रभ की<br>प्रतिमाका लेख | महावीर स्वामी<br>की चौबीसी<br>प्रतिमा का लेख         |
| अमरसिंहसूरि                                                   | अमरसिंहपूरि                                                  | अमरसिंहसूरि                                | अमरसिहसूरि                              | अमर्रासहसूरि                 | जयाणंदसूरि                                        | अमरसिंहसूरि                  | अमरसिंहसूरि                                          |
| ज्येष्ठ सुद्धि ४<br>रविवार                                    | वैशाख सुदि ३                                                 | माघसुदि <u>,</u> ३<br>शनिवार               | 1                                       | I                            | ज्येष्ठ सुद्धि ११                                 | ı                            | चैत्र वदि १<br>शमिवार                                |
| <del>የ</del>                                                  | १४६२                                                         | 9.50                                       | ୬୭୫৮                                    | გიგ                          | ୫୭.୫ <b>୪</b>                                     | አ <sub>የ</sub> አ             | 39 <i>8</i> 6                                        |
| ښ                                                             | ý                                                            | vi                                         | نو                                      | ę.                           | Ė                                                 | Š.                           | Ė                                                    |

| २६०                                          |                                                         |                                             | ষাঁ∙ शिव प्र                                 | सादै                                       |                                             |                                                             |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| बुद्धिसावर, पूर्वोक्त,<br>भाग २, लेखाङ्क ४७० | विजय <b>धर्मसूदि,</b><br>पूर्वोक्त, ले <b>बाङ्क</b> १२० | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त<br>भाग २, लेखाङ्क ६१३ | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखाङ्क २१७ | वही, भाग १,<br>लेखाङ्क १२३१                | बही, भाग १,<br>लेंबाङ्क ९००                 | विजयम्रमैसूरि<br>पूर्वोक्त, लेखाङ्क १३५                     |
| सुमरिनाथ मुख्य-<br>बावन जिनालय,<br>मातर      | जैन देरासर,<br>पाटडी                                    | शांतिनाथ जिनाल्य,<br>कडाकोटडी               | पादवैनाथ देरासर,<br>पाटण                     | सीमंधरस्वामी<br>का जिनालय,<br>अहमदाबाद     | पारुर्वनाथ देरासर,<br>अहमदाबाद              | जैन मंदिर,<br>बणा                                           |
| शांक्रिगथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख  | सातिनाथ की<br>घातु प्रतिमा<br>का लेख                    | सुमतिनाथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख  | पारवैनाथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख   | सुमतिनाथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख | श्रेयांसनाथ की<br>प्रतिमा का लेख            | चन्द्रप्रभ स्वामी<br>की घातु की<br>चौबीसी प्रतिमा<br>का छेख |
| अयाणंदसूरि                                   | अमर्सिहसूरि                                             | जयाणंदधूरि                                  | जयाणंदसूरि                                   | हेमराजसूरि                                 | अमरसिंहसूरि<br>के पट्टधर<br>श्री · रत्नसूरि | अमरसिंहसूरि<br>के पट्टबर<br>हेमरत्नसूरि                     |
| ंचीत्र वृद्धि<br>दविवार                      | ८ वैद्यालासुदि ३<br>गुरुवार                             | फाल्गुन सुदि ३<br>रविवार                    | माथ बदि १९<br>गुरुवार                        | वैशास मुदि ३<br>शुक्रवार                   | मागैशीर्षं सुदि ५<br>रविवार                 | ज्येष्ठ वदि'''                                              |
| w.                                           | y                                                       | œ                                           | ~                                            | ~                                          | _                                           |                                                             |

ż

38,6

ż

9863

÷

4823

ż

8286

ž

8286

ž

**የ**አሪሃ

ŝ

|                                               | a                                       | गिमिक गच्छ∤                               | प्राचीन त्रिस्तुरि                       | क गच्छ का                                    | संक्षिप्त इतिहास                              | 7                                       | 759         |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------|
| बुद्धिसागर,<br>पूर्वोक्त, भाग १<br>लेखाकू ४२३ | वही, भाग १,<br>लेखाङ्क १२२६             | नाहटा, अगरचन्द,<br>पूर्वोक्त, लेखाङ्क ७   | नाहर, पूर्बोक्त,<br>माग २, लेखाङ्क १७९८  | बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखाङ्क ४४० | बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>माग १, लेखाङ्क १३४६ | मुनि<br>संपाः<br>प्रति                  | लेखाङ्क ११८ |
| चिन्तामणि पादवैनाथ<br>देरासर, बीजापुर         | सीमंधर स्वामी का<br>मंदिर, अहमदाबाद     | चिन्तामणि पारवंनाथ<br>जिनाल्य, बीकानेर    | आदिनाथ जिनालय,<br>बालकेश्वर, मुम्बई      | क्रुंखुनाथ देरासर,<br>बीजापुर                | शांतिनाथ देरासर,<br>शांतिनाथ पोल.<br>अहमदाबाद | गौड़ीपारुवेनाथ जिनास्त्रय,<br>राधनपुर   |             |
| सुविधिनाथ की<br>चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख      | पारवैनाथ की<br>चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख | धीतलनाथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख | पारवनाथ की<br>पंचतीयीं प्रतिमा<br>का लेख | पारुवनाथ की<br>चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख      | शातिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                  | पारवैनाथ की<br>घातु प्रतिमा<br>का लेख   |             |
| अमरसिंहसूरि<br>के पट्टधर<br>हेमरत्नसूरि       | अमरसिंहसूरि<br>के पट्टघर<br>हेमरत्नसूरि | हेमरत्नसूरि                               | जयानदसूरि                                | अमरसिंहसूरि<br>के पट्टघर<br>हेमरत्नसूरि      | अमरसिंहसूरि<br>के पट्टधर<br>हेमरत्नसूरि       | अमरसिंहसूरि<br>के पट्टघर<br>हेमरत्नसूरि |             |
|                                               | माच सुदि ५<br>गुक्रवार                  | ज्येष्ट सुद्धि १०<br>गुक्रवार             | I                                        | माचवदि २<br>शुक्रवार                         | तिभिविहीन                                     | फाल्गुन ···<br>सोमवार                   |             |
| 1286                                          | 9<br>9<br>9                             | 2286                                      | 228                                      | 4869                                         | \$286                                         | 986                                     |             |
| \$ 5                                          | r<br>F                                  | ÷                                         | ž                                        | ž                                            | er<br>Cr                                      | ź.                                      |             |

| २६२                                                                       |                |                                                                            | काँ० वि                                                                         | ाव प्रसाद                                                           |                                                        |                                                                                  |                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------|----------------|----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखाङ्क १२६९                             | नाहटा, अगरचन्द | पूर्वाक, लखाङ्क ७६३<br>मुनि विद्यालविजय,<br>पूर्वोक, लेखाङ्क १२२           | विजयधर्मसूरि,<br>पूर्वोक, लेखाङ्क १६२<br>एवं<br>मनि विशालविजय.                  | पूर्वीक, लेखाङ्क १२३<br>बृद्धिसागर, पूर्वीक,<br>भाग २, लेखाङ्क १०८६ | बही, भाग १,<br>लेखाङ ७५५                               | मुनि विशालविजय<br>पूर्वोक्त, लेखाङ्क १३९                                         | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १<br>लेखाङ्क ४४८                    |
| कुंपुनाय की कांतिनाय देरासर,<br>प्रतिमा का छेख कांतिनाय पीछ,<br>अवस्तानाय |                | अतमाकाल्ख वाकानर<br>धर्मनाथकी घातु बीरजिनाल्य,<br>पंचतीयीँ प्रतिमा राधनपुर | का लेख<br>संभवनाय की शातिनाय जिनालय,<br>धातु पंचतीर्थी राधनपुर<br>प्रतिमाका लेख | विमलनाथ की नवपल्लव पादवेनाथ<br>बीबीसी का प्रतिमा जिनाल्य,<br>लेख    | र्धातिनाथकी आदिनाथजिनास्त्रम्,<br>प्रतिमाकालेखक्षेराकु | पारवंतायकी चिन्तामीण पारवंताय<br>प्रतिमाका जिनाल्य, राधनपुर<br>लेख               | ग्रांतिनाथ की गोड़ी पारवैनाथ<br>प्रतिमा का देरासर,<br>लेख बीजापुर |
| ७ हेमरलसूरि                                                               | हेमरत्नसूरि    | जयाणदसूरि                                                                  | जयानन्दसूरि<br>के शिष्य श्रीसूरि                                                | जयानन्दसूरि<br>के शिष्य श्रीसूरि                                    | मुनिसिंहसूरि                                           | सिंहदनसूरि                                                                       | सिंहदत्तसूरि<br>:                                                 |
| द्वितीय ज्येष्ठ वद्वि ७ हेमरत्नपूरि<br>शनिवार                             | ज्येष्ठ वदि*** | चैत्रवदि ८<br>गुरुवार                                                      | माघ सुदि ५<br>गुरुवार                                                           | १३९६ फाल्गुन विद २<br>गुक्रवार                                      | कार्तिकसुदि ५<br>सोमवार                                | <del>वै</del> त्रसुदि १३<br>रविवार                                               | माघ वदि ३<br>गुक्रवार                                             |
| <del>የ</del> ያዩ                                                           | १४९२           | १४९३                                                                       | 8<br>8<br>8                                                                     | هر<br>م                                                             | 486                                                    | 9400                                                                             | E 0 3 6                                                           |
| ž.                                                                        | 8              | %                                                                          | <del>o.</del>                                                                   | 0'<br>#**                                                           | m²<br>m²                                               | 20<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10 | ž.                                                                |

|                                                                            | ९५०५ माघ द्युषि ९ हेमरत्मद्वरि<br>धनिवार<br>१५०५ माघ युदि ९ हेमरत्लम्नरि |
|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| P 14 4.                                                                    |                                                                          |
| ९५०५ माच मुदि थ<br>शतिवार<br>१५०५ माच मुदि थ<br>शतिवार<br>१५०६ चैत्र वदि ४ |                                                                          |

| <b>26</b> 8                                 |                                                                   |                                                            | डॉ॰ शिव प्रस                              | ाद                                   |                                           |                                         |                                             |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग २, सेलांक २८२ | नाहटा, अगरचन्द,<br>पूर्वोक्त, लेखांक<br>१३२६                      | नाहर, पूरनचन्द,<br>पूर्वोक्त, भाग २,<br>लेखांक १००४        | वही, भाग १<br>स्टेबांक ३९१                | वही, भाग 9,<br>लेखांक ४७६            | बृद्धिसागर, पूर्वोक्त<br>भाग १, लेखांक ९७ | विनयसागर,<br>पूर्वोक्त, लेखांक ४२०      | बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग २, लेखांक ६८२ |
| मनमोहन पार्वनाथ<br>जिनाल्य, मीयागाम         | बासुपूज्यस्वामी<br>का जिनाल्य,<br>बीकानेर                         | हीरालाल गुलाब सिंह<br>का घरदेरासर,<br>चितपुर रोड,<br>कलकता | यति पन्नाठाल<br>का घर देरासर,<br>कलकता    | नवषरे का मन्दिर,<br>चेलपुरी, दिल्ली  | जैन मन्दिर,<br>बडावली                     | पद्मप्रभ जिनालय,<br>बाट, जयपुर          | शांतिनाथ, जिनालय,<br>दंतालवाडो, खंभात       |
| संभवनाय की<br>प्रतिमा का लेख                | द्यांतिनाय की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख                      | मुविधिनाथ<br>की घातु की<br>बौबीसी प्रतिमा<br>का छेख        | सुविधिनाथ<br>की घातु की<br>चौदीसी प्रतिमा | मुनि सुवतस्वामी<br>की प्रतिमा का लेख | शांतिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख             | आदिनाथ की<br>पंचतीथीं प्रतिमा<br>का लेख | अभिनन्दन स्वामी<br>की प्रतिमा का लेख        |
| हुर्षतिलक्षीर<br>सिंहदत्तभूरि               | हेम रत्नधूरि                                                      | अमररत्नसूरि<br>के पट्टधर<br>हेमरत्नसूरि                    | अमररत्नधूरि<br>हेमरत्नधूरि                | बीलरत्नद्वरि                         | बीलरत्नसूरि                               | सिहदतसूरि                               | हेमरत्नद्वरि                                |
| चैत्र वदि ५<br>गुक्वार                      | पीष वदि २<br>बुघवार                                               | १५०६ तिथिविहीत                                             | १५०६ तिथि विहीन                           | वैशाख वदि ६<br>गुरुवार               | वैशास वदि ६<br>गुक्वार                    | माघ सुदि ५<br>गुक्रवार                  | माच सुदि १३<br>गुक्रवार                     |
| 4046                                        | 94.<br>84.0<br>84.0<br>84.0<br>84.0<br>84.0<br>84.0<br>84.0<br>84 | 3096                                                       | क्षे०भे                                   | 9403                                 | १५०७                                      | 90%                                     | १५००                                        |
| <b>\$</b>                                   | ž                                                                 | ÷                                                          | ¥.                                        | <del>\$</del>                        | š.                                        | چُ                                      | ş                                           |

| बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखांक ९७ | ालय, वही, भाग २,<br>लेखांक ३१५ | ालय, वही, भाग २,<br>लेखांक ८४२         | नाथ बही,भाग२,<br>र.खंभात छेखाक९०९            | बही,<br>माग २, लेखांक<br>३४२    | ं, वही, भाग १,<br>लेखांक १३४९                | बही, भाग २,<br>लेखाक २२०                 | प्य, वही,भाग२,<br>लेखांक ३३१ | न्दिर ढाकी, एम० ए०-<br>उज्जयन्त प० बेचरदासदोधी  |
|--------------------------------------------|--------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------|-------------------------------------------------|
| जैन मंदिर<br>वडावली                        | पारवेनाथ जिनालय,<br>भरुच       | शातिनाथ जिनाल्य,<br>चौकसी पोल,<br>खभात | चिन्तामणि पादवंनाथ<br>जिनाल्य, शकोपुर, खंभात | बीर जिनालय,<br>भरुच             | शातिनाथ देरासर,<br>शांतिनाथ पोल,<br>अहमदाबाद | ूर<br>घर देशासर,<br>बड़ोदरा              | मुनिसुद्रत जिनालय,<br>भरुच   | संग्रामसोनी के मन्दिर<br>की देवकुलिका, उज्जयन्त |
| शातिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख               | चन्द्रप्रभ की<br>प्रतिमाकालेख  | विमलनाय की<br>प्रतिमा का लेख           | शातिनाथ की<br>प्रतिमाकालेख                   | श्रेयांसनाथकी<br>प्रतिमा का लेख | शांतिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                | द्यातिनाथ की<br>चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख | कुंधुनाथ की<br>चौबोसी का छेख | आदिनाथ की<br>चौबीसी का लेख                      |
| : श्रीलरत्नसूरि                            | सिंहदत्तसूरि                   | तिहदत्तसूरि                            | मिहदतसूरि                                    | हर्षतिलकसूरि                    | जिनरत्नसूरि                                  | <b>बे</b> ब रत्नसूरि                     | देव रत्नसूरि                 | क<br>म्                                         |
| १५०७ वैशास मुदि ६ गुरुवार शीलरत्नसूरि      | चैत्र सुदि <b>१३</b><br>रविवार | चैत्र सुदि <b>१३</b><br>रविवार         | १५०८ चैत्र मुदि १३<br>रविवार                 | वैशाख वदि १९<br>रविदार          | १५०८  वैशास पदि १२<br>रविवार                 | आषाड सुदि २<br>रविवार                    | वैद्याख वदि ५<br>श्रनिवार    | १९. [अ] १५(०?)९ वैशास्त्र वदि ११<br>धुक्रवार    |
| 9400                                       | 2016                           | २०५७                                   | 2016                                         | 2016                            | २०४६                                         | २०५४                                     | <b>ब</b>                     | [ন] ৭५(০? <u>)</u>                              |
| 2                                          | ÷                              | 2                                      | ني                                           | uji                             | 2                                            | ህ                                        | ٠                            | <u>~</u>                                        |

| 786                                         |                                                   |                                             | ≹াঁ∘ যিং                              | प्रसाद                                      |                                            |                                                          |                                                  |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग २, लेखांक ९८८ | नाहर, पूरनचन्द,<br>पूर्वोक्त, भाग १,<br>लेखाक १०० | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग २, लेखांक ६१९ | विजयधर्मसूरि,<br>पूर्वोक्त,छेलांक २६० | बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखांक ७१८ | वही, भाग १,<br>छेखांक <b>१२५</b> ०         | बृद्धिसागर, पूर्वोत्त,<br>भाग १, लेखांक<br>१ <b>१६</b> ० | मुनि विशास्त्रविजय<br>पूर्वोक्त, स्टेबांक<br>१७० |
| शांतिनाथ जिनाल्य,<br>माणेक चौक,<br>संभात    | धर्मनाथ जिनाल्य,<br>बडा बाजार,<br>कलकता           | आदिनाथ जिनास्त्रय,<br>मांडवीपोल,<br>संभात   | गौडीजी भंडार,<br>उदयपुर               | औन मन्दिर,<br>कास्त्रोस्                    | शांतिनाथ देरासर,<br>अहमदाबाद               | सीमधर स्वामी<br>का जिनाल्य,<br>अहमदाबाद                  | शांतिनाथ जिनालय,<br>राधनपुर                      |
| अजिननाथ की<br>प्रतिमा का लेख                | आदिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                       | सुमतिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख               | विमलनाथ की<br>धातु प्रतिमा<br>का लेख  | बासूपूज्य की<br>प्रनिमा का लेख              | मुमतिनाथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख | शातिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                             | शांतिनाथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख       |
| हर्षेतिलकसूरि                               | जिनरत्नसूरि                                       | सिंहदत्तसूरि                                | सिंहदतसूरि                            | देवरत्नसूरि                                 | देवरत्नसूरि                                | वेनगुप्तसूरि                                             | सिहदत्तसूरि                                      |
| फाल्गुन वदि ३<br>गुक्रवार                   | फाल्गुन वदि ३<br>गुक्रवार                         | फाल्गुन वदि ३<br>शुक्रवार                   | फाल्गुन वदि ३<br>शुक्रवार             | आषाढ सुदि ६<br>शुक्रवार                     | आषाढ़ मुदि ६<br>गुक्रवार                   | आषाढ सुदि ६<br>धुक्रवार                                  | माच सुदि १<br>शुक्रवार                           |
| 9490                                        | o b\b                                             | 4440                                        | 9490                                  | १५११                                        | 4444                                       | 4444                                                     | 4444                                             |
| ė                                           | <u>.</u>                                          | <b>:</b>                                    | ri<br>W                               | 3.<br>W                                     | ين<br>س                                    | ui.<br>Ur                                                | 9                                                |

|                                                |                                            |                                           |                                                |                               |                                                    | 1614 560                                                                          |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखांक<br>७२३ | मुनि कंचनसागर,<br>पूर्वोक्त, लेखांक<br>४३९ | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग 9. लेखाक ९५ | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखांक<br>९५९ | वही, भाग १,<br>लेखांक ९४      | नाहर, पूरनचन्द,<br>पूर्वोक्त, भाग १,<br>लेखांक ७४१ | बही, भाग ३,<br>लेखांक २९६५<br>एखां<br>नाहटा, अगरचन्द<br>पूर्वोत्त, लेखांक<br>२७७५ |
| संभवनाथ देरासर,<br>कडी                         | पंचतीर्थी,<br>शत्रुञ्जय                    | जैन मन्दिर,<br>बडावली                     | वीर जिनालय,<br>अहमदाबाद                        | जैन मन्दिर,<br>बहावली         | गोपों का<br>उपाश्रय, बाड़मेर                       | बन्द्रप्रभ स्वामी<br>का जिलालय,<br>जैसलमेर                                        |
| शातिनाथ की<br>चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख         | नमिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                | सुमतिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख             | सुमतिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                  | कुंधुनाथ की<br>प्रतिमा का लेख | कुन्धुनाथ की<br>घातु प्रतिमा<br>का लेख             | कुत्यनाय की<br>चौबीसी का लेख                                                      |
| सिंहदतसूरि                                     | हेमरलसूरि                                  | हेमरत्नव्वरि                              | हेमरलसूरि                                      | हेमरत्नसूरि                   | हेमरत्नसूरि                                        | हेमरत्नसूरि                                                                       |
| माच सुदि १०<br>बुषवार                          | ज्येष्ठ वदि ५<br>सोमवार                    | ज्येष्ठ सुद्धि १०<br>रविवार               | वैशाख वदि १०<br>गुरुवार                        | वैशास्त्र वदि १०<br>गुरुवार   | वैशाख सुदि ५                                       | वैशाल सुदि ५<br>धुक्रवार                                                          |
| 4493                                           | १५१२                                       | 4443                                      | ४४४४                                           | 9492                          | १५१२                                               | <b>५</b> ५७२                                                                      |
| Ž.                                             | or<br>w                                    | ·<br>9                                    | <del>5</del>                                   | G G                           | m'<br>9                                            | a<br>B                                                                            |

| 110                                            |                                                                        |                                             |                                        | •1• 1414                                | 4414                                  |                                               |                                                    |                                      |
|------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------|--------------------------------------|
| बुद्धिसागर, पूर्वोक,<br>भाव १, लेखांक<br>१३२१  | जैनसत्यप्रकास, वर्ष ६,<br>अंक १०, पुष्ठ ३७२-<br>३७४, लेखा <b>ट्ट</b> ८ | बुद्धिसागर, पूर्वोस्क,<br>भाग १, लेखाङ्क ९५ | बही, भाग-२,<br>लेखाङ्क ६९५             | विजयधर्मसूरि,<br>पूर्वोक्त, लेखाङ्क २८७ | बही, लेखाङ्क २९२                      | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त<br>भाग २, लेखाङ्क १०९८  | वही, भाग-२,<br>लेखाङ्क ८००                         | वहीं, भाग १, लेखा <b>ङ्क</b><br>११६३ |
| क्षांतिनाथ देरासर,<br>शातिनाथ गोल,<br>अहमदाबाद | जैनमंदिर,<br>वादनवाड़ा                                                 | जैनमंदिर,<br>बहावसी                         | मुमतिनाथ जिनास्त्र,<br>चोलापोल, क्षभात | जीरावलापारवंनाथ<br>देरासर, घोघा         | रु घांतिनाथ जिनालय,<br>बीरामगाम       | नवपल्लव पारवंनाथ<br>जिनालय, बोलपीपलो,<br>खभान | चिन्तामणिपादवैनाथ<br>जिनाल्य, चौकसी-<br>पोल, खंभात | सीमंधरस्वामी का<br>देरासर, अहमदाबाद  |
| नमिनाष की<br>चौबीसी का लेख                     | आदिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                                            | सुमरिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख               | सुमतिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख          | कुंषुनाय की घातु<br>की प्रतिमा का लेख   | श्रेयांसनाथ की घातु<br>प्रतिमा का लेख | श्रोयांमनाथ की<br>प्रतिमा का लेख              | अजितनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                       | संभवनाथ की<br>प्रतिमा का लेख         |
| हेमरलसूरि                                      | शीलरत्नसूरि<br>आदिरत्नसूरि                                             | हेमरत्नसूरि                                 | हेमरत्नसूरि                            | आणंदप्रभसूरि                            | देवरत्नसूरि                           | देव रत्नमूरि                                  | साधुरत्नसूरि                                       | हेमरत्नसूरि                          |
| 1                                              |                                                                        | ज्येष्ठ सुदि १०<br>रविवार                   | फाल्गुन वदि ३<br>गुक्रवार              | चेत्र मुदि ५<br>बुधवार                  | ज्येट्ठ सुदि ३<br>गुरुवार             | आवाढ मुदि १०<br>गुरुवार                       | माघवदि २<br>शुक्रवार                               | वैशाला सुदि १<br>गुरुवार             |

9494

Ť

१५१३

હ

₹

**डॉ॰** शिव प्रसाद

२६८

9493

ż

9493

Š

4443 9493 9493 449३ 9493

. § ğ š å,

| बिनयसागर, पूर्वोक्त,<br>लेखाङ्क ५३१                            | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग-२, लेखाङ्क ५९३ | वही,<br>लेखाङ्क, १२१२               | विजयधर्मसूरि,<br>पूर्वोक्त, लेखाङ्क ६६० | बुद्धिसागर. पूर्वोक्त,<br>भाग–२, लेखाङ्क<br>४०७  | वही, भाग~२,<br>लेखाङ्क ८८९            | वही, भाग-२,<br>लेखाङ्क १२५                | वही,<br>भाग-२, लेखाङ्क ४९९        | नाहटा, अगरचन्द,<br>पूर्वोक्त, लेखाङ्क १५१३     |
|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------------------|
| आदिनाच जिनालय,<br>करमदी                                        | पद्मप्रभजिनालय,<br>कडाकोटडी, खंभात           | सीमंधरस्वामी का<br>जिनालय, अहमदाबाद | गौड़ीपाद्यंनाथ<br>जिनालय, पालिताना      | शातिनाथ जिनालय,<br>वाडीवाडो, क्षेड्रा,<br>गुजरात | नेमिनाथ जिनालय,<br>भोंयरापाडो, सभात   | आदिनाथ जिनालय,<br>बहोदरा                  | सुमतिनाथमुख्यबावन<br>जिनालय, मातर | पारवंनाथ जिनालय,<br>नाहटो की गवाड़,<br>बीकानेर |
| सभवनाथ को पच- आदिनाथ जिनास्त्रय,<br>तीर्थी प्रतिमाका लेख करमदी | बासुपूज्य की प्रतिमा<br>का लेख               | सुविधिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख      | शांतिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख           | पारुवनाथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख       | चन्द्रप्रभस्वामी की<br>प्रतिमा का लेख | विमलनाथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख | वामुपूज्य की<br>प्रतिमा का लेख    | श्रेयांसनाथ की<br>प्रतिमा का लेख               |
| हमरत्नद्वीर                                                    | देवरत्नद्वरि                                 | देवरत्नभूरि                         | पादप्रभसूरि                             | हेमरलसूरि                                        | आणंदप्रभसूरि                          | हेमरलसूरि                                 | देव रत्नसूरि                      | देवरत्नसूरि                                    |
| वेशास्त्र मुदि १०<br>मुख्वार                                   | का <sup>र्</sup> तिक वदि १<br>रविवार         | कात्तिक बदि १<br>रविवार             | माघ सुदि ५<br>शनिवार                    | फाल्युन सुदि ८<br>शनिवार                         | चैत्र बदि ४<br>गुरुवार                | नैशाल मुदि ३                              | ज्येष्ठ मुदि ३<br>गुरुवार         | आषाढ सुदि ३<br>रविवार                          |
| ۶<br>۱                                                         | <b>ት</b> የየ                                  | ን<br>የ                              | <b>१</b> ५१५                            | <b>ት</b> ይነታይ                                    | <b>व</b> ५१६                          | विषय                                      | 36 hb                             | <b>३</b> ७५७                                   |
| <u>.</u>                                                       | یو                                           | ų.                                  | 2                                       | 8                                                | ģ                                     | <u>.</u>                                  | نے                                | o <sub>z</sub>                                 |

| १७०                                                                        |                                                  |                                                 | कॉ                                           | शिव प्रसाद                                        |                                                                  |                                                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------|---------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सुपारवंताय जिनालय, <b>वही, लेखाङ्क १७६९</b><br>नाहटोँ की गवाड़,<br>बीकानेर | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त<br>भाग–२, लेखाङ्क–<br>१०३२ | नाहर, पूर्वोक्त, माग-२,<br>लेखाङ्क १५०५         | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखांक १०८९ | नाहर, पूरनचद,<br>पूर्वोक्त, भाग–२,<br>लेखांक qose | रहान (२५२)<br>वही, भाग १,<br>लेखांक ५५७ एव<br>विनयसागर, पर्वोक्त | लेखांक ५७२<br>नाहटा, अगरचन्द,<br>पूर्वोक्त, लेखांक २४०८<br>डुटिसागर, पूर्वोक्त,<br>माग १, लेखोंक १२८४           |
|                                                                            | मुबतनाथ जिनालय,<br>लारवाडो, लंभात                | शांतिनाथ जिनाल्य,<br>लखनऊ                       | पार्वनाथ देरासर,<br>अहमदाबाद                 | सुविधिनाथ जिनालय,<br>घोषा, काठियाबाड़             | संभवनाष जिनाल्य,<br>अजमेर                                        | - •                                                                                                             |
| नमिनाय की चांदी<br>की सर्पारकर प्रतिमा<br>का लेख                           | वासुपूज्य स्वामी की<br>प्रतिमा का लेख            | द्यीतस्त्रमाथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख | आदिनाय की प्रतिमा पादवैनाय देरासर,<br>का लेख | कुंधुनाथ की प्रतिमा<br>का लेख                     | धर्मनाथ की प्रतिमा<br>का लेख                                     | विसञ्जाय की प्रतिमा शांतिनाय जिलाख्य,<br>का लेख<br>अरिताय की प्रतिमा शांतिनाय जिलाख्य,<br>का लेख<br>बहिताय पील. |
| दैव रत्नसूरि                                                               | सिंहदत्तसूरि                                     | हेमरत्नसूरि                                     | आणदप्रभसूरि                                  | आणंदप्रभसूरि                                      | देवरत्नसूरि                                                      | देव रत्नसूरि<br>महेन्द्रसूरि                                                                                    |
| आषाढ़ सुद्धि ९<br>शुक्रवार                                                 | कात्तिक सुदि १५<br>शनिवार                        | वैशाख सुदि ३<br>सोमवार                          | वैशाख सुदि १२<br>सोमवार                      | माघ सुदि ५<br>शुक्रवार                            | माघ सुदि ५<br>गुक्रवार                                           | माच सुदि ५<br>गुक्रवार<br>माघ सुदि ५ ।<br>गुक्रवार                                                              |
| 96<br>96                                                                   | 3646                                             | <b>১</b>                                        | กุรุง                                        | <b>७</b> ८५५                                      | 9646                                                             | <b>১</b> ১১৮                                                                                                    |

ين م š. Š.

\$

<u>~</u>

æ.

š,

|                               | आगमिक ग <b>च्छ</b> /प्राचीन त्रिस्तुतिक गच्छ का संक्षिप्त इतिहास |                                                     |                                        |                                             |                                                 |                                            |                                               |                                          |  |  |
|-------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------|--|--|
| वही,<br>भाग १, लेखांक १९३१    | वही, भाग–२<br>लेखांक ८२७                                         | मुनिविशालविजय,<br>पूर्वोक्त, लेखांक  २१६            | मुनिकंचनसागर<br>पूर्वोक्त, लेखांक ४६२  | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त<br>भाग-२, लेखांक १०८९ | नाहर, पूरनचन्द, पूर्वोक्त,<br>माग–२ लेखांक १७२१ | वही, भाग-३,<br>लेखांक २३४४                 | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग–२, लेखांक १६०   | विजयप्रमैधूरि<br>पूर्वोत्क, स्टेखांक ३३० |  |  |
| धर्मनाथदेरासर,<br>अहमदाबाद    | महावीर जिनालय,<br>चौकसीपोल, सभात                                 | पाखेनाय जिनालय,<br>राधनपुर                          | ं मोतीसा की टूक,<br>बान्नुङ्जय         | नवपल्लवपारुवनाथ<br>देरासर, खंभात            | पार्खनाथ जिनालय,<br>अञ्जार                      | चन्द्रप्रभ जिनालय,<br>जैसलमेर              | कुन्धुनाथ जिनालय,<br>बह्रियाली पोल,<br>बहोदरा | क्षान्तिनाथ देरासर,<br><b>कामन</b> गर    |  |  |
| मुनिसुबत की<br>प्रतिमा का लेख | संभवनाथ की<br>चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख                           | पद्मप्रभ स्वार्मी की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख | धर्मनाथ की पंचतीर्थी<br>प्रतिमा का लेख | धर्मनाथ की पंचतीर्थी<br>प्रतिमा का लेख      | पद्मप्रभस्वामी की<br>पंचतीयीं का लेख            | कुन्धुनाथ की पंच-<br>तीर्थी प्रतिमा का छेख | अजितनाथ की<br>मौबीसी का लेख                   | बासुपूज्य की धातु<br>प्रसिमा का लेख      |  |  |
| पूर्णंदेवसूरि                 | देवरत्नसूरि                                                      | हेमरलसूरि                                           | देवरलसूरि                              | हेमरत्नसूरि                                 | हेमरत्नसूरि                                     | हेमरत्नद्वरि                               | हेमरत्नसूरि                                   | हेमरलब्रूरि                              |  |  |
| माघ मुदि ५<br>गुक्रवार        | ज्येष्ठ मुद्धि २<br>धनिवार                                       | माघ सुदि ५<br>गुरुवार                               | ज्येष्ट्ठ बदि १<br>गुरुवार             | बैशाख वदि ११<br>गुक्रवार                    | वैशास सुदि ३<br>गुरुवार                         | वैशास सुदि ३<br>गुरुवार                    | माघ वदि ९<br>क्षनिवार                         | माथ सुदि ३<br>स्रोभवार                   |  |  |
| <b>9</b> 440                  | 1490                                                             | 9449                                                | 4448                                   | १५१९                                        | १५१९                                            | १५१९                                       | <b>३</b> ५५६                                  | १५१९                                     |  |  |

90g.

خ و ٠ ښ 900 96

<u>چ</u>

÷

ş 5

चैत्र वदि ८ शुक्रवार वैशास वदि ७ शनिवार

१५२० १५२०

190. 11. वैशास वदि ७ शनिवार

9430

933

| 404                                                                                | डॉ॰ शिव प्रस                                                                                                                                                                                            | दि                                           |                             |                                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| विज्ञत्यमसूरि, पूर्वोक्त<br>लेखांक ३४५<br>मुनि विशालविषय,<br>पूर्वोक्त, लेखांक २३१ | मनमोहनपाव्येनाथ बुक्सिगर पूर्वोस्त<br>जिनाल्य, बोकसीपोल, भाग-२ लेखाक ८२४<br>अपात<br>कुच्याय जिनाल्य, वही, भाग-२ लेखाक<br>इंधात<br>६६६<br>चिनामीण जिनाल्य, नाहर, अगरचद-पूर्वोस्त,<br>बीकानेर लेखांक १०२२ | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग-२, लेखांक १००५ | वही,<br>माग–१, लेखांक ७१३   | विजयप्रमेलूरि<br>पूर्वोक्त, लेखांक ३७०<br>मुनि जयन्तविजय,<br>पूर्वोक्त, भाग-५<br>लेखांक ४७७० |
| शान्तिनाथ जिनाल्य,<br>वीरमगाम<br>गोड़ीपारवंनाथ<br>देरासर, राष्ठनपुर                | का लेख<br>का लेख<br>विमाल्य, बोक्सोपील<br>धुरियुक्त की चोबीसी कुच्चाम जिनाल्य,<br>का लेख<br>बीराल<br>सीरामा वी चिन्तामणि जिनाल्य,<br>सीरामा वीकानेर                                                     | आदिनाथ जिनाल्य,<br>माणेकचौक, सभात            | बावन जिनालय,<br>पेयापुर     | जील्लावाला देरासर,<br>घोषा<br>चिन्तामणि पाश्वनाथ<br>देरासर, लाजद्वाम                         |
| शीतलनाथ की घातु<br>प्रतिमा का लेख<br>मुनिसुबतस्वामी की<br>घातु पचतीर्थी<br>का लेख  | सम्बनाय की प्रतिमा मनमोहतपाएकंनाय<br>का लेख<br>संभात<br>प्रतिपुद्धत की बोबीसी कुळूनाय जिनाल्य,<br>का लेख<br>संभात<br>धोतल्जाय की चिन्तामीण जिनाल्य<br>धोतल्जाय की चिन्तामीण जिनाल्य<br>का लेख           | शांतिनाथ की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख   | आदिनाथ की प्रतिमा<br>का लेख | कुन्धुनाय की घातु<br>प्रतिमा का लेख<br>कुन्धुनाय की घातु-<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख     |
| —<br>अाणंदप्रभसूरि                                                                 | आणंदप्रभद्गरि<br>के शिष्ट्य<br>गुणप्रभद्गरि<br>हेमरत्नव्गुरि<br>हेमरत्नव्गुरि                                                                                                                           | मुनिरत्नसूरि                                 | सिहदतसूरि                   | देव रत्नसूरि<br>देव रत्नसूरि                                                                 |

आषाढ सुदि ९ गुरुवार आषाढ़ सुदि १ गुरुवार

१५२° १५२९

993 <u>نج</u> कातिक वदि ५ सोमवार

9423

4

वैशाल सुदि १३ गुरुवार फाल्गुन वदि ४ सीमवार वैशाल सुदि ३

क्रम इस्मिक इस्मिक

3 345

. %

|                                            |                                         | बागमि                               | क गच्छ/                        | प्राचीन त्रिस्तुति                                                 | क गण्छ का संदि                                                         | प्त इतिहास                         |                                          | २७३                                    |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------|
| बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग-१, लेखांक ७४ | िबनयसागर, पूर्वोक्त,<br>लेखांक ६३०      | विजयधमेसूरि                         |                                | भाग−२, लेखांक ५३७<br>, नाहर, पूर्वोक्त,<br>: भाग−२, लेखांक<br>१८०० | विजयधर्मसूरि, पूर्वोक्त,<br>लेखांक ४०३                                 | वहीं, लेखांक ४०९                   | बुक्सिगर, पूर्वोक्त,<br>भाग-२ लेखांक ४६८ | विवयधर्मसूरि, पूर्वोक्त,<br>लेखांक ४०५ |
| जैन मंदिर,<br>गांभू                        | ी चिन्तामणि पाष्वैनाथ<br>जिनालय, किसनगढ | र्जन देरासर, लीबडी                  |                                | माणकपाक, क्षभात<br>घर देरामर, गामदेवी,<br>वाचागांधी रोड, मुस्बई    | कुचुनाय की छातु की आदिनाय जिनालय,<br>पंचतीयीं प्रतिमा जामनगर<br>का लेख | नवर्षेडा पारुवेनाथ<br>देरासर, घोषा | सुमतिनाथ मुरूपबावन<br>जिनाल्य, मातर      | सुविधिनाय देरासर,<br>मोथा              |
| सुमतिनाथ की<br>पंचतीथीं प्रतिमा<br>का लेख  | सभवनाय की चौबीसी<br>प्रतिमा का लेख      | पारुवंनाथ की धातु<br>प्रतिमा का लेख | सुविधिनाय की प्रतिमा<br>का लेख | गा ४७<br>अभिनन्दनस्वामी की<br>चौबीसी का लेख                        | कुन्धुनाथ की घातु की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख                    | धर्मनाथ की धातु<br>प्रतिमा का लेख  | पदाप्रभाकी प्रतिमा<br>कालेख              | पार्वनाथ की घातु<br>की प्रतिमा का लेख  |
| <b>अ</b> मररत्नसूरि                        | अमररत्नसूर                              | देवरत्नसूरि                         | देवरत्नसूरि                    | जयचन्द्रसूरि<br>के पट्टघर<br>देवरत्नसृरि                           | अमररलसूरि                                                              | आनन्दप्रभसूरि                      | देवरत्नसूरि                              | अमररत्नवृदि                            |
| कार्त्तिक वदि <b>१३</b><br>शनिवार          | वैशास्त्र सुदि २<br>गुरुवार             | पौष वदि ५<br>सोमवार                 | माघ सुदि १३<br>बुधवार          | माघ सुदि १३<br>बुधवार                                              | 1                                                                      | वैशाल वृद्धि ६<br>शुक्कवार         | वैशास वदि १०                             | l                                      |
| 8<br>१५<br>१                               | ब्रह्म<br>इं                            | १५५५                                | 9474                           | १५२५                                                               | મુત્ર                                                                  | <b>१</b> ५२७                       | <b>१</b> ५५७                             | <b>ક</b> હ્યું કે હ                    |
| <b>4</b>                                   | નુક                                     | 13.                                 | 43.                            | 43.                                                                | 138.                                                                   | <b>1</b> 84.                       | <b>9</b> %                               | <u>.</u>                               |

| मुनि विद्याखांवयम्,<br>पूर्वानतः, केखांक २६२<br>एवं मुनिवयन्तविषम्,<br>बावू, भाग ५,<br>केखांक ५१० | विजयसमें पूरि,<br>पूर्वोमत, लेखांक ४१३             | बुद्धिसागर, पूर्वोस्त,<br>भाग–२, लेखांक ९४७ | वही,<br>भाग–२ लेखाङ्क ६४३                                                     | बही, भाग-२<br>लेखाङ्क १९४२                                                      | लोढ़ा, दौलतसिंह,<br>पूर्वोक्त, लेखाङ्क ८२ | नाहटा, अगरचन्द,<br>पूर्वोक्त, लेखा <b>ङ्क</b><br>१५८२ | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग–२ लेखाङ्क १०९० |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| राष्ट्रनपुर                                                                                       | आदिनाथ जिनालय,<br>जामनगर                           | पार्खनाथ जिनालय,<br>माणेक चौक, संभात        | कुन्धुनाथ जिनाल्य,<br>मांडवीपोल,<br>खंगात                                     | संभवनाथ जिनालय,<br>मांडवीपोल, खंमात                                             | जैनमंदिर, थराद                            | विमल्जनाय जिनालय,<br>(कोचरों में) बीकानेर             | आदिनाथ जिनाल्य,<br>माणेक चौक खंभात           |
| सुमतिनाथ की धातु<br>की पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का सेख                                                | धर्मेनाथ की घातु की<br>पंचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख | अभिनन्दनस्वामी की<br>प्रतिमा का छेख         | पाखंनाथ की रत्नमय कुर्युनाथ जिनालय,<br>प्रतिमा के परिकर का मांब्वीपोल,<br>लेख | संभवनाय की पंचतीर्थी संभवनाथ जिना <i>लय,</i><br>प्रतिमा का लेख मांडवीपोल, खंभात | पद्मप्रभ की पचतीर्थी<br>प्रतिमा का लेख    | मुनिसुत्रतस्वामी की<br>प्रतिमा का लेख                 | कुन्युनाथ की प्रतिमा<br>का लेख               |
| सिहदत्तसूरि<br>के पट्टापर<br>सोमदेवसूरि                                                           | अमररत्नसूरि                                        | देवरलसूरि                                   | देवरलसूरि                                                                     | अमररलसूरि                                                                       | अमररत्नसूरि                               | अमररत्नसूरि                                           | देवरत्नसूरि                                  |
| आषाढ़ सुदि ५<br>रविवार                                                                            | पौष मुदि ३<br>सोमवार                               | वैशास्त्र सुदि ५<br>धुक्रवार                | वैद्याख सुदि ५<br>धुक्रवार                                                    | ज्येष्ठ वदि १<br>गुक्रवार                                                       | ज्येष्ठ वदि <b>१</b><br>शुक्रवार          | माघ वदि २<br>शुक्रवार                                 | माघ सुदि १०<br>गुषवार                        |
| 9430                                                                                              | १५२७                                               | ४४४४                                        | <b>७</b> ४५७                                                                  | १५२९                                                                            | <b>७</b> ८५७                              | 9430                                                  | वृष्ड                                        |

| वही,<br>भाग १, लेखाक्क ६५                         | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग–१, लेखाङ्क १८२ | बही, भाग-२<br>लेखाङ्क १११९                                        | नहर, पूरनचन्द,<br>पूर्वोक्त, माग २,लेखाङ्क<br>१७५९ एवं विखयधर्म-<br>सूदि, पूर्वोक्त, लेखाङ्क | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखाङ्क ७२२ | विजयधर्मसूरि, पूर्वोक्त,<br>लेखाङ्क ४४६  | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>माग−१ लेखाङ्क ७१२ | मुनिविधाल विजय,<br>पूर्वोक, लेखाङ्क २८१                            |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| मुनिसुकतदेरासर,<br>डभोई                           | जैन मंदिर, ऊक्षा                             | सभवनाथ की चौबीसी विन्तामणिपाइवैनाथ<br>प्रतिमा का लेख जिनालय, खभात | मुमतिनाथ जिनाल्य,<br>पालिताना                                                                | चिन्तामणिपादवैनाथ<br>देरासर, कड़ी            | आदिनाथ जिनास्त्र्य,<br>जामनगर            | बावनजिनालय,<br>पेषापुर                      | आदिनाथ जिनालय,<br>राधनपुर                                          |
| चन्द्रप्रमस्वामी की<br>पचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख | आदिनाय की प्रतिमा जैन मंदिर, ऊंझा<br>का लेख  | सभवनाथ की चौबीसी<br>प्रतिमा का लेख                                | मुषिधिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                                                               | वासुपूज्यस्वामी की<br>प्रतिमा का लेख         | अभिनन्दनस्वामी की<br>घातु-प्रतिमा का लेख | शान्तिनाथ की प्रतिमा बावनजिनालय,<br>का लेख  | महावीर स्वामीकी आदिनाथ<br>घातु-पंचतीर्थी प्रतिमा राधनपुर<br>का लेख |
| अमररत्नसूरि                                       | देवरत्नसूरि                                  | देवरत्नसूरि                                                       | देव रत्न सूरि                                                                                | देव रत्नधूरि                                 | अमररत्नमूरि                              | अमररत्नसूरि                                 | अमररत्नसूरि                                                        |
| माच सुदि ५                                        | माचवदि ८<br>सोमवार                           | माघ वदि ८<br>सोमवार                                               | माघ बदि ८<br>सोमवार                                                                          | माघ बद्धि ८<br>सोमवार                        | वैशाख।                                   | वैशाख … ।                                   | ज्येष्ठ बदि १३                                                     |
| <b>१</b> ५३१                                      | १५३१                                         | વેલ્કેવ                                                           | b हे भे b                                                                                    | <b>ब</b> ४४                                  | १५३२                                     | 94३२                                        | <b>5</b>                                                           |
| er.<br>n.                                         | <b>9</b> ₹6.                                 | ž                                                                 | e.<br>9.                                                                                     | <u>ا</u> %.                                  | <u>.</u>                                 | <u>ئ</u><br><u>م</u>                        | <u></u>                                                            |

| रेण्ड                                                                                           |                                            |                                              |                            | ाव प्रसादे                |                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------------|----------------------------|---------------------------|----------------------------|
| विनयसागर, पूर्वोक्त,<br>केखाङ्क ७४५ एखं<br>महर, पूरमंबन्द,<br>पूर्वोक्त, भाषा-२<br>केखाङ्क १३२३ | बुद्धिसागर, पूर्बोस्त<br>भाग १, लेखाङ्क ५० | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग–२, लेखाङ्क ३०८ | वही, भाग १,<br>लेखाङ्क ६७१ | वही, भाग–१<br>लेखाङ्क १९४ | वही, भाग—9,<br>लेखाङ्क ६६६ |
| सुमतिनाथ जिनास्त्रय,                                                                            | त्रेयांसनम्य की पंच- झमेताम्बदेशकर, इभोई   | पारवेनाथ जिनालय,                             | जैन देरासर,                | जैन मंदिर,                | जैनमंदिर                   |
| नागौर                                                                                           | गिर्मी प्रतिमाका लेख                       | खंभात                                        | गेरीता                     | चाणस्मा                   | गेरीता                     |
| पार्कागाय की प्रतिमा                                                                            | श्रेयांसन्मय की पंच-                       | संभवनाथ की प्रतिमा                           | वासुपूज्यस्वामी की         |                           | कुधुनाय की प्रतिमा         |
| <b>का ले</b> ख                                                                                  | तीर्घी प्रतिमा का लेख                      | का लेख                                       | प्रतिमा का लेख             |                           | का लेख                     |

देवरत्नसूरि

माच सुदि ५

रविवार गुक्रवार

अमररत्नसूरि

नैशास . ...।

9635 433 9834 ₹ % 5 5 5 9436

ż <u>خ</u>و

अमररत्नसूरि

वैशास सुदि ३

9432

48.

आनन्दप्रभसूरि

<u>چ</u> Š

नाहर, पूरनचन्द, पूर्वोक्त, भाग-२ लेखाङ्क २०९१ नाहर, पूरनबन्द, लेखाङ्क ६६६ बडा मंदिर, सीहोर विमलनाथ की प्रतिमा जैन मंदिर,पाडीव सिरोही-राजस्थान

अमररत्नसूरि

गाल सुदि ६ मावसुदि५

ग्रेमबार

अमररत्नसूरि

आषाड सुदि २ गेशास्त्र सुदि ३

<u>.</u> چ

è

क्क पण्डेष्ठ, एव विजयसमेसूरि, पूर्वोत्तः लेखाङ्क ४६७

्वोंक, भाग २,

नमिनाथ की घातु

पीष वदि'''गुरुवार सिहदत्तसूरि

96.36

ž

- का लेख

अमररत्नसूरि

प्रतिमा का लेख

कुधिसागर, पूर्वोक्त भाग-१, हेस्साक्ट ९८ मुनिकंचनसागर,

पं० उदयरल पंचतीयीं प्रतिमा जैन मंदिर, कक्काथकी

माघ सुदि ५

ار ج 96.79

ž

ž

| आंगमिक गच्छ/प्राचीन त्रिस्तुतिक गच्छ का संक्षिप्त इतिहास    |                                                  |                                            |                                                         |                                                          |                                             |                                     |                                             |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------------------|--|--|--|--|
| मुनिकंचनसागर,<br>पूर्वोक्त, लेखाङ्क २३५                     | बुद्धिसागर, पूर्वोस्त,<br>भाग–२, लेखाङ्क १५६     | विजयधर्मसूरि, पूर्वोक्त,<br>लेखाङ्क ४८२    | बुद्धिसागर, पृवॉक्त,<br>भाग-२, लेखाङ्क ९५               | बही, भाग–२<br>लेखाङ्क १३६                                | वही, भाग २,<br>लेखाङ्क ८०६                  | वही, भाग-२,<br>लेखाङ्क ४३२          | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त<br>भाग–२, लेबाङ्क ५१६ |  |  |  |  |
| कोठार पंचतीर्थी-२<br>शत्रुञ्जय                              | चन्द्रप्रमजिनालय,<br>जानीधेरी, बड़ोदरा           | शांतिनाथ जिनालय,<br>घोषा                   | आदिनाथ जिनाल्य,<br>बड़ोदरा                              | दादापादवैनाथ<br>जिनालय, नर्रसिंह जी<br>की पोल, बहोदरा    | आदिनाथ की प्रतिमा विमलनाथ जिनालय,<br>का लेख | शांतिनाथ जिनालय,<br>सेठ वाडो, खेड़ा | सुमतिनाथमुख्य बावन<br>जिनालय, मातर          |  |  |  |  |
| शांतिनाथ की प्रतिमा कोठार पंचतीथीं-२<br>का लेख<br>शत्रुञ्जय | सुमतिनाथ की प्रतिमा  चन्द्रप्रमजिनालय,<br>का लेख | विमलनाथ की घातु<br>प्रतिमा का लेख          | अजितनाथ की प्रतिमा आदिनाथ जिनास्त्रम,<br>का लेख बड़ोदरा | विमलनायकी प्रतिमा दादापादवैनाय<br>कालेख<br>की पोल, बड़ोद | आदिनाथ की प्रतिमा<br>का लेख                 | सुविधिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख      | शीतलनाय की<br>प्रतिमा का लेख                |  |  |  |  |
| सिंहदत्तसूरि<br>के पट्टधर<br>सोमदेवसूरि                     | सिंहदत्तमूरि                                     | आनन्दप्रभसूरि<br>के पट्टधर<br>मुनिरत्नसूरि | जिनचन्द्रसूरि                                           | श्रीसूरि                                                 | जिनचन्द्रसूरि                               | जिनचन्द्रसूरि                       | जिनचन्द्रसूरि                               |  |  |  |  |
| पौष सुदि ९<br>रविवार                                        | माब सूदि ५<br>शुक्रवार                           | चैत्र वदि ८<br>मंगलवार                     | वैद्याल सुदि १<br>गुरुवार                               | वैशास सुदि २<br>गुष्वार                                  | वैशाससूदि १०<br>गुरुवार                     | वैशाख वदि १०<br>शुक्रवार            | वैद्याख वदि १०<br>गुक्रवार                  |  |  |  |  |
|                                                             |                                                  |                                            |                                                         |                                                          |                                             |                                     |                                             |  |  |  |  |

485

نو کو ż

485

88 6876 9483

<u>ال</u>إ ŝ ٠ چ

१५३७ 9482

<u>ال</u>م الم

ج ج

| बुडिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग-१, लेखाङ्क ८२४<br>बही, माग १,<br>लेखाङ्क २४९ | वही, भाग-२<br>लेखाङ्क ३२९<br>, बही, भाग-२<br>लेखाङ्क ७०६                        | नाहर, पूरनचन्द,<br>पूर्वोक्त, भाग-२,<br>लेखाङ्क २००६ | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग–२, लेखाङ्क ८५ | मुनि विधालविजय,<br>पूर्वीक, लेखाक्क-३०६ | बृद्धिसागर, पूर्वोक्त<br>भाग १, लेखाङ्क २२८        | विजयधर्मसूरि, पूर्वोत्त,<br>लेखांक, ४९६ | मुद्धिसागर, पूर्वोस्क,<br>भाग २, लेक्षांक ८३४ |
|--------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------|
| जैनदेरासर, सौदागर<br>पोल, अहमदाबाद<br>घर देरासर, बढ़ोदरा                 | मुनिसुबत जिनाल्य, वही, भाग-२<br>मरुच<br>थीर जिनाल्य, गीपटी, बही, माग-२<br>लंभात | महावीर जिनालय,<br>डीसा                               | मनमोहन पारवैनाथ<br>जिनालय, बड़ोदरा          | वीर जिनालय,<br>राष्ट्रनपुर              | पादवैनाथ देरासर,<br>पाटन                           | बड़ा मंदिर,<br>कातर ग्राम               | वांतिनाथ जिनाल्य,<br>नौकसीपोल खंभात           |
| विमल्नाष की<br>प्रतिमा का लेख<br>पादवंनाय की प्रतिमा<br>का लेख           | स्तम्मलेख<br>बन्द्रप्रभरवामी की<br>प्रतिमा का लेख                               | बासुपूरुयस्वामी की<br>प्रतिमा का लेख                 | सुविधिनाष की<br>प्रतिमा का लेख              | सुविधिनाथ की धातु<br>प्रतिमा का लेख     | सुविधिनाथ की धानु<br>की पंचतीयीं प्रतिमा<br>का लेख | शीतलनाष की घातु<br>की प्रतिमा का लेख    | शीतलनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                  |
| विवेक राजसूरि<br>जिनचन्द्रसूरि                                           | विवेक रत्नसूरि<br>विवेक रत्नसूरि                                                | अमररत्नसूरि                                          | विवेकरत्नसूरि                               | अमररत्नमूरि                             | अमररत्नभूरि                                        | अमररत्नवूरि<br>के पट्टघर<br>श्रीसरि     | जिनचन्द्रसूरि                                 |
| फाल्मुन सुवि २<br>सुक्रवार<br>—                                          | माष ववि १३<br>माष सुदि १३                                                       | वैद्याल सुदि ५<br>गुरुवार                            | वैशासः वदि ६<br>शुक्रवार                    | पौष वदि ६<br>रविवार                     | पीष वदि १०<br>बुष्ठवार                             | माघ सुदि १३<br>रविवार                   | वैशास मुदि २<br>शनिवार                        |

28hb

9.8hb

9.8hb

9.8hb

9.8hb

9.8hb

9.8hb

18hb

<u>ئ</u>و سو

हों॰ शिव प्रसादे

२७८

|                                                | अगमिक गच्छ/प्राचीन त्रिस्तुतिक गच्छ का संक्रिप्त इतिहास |                                                                           |                                        |                                                                                  |                                         |                                           |                                               |                                          |  |  |
|------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------|--|--|
| नाहर, पूरनचन्द-पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखांक ४२३ | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग–२, लेखांक ११३९            | वही, भाग-२,<br>लेखांक २७६                                                 | वही, भाग–२<br>लेखांक–८९४               | बृद्धिसागर, पूर्वोक्त<br>भाग–२ लेखांक ४६६                                        | नाहर, पूर्वोक्त,<br>: लेखांक २४८५       | विनयसागर, पूर्वोक्त,<br>लेखांक ८८७        | बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>सेखांक ८            | मुनिविशालविजय,<br>पूर्वोत्त, लेखांक ३२१  |  |  |
| प्रकापसिंह औं का<br>मंदिर, रामघाट,<br>बाराणसी  | संभवनाथ जिनालय<br>बोलपीपलो, संभात                       | मुमतिनाथ की पंच- मनमोहनपाद्वनाथ<br>तीर्थी प्रतिमा का छेख जिनाल्य, मीयागाम | चन्द्रप्रभजिनालय,<br>भोंपरापाडो, संभात | मुमतिनाथ मुक्ष्य बाबन बृद्धिसागर, पूर्वोक्त<br>जिनास्त्र्य, मातर भाग–२ लेखांक ४६ | बृहद्खरतरगच्छ<br>का उपाश्रय, जैसलमेर    | पारवंनाथ जिनालय,<br>दाहोद                 | शांतिनाथ जिनालय,<br>पादरा                     | जैनमंदिर, राष्ठनपुर                      |  |  |
| श्रेयांसनाथ की<br>प्रतिमा का लेख               | अजितनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                            | मुमतिनाथ की पंच-<br>तीर्थी प्रतिमा का लेख                                 | मुमतिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख          | विमलनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                                                     | मुनिसुत्रत की धातु<br>की प्रतिमा का लेख | मुनिसुद्रत की<br>चौबोसी प्रतिमा<br>का लेख | अभिनन्दनस्वामी की<br>चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख | श्रेयांसनाथ की घातु<br>की चौबीसी प्रतिमा |  |  |
| सोमरत्नधूरि                                    | विवेकरलसूरि                                             | सोमरत्नवूरि                                                               | सोमरत्नसूरि                            | विवेकरत्नसूरि                                                                    | अमररत्नसूरि<br>के पट्टधर<br>सोमरत्नसुरि | सोमरत्नदूरि                               | विवेकरत्नसूरि                                 | विषेकरत्नसूरि                            |  |  |
| वैशास मुदि ३                                   | आषाढ़ सुदि ३<br>सोमवार                                  | माध वदि <i>उ</i><br>शनिवार                                                | वैशाख मुदि ३                           | फाल्गुन सुदि ··· ।                                                               | ज्येष्ठ सुदि ९<br>रविवार                | वैशाख सुदि १३<br>रविवार                   | वैशास सुदि २                                  | वैशाल सुदि ३<br>शुक्रवार                 |  |  |
| Pahb                                           | <b>ይ</b>                                                | 9443                                                                      | <b>१</b> ५५२                           | 8<br>ት<br>ት                                                                      | 4444                                    | 3446                                      | ১৯৸৳                                          | 9460                                     |  |  |
| 50                                             | <b>.</b>                                                | 963.                                                                      | 30£                                    | 104.                                                                             | <u>ه</u>                                | 52                                        | 5                                             | 3                                        |  |  |

| <b>9</b> 60                                  |                                             |                                                                                |                                                 | ছাঁ০ বি                                       | व प्रसाद                                    |                                       |                                                                     |                                                         |                                       |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| बृद्धिसागर, पूर्वोक्स,<br>भाष १, लेखांक १२३६ | व <b>ही, भाग-</b> 9<br>लेखांक ४३९           | वही, भाग–२,<br>लेखांक ७१०                                                      | वही, भाग-9,<br>लेखांक ६२४                       | नाहर, पूर्वोक्त,<br>भाग–२, छेक्षांक १२१६      | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>माग २, छेलांक १०० | वही, भाग-9,<br>लेखांक ५५२             | नाहर, पूरनचन्द्र<br>पूर्वोक्त, भाग-१<br>लेखांक १५७७                 | बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखांक ६७०             | वही, माग २,<br>लेखांक ४९४             |
| सीमंघरस्वामी का<br>देरासर, अहमदाबाद          | घांतिनाथ जिनलय,<br>बीजापुर                  | वासुपूज्य की प्रतिमा वीर जिनालय, गीपटी, बही, भाग–२,<br>का लेख संभात लेखांक ७१० | पद्मप्रभजिनालय,                                 | आदिनाथ जिनालय,<br>जयपुर                       | आदिनाथ जिनालय,<br>बहोदरा                    | आदिनाथ जिनालय,<br>वडनगर               |                                                                     |                                                         | आदिनाथ जिनालय,<br>खेडा                |
| शीतकमाथ की<br>प्रतिमा का लेख                 | शासिनाथ की प्रतिमा शासिनाथ जिनलय,<br>का लेख | वासुपूज्य की प्रतिमा<br>का लेख                                                 | मुनिसुद्रत की प्रतिमा पद्मप्रभणिनालय,<br>का लेख | आदिनाथ की घातु<br>की चौबीसी प्रसिमा<br>का लेख | अजितनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                | वासुपूज्य स्वामी की<br>प्रतिमा का लेख | अभिनन्दन स्वामी की महाबीर जिनालय,<br>चौबीसी प्रतिमा ल्खनऊ<br>का लेख | बासुपूज्य स्वामी की जैनदेरासर, गेरीता<br>प्रतिमा का लेख | वासुपूज्य स्वामी की<br>प्रतिमा का लेख |
| भावसागरसूरि                                  | आणंदसूरि                                    | शिवकुमारसूरि                                                                   | सोमरलसूरि                                       | सोमरत्नधूरि                                   | विवकुमारसूरि                                | आनन्दरलमूरि                           | सीमरत्नधूरि                                                         | सोमरत्नवूरि                                             | सोमरत्नप्तरि                          |
| वैद्याख सुदि ३<br>बुक्कवार                   | फाल्गुन वदि ५<br>रविवार                     | माघ सुदि ५<br>सोमवार                                                           | वैद्याल सुदि ३<br>बुष्टवार                      | वैशास सुदि ९<br>धुक्रवार                      | पौष वदि ५<br>रविवार                         | चैत्र वदि २<br>गुरुवार                | चैत्र वदि २<br>गुरुवार                                              | मैत्र वृद्धि ७<br>गुरुवार                               | वैशाल मुदि ६<br>गु <b>ष</b> वार       |
| 9460                                         | 8379                                        | 9486                                                                           | 1460                                            | 1489                                          | 460                                         | મુજ                                   | 1409                                                                | 1409                                                    | £93                                   |

\$ °

| बृद्धिसागर, पूर्वौक्त–<br>भाग–१, लेखांक ४३३    |                                | ता भाग १, लेखांक १११<br>बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग १, लेखांक ४२१ | वही, भाग २,<br>लेखांक १९५                  | मुनि कंचनसागर,                | पूर्वाब्त, लेखांक २३७<br>मुनिबुद्धिसागर, पूर्वोक्त | भाग-२, लेखांक २९४<br>वही, भाग-२                         | लेखांक ३३७<br>वही, भाग २,                        | लेखांक १७१<br>मुनि विद्यालविजय,<br>पूर्वोक्त, लेखांक ३३६    |
|------------------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| वीर जिनालय,<br>बीजापुर                         |                                | न्धा थायार, कलकता<br>पद्मावती देरासर,<br>बीजापुर                    | चन्द्रप्रभ जिनालय,<br>सुल्तानपुरा, बहोदर,  | कोठार पचतीर्थी-४<br>शयकत्वम   |                                                    | नद्य<br>समबनाय की प्रतिमा मुनिसुत्रत जिनास्य,<br>अस्त्र | मध्य<br>नेमिनाथ जिनालय,                          | महतापाल, बड़ादरा<br>शातिनाथ जिनालय,<br>राधनपुर              |
| र श्रेयांसनाथ की<br>चौद्यीसी प्रतिमा<br>का लेख | रं धर्मनाथ की प्रतिमा<br>कालेख |                                                                     | चन्द्रप्रभरवामी की<br>प्रतिमा का लेख       | शोनिनाथ की<br>प्रतिमा का लेख  | धर्मनाथ की चतुर्मुख<br>प्रतिमाकालेख                | सभवनाथ की प्रतिमा<br>कालेख                              | सुमितिनाथ की प्रतिमा नेमिनाथ जिनालय,<br>का छोट्ट | ना उट्ट<br>शीतल्लनाथ की घातु<br>की चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख |
| २ अमररत्नपूरि<br>के पट्टघर<br>सोमरत्नसूरि      | आन- रत्नसूरि                   | मुनिरत्नसूरि<br>के पट्टघर<br>आनन्दरत्नसुरि                          | मुनिरत्नसूरि<br>के पट्टघर<br>आनन्दरत्नसूरि | हेमरलसूरि                     | विवेकरत्नसूरि                                      | विवेकरत्नसूरि                                           | विवेकरत्नमूरि                                    | विषेकरत्नसूरि                                               |
| फाल्गुन सुदि २<br>रविवार                       | माघ सुदि ६<br>गुरुवार          | माषसुदि ५<br>गुरुवार                                                | माघसुद्ध ९<br>शनिवार                       | माघ सुदि <b>१३</b><br>गुरुवार | माघ वदि ५<br>गुरुवार                               | माथ बदि ५<br>गुरुवार                                    | माघ सुदि ८<br>गुरुवार                            | <b>ौ</b> शाख मुदि ५<br>सोमवार                               |
| <b>१</b> ५७३                                   | 4946                           | 46.46                                                               | 3676                                       | 94,00                         | 7676                                               | 26.76                                                   | २०५४                                             | <b>१</b> ७११                                                |
| 3%.                                            | ÷                              | 5                                                                   | ₩<br>\$_                                   | %<br>%                        | 786                                                | 95<br>95                                                | 9%6                                              | 2                                                           |

| २८२                                              | ৰাঁ০ বিৰ সমাৰ                               |                                                           |                                                    |                                                   |                                            |                                           |                                             |                                       |
|--------------------------------------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------|
| मुनि जयन्तविजय,<br>आक्–भाग ५,<br>लेखांक १८२      | बृद्धिसागर, पूर्वोक्त.<br>भाग-२, लेखांक ६१५ | लोढ़ा, दौलतसिंह-<br>पूर्वोक्त, लेखांक २४७                 | मुनि विशास्त्रविजय,<br>पूर्वोक्त, लेखाक ३४२        | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग २, लेखांक ३४८       | बही, भाग ९,<br>लेखांक ७७५                  | मुनिकंचनसागर,<br>पूर्वेक्ति, लेखांक ४५२   | बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग-२, लेखांक १९३ | बही, भाग १,<br>लेखांक १२१६            |
| जैन मदिर,<br>फ्रामरा ग्राम                       | शांतिनाथ जिनालय<br>कडाकोटडी, संभात          | िबीर जिनालय,<br>धराद                                      | बांतिनाथ देरासर,<br>राधनदुर                        | आदिनाथ की प्रतिमा मुनिसुबत जिनास्त्र्य,<br>का लेख | । औन मंदिर,<br>झुंडाल                      | देरी न० ७९।२<br>पंचतीर्थी, क्षत्रुञ्जय    | चन्द्रप्रभजिनालय,<br>मुल्तानपुर, बढ़ोदरा    | सीमन्धरस्वामी का<br>जिनाल्य, अहमदाबाद |
| क्षीतलनाथ की धातु<br>की चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख | शीतलनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                | मुनिसुद्रत की पचतीर्थी वीर जिनाल्य,<br>प्रतिमाका लेख घराद | श्रेयांसनाथ की घातु<br>की चौबीसी प्रतिमा<br>का लेख | आदिनाथ की प्रतिमा<br>का लेख                       | श्रेयांसनाय की प्रतिमा जैन मंदिर,<br>कालेख | शीतल्माथ की<br>पचतीर्थी प्रतिमा<br>का लेख | वामुपूज्यस्वामी की<br>प्रतिमा का लेख        | विमलनाथ की<br>प्रतिमा का लेख          |
| शिवकुमारसूरि                                     | <b>शिवकुमारसू</b> रि                        | सोम रत्नसूरि                                              | मुनिरत्नमूरि के<br>पट्टाबर<br>आनन्दरत्नसूरि        | धिवकुमारस <u>्</u> दि                             | विवकुमारसूरि                               | उदयरत्नसूरि                               | सिहदतस्रि के<br>पट्टधर शिव-<br>कुमारसूरि    | उदयरत्नस्रि                           |
| फाल्गुन मुद्दि ५<br>सोमबार                       | फाल्युन मुदि ५                              | माचसुदि ५<br>गुरुवार                                      | ज्येप्ठ सृदि ९<br>शुक्रवार                         | गेशास वदि ४                                       | वौशास सुदि ४                               | माघ वदि ५                                 | पौष वदि ६<br>रविवार                         | माघवदि८<br>गुरुवार                    |
| 3076                                             | 86.78                                       | 6246                                                      | 4,43                                               | 8246                                              | 8246                                       | 3246                                      | ६७५५                                        | <b>১</b> ১১৮                          |

%

50,0

308

| आगमिक ग <del>ण्ड</del> /प्राचीन विस्तुतिक गण्ड का संक्षिप्त इतिहास |                                                                                                                                                |                                                                                  |                                                                                                                                           |                                                                             |  |  |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|--|--|
| वही, भाग १,<br>लेखांक १४७७<br>वही, भाग १,<br>लेखांक ४६८            | बुद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग–२, लेखांक ६७३<br>बही, भाग ६,<br>लेखांक ८६०                                                                       | विमलनाथ जिनालय, नाहुटा, अगरचन्द-<br>(कोचरों में), बीकानेर पूर्वोक्त, लेखांक १५७७ | श्रुपि व्ययन्तिवया,<br>बाबू, भाग−२,<br>लेखाक १९४                                                                                          | मुनिदिक्षाल विजय,<br>पूर्वोक्त ३५१                                          |  |  |
| जैन मंदिर, ईडर<br>पास्कैनाथ देरासर,<br>लाडोल                       | वासुप्रस्थामी की शांतिनाथ जिनाक्ष्य,<br>प्रतिमा का लेख ऊ डोपोल, क्षंभात<br>आदिनाय की चौदीसी जैन देरासर, मीदागर<br>प्रतिमा का लेख पोल, अहमदाबाद | आदिनाथ की प्रतिमा विमलनाथ जिनाल्य,<br>का लेख                                     | विमल्यसही, आब्                                                                                                                            |                                                                             |  |  |
| विमलनाथ की<br>प्रतिमा का लेख<br>संभवनाथ की<br>प्रतिमा का लेख       | वासुपुज्यस्वामी की<br>प्रतिमा का लेख<br>आदिनाय की चौबीसी<br>प्रतिमा का लेख                                                                     | आदिनाथ की प्रतिमा<br>का लेख                                                      |                                                                                                                                           | संगवनाय की बातु की झांतिनाथ देरासर,<br>पंचतीयीं प्रतिमा राष्ठनपुर<br>का लेख |  |  |
| उदय रत्नसूरि<br>उदय रत्नसूरि                                       | संयमरत्नसूरि<br>सयमरत्नसूरि<br>विनयमेरुसूरि                                                                                                    |                                                                                  | उदयरत्मधूरि<br>क्षे पट्टघर<br>सौभाग्यरत्न-<br>धूरि के परि-<br>वाद के हुर्बरत्न<br>उपाध्याय, पं०<br>गूणमंदिर,<br>माणिकरत्न,<br>विद्यारत्न, | संयम रत्नसूरि                                                               |  |  |
| माघ बदि⋯<br>गुक्दनार<br>माघ बदि ८<br>गुक्नार                       | वैशास्त्र वदि ६<br>गुक्रवार<br>ज्येष्ठ सुदि १०                                                                                                 | ज्येष्ठ सुद्दि ११<br>रविवार                                                      | चैत्रशुद्ध पर<br>स्रुधवार                                                                                                                 | वैशास सुदि ६<br>बुष्तवार                                                    |  |  |
| ६८७                                                                | <b>१</b> १५९१                                                                                                                                  | 9488                                                                             | 949                                                                                                                                       | 9492                                                                        |  |  |
| \$<br>\$<br>\$<br>\$                                               | 39.                                                                                                                                            | 393.                                                                             | ارد<br>د.                                                                                                                                 | 398.                                                                        |  |  |

| बृद्धिसागर, पूर्वोक्त,<br>भाग–२, लेखांक ११                 | वही, भाग-२,<br>लेखांक ६१०      | वहो, भाग-२<br>लेखाक ६४९            | वही, भाग-१<br>। लेखाक ३६१                   |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------------|
| सभवनाथ जिनालय,<br>पादरा                                    | शातिनाथ जिनालय,<br>खंभात       | शीनकनाथ जिनालय,<br>कुभारवाडो, खभात | शांतिनाथ जिनालय, व<br>कनासानो पाडो, पाटन ले |
| शांतिनाथ की धातु की सभवनाथ जिनालय,<br>प्रतिमा का लेख पादरा | शांतिनाथ की प्रतिमा श<br>कालेख | पारुर्वनाथ की<br>प्रतिमा का लेख    | अजितनाथ की<br>प्रतिमा का लेख                |
| सयमरत्नसूरि<br>के पट्टधर<br>कुञ्जधनसूरि                    |                                | कुञ्बधनसूरि                        | कुलवधंनसूरि                                 |
| फाल्गुन सुदि ५<br>गुष्ठवार                                 | वैशास वदि ७                    | वैशास वदि ७                        | ज्येष्ठ सुद्धि ६<br>गुरुवार                 |
| કે હૈકે કે                                                 | 9 6 6 9                        | 6<br>3<br>5                        | 4539                                        |
| አ<br>የ                                                     | 395                            | 29<br>9                            | 34%                                         |

रखने बल्कि उसमें नई स्फूर्ति पैदा करने मे क्वेताम्बर जैन विक्रम सम्बत् की १७वी शताब्दी के पश्चात् इस गच्छ से गयाहोगा और इसके अनुयायी श्रमण एक श्रावकादि अन्य सम्बद्ध प्रमाणों का अभाव है। अतः यह कहाजा सकता है कि १७मी शती के परचात् इस गच्छ का स्वतंत्र अस्तिस्व समाप्त हो आचायों ने अति महत्त्वपूर्ण योगदान दिया। ६स गच्छ में कई प्रभावक आचायं हुये, जिन्होने अपनी साहित्यो-गसना और नृतन जिन प्रतिमाओं की प्रतिष्ठापना, प्राचीन इस प्रकार यह स्पष्ट है कि आगमिकगच्छ १३वी शती के प्रारम्भ अथवा मध्य में अस्तित्व में आया और १७वी शती के अन्ततक विद्यमान रहा। लगभग ४०० वर्षों केलम्बेकाल में जिनाल्यों के उद्धार आदि द्वारा पश्चिमी भारत (गुजरात-

वर्तमान समय में भी ब्वेताम्बर श्रमण संघकी एक शाखा त्रिस्त्रुतिकमत अपरनाम बृहद्सीधर्मतपागच्छ के नाम से जानी जाती है, किन्तु इस गाखा के मुनिजन स्वयं को तपागच्छ उदभूत तया उसकी एक शाखा के रूप में स्वीकार करते हैं। भी स्मरणीय है कि यह वही काळ है, जब सम्पूर्ण उत्तर भारत पर प्रस्किम शासन स्थापित हो चुका था, हिन्दुओं के साथ-साथ बौद्धों और जैनों के भी मन्दिरमठ समान रूप से तोड़ जाते रहे, रेसे समय में श्वेताम्बर श्रमण संघको न केवल जीवन्त बनाये नीवन्त बनाये रखने में अति महत्त्वपूर्णं भूमिका निभाई। यह

गच्छों में सम्मिलित हो गये होंगे।

निध्यावाड् और राजस्थान) मेक्षेताम्बर श्रमणसघ को

## THE RULES CONCERNING SPEECH (BHĀSĀ) IN THE ĀYĀRANGA-AND DASAVEYĀLIYA-SUTTAS

Collette Caillat

One of the major vows taken by the ascetics of ancient India, whether Brahmanic, Buddhist or Jaina, is "not to make any untrue statement"." In fact, this prescription applies to each and every individual, for (as is well known)s, speech is assumed to exert extremely potent forces. It is therefore quite natural that the faitras lay down rules about what is or is not to be said, and where, when, how it should be uttered, not only on solemn occasions, but also in daily life. Such prescriptions are specified in the Scriptures of the Buddhists and the Jainas

- For a general survey and appraisal, H JACOBI, SBE 22 (London 1884, repr. Delhi, 1964), Introduction, p. XXII ff.
- 2. For general considerations on "oral rites", M. MAUSS, Theorie de la magie, reprinted in Sociologie et anthropologie, Paris, 1930, p. 48 ff.—As far as India is concerned. L. RENOU, Etudes vediques et paîninennes, l, Paris 1955 (Institut de Civilisation Indienne de 'Universite de Paris l), p. 1-27; IDEM, Etudes sur le vocabulaire du Rgveda, Pondichery, 1958 (Institut Francais d'Indologie 5), on nämas, p. 10-12 ("ile nom n'est jamais" "pretexte, apparence" (oppose a "realite"); il est au contraire la realite meme, il touche a l'essence de l'etre...", p. 11). Moreover, see, e.g., many of J. Gonda's books and articles, among others, Jan GONDA, Die Religionen Indiens I, Veda und âlterer Hinduismus (Die Religionen der Menschheit. Herausgegeben von C. M. Schroder, 11), Stuttgart, 1960, p. 21 ff. (Das Wort').
- Vag ghy evaitat sarvam | vaca hvevastat sarvam abtam.

"Everything here is speech !... for by speech everything here is obtained", Satapatha Brahmana 10.5.1.3 (ed. A. Weber; Berlin-London, 1885 translation J. Eggeling SBE 43, Oxford, 1897, repr. Delhi, 1963); cf. ib, 14.3.2.20:

vācyarthāh niyatāh sarve, vān-mülā vāg-nisritāh

"all things (have their nature) determined by speech; speech is their root, and from speech they proceed", Mn 4.256 (trsl. G. Bühler);

vān-mayānīha fāstrāņi vān-niṣṭhāni tathaīva ca tasmād vācah baram nāsti vāp ehi sarvasya kāranam.

"the fastras are made up of words, and words are the source of everything", Natyasastra, 9.3 (ed. M. Ghosh, Calcutta, 1967, trsl. Id, Calcutta, 1951. BI 2721. as well as in the Dharmasastras; but, whereas in the last mentioned books, the rules concern all social categories, in the Buddhist Pali Tipitaka and in the Jaina Siddhanta, they are first and foremost meant for the members of the religious community.

The Śwetambara Jainas have expressed their views on bāza (bāza) in several pastages of their canon¹. The topic is investigated from different angles in various parts of Viyāhapannatti, Vyāhāyā-prajāpti, and systematically treated in the eleventh chapter, called "bāzā-paya", of the Pannavanā—a precious survey of which we owe to Pandit Dalsuhh Malvania². Moreover, the first Anga and the second Melastotra of the canon deal with bāzā from the point of view of discipline, in their famous chapters which I propose to consider here; they are Āyār (aāga-sutta) 2.4.1-2 (in proce). Dasaveyaliya—sutta 7 (in versei). I thall not examine the interconnexions between both, they have been studied by Dr. Ghatage in NIA 1.2 (may 1938, p. 130-137). I only wish to show that a comparison between these developments and their old Brahmanic counterparts' help to realize how the Iainas have succeeded in

- References to canonical developments concerning bhasa in W. SCHUBRING, Die Lehre der Jainas..., Berlin u. Leipzig, 1935 (GIAPhA 3.7) p. 103-104 = IDEM, The Doctrine of the Jainas, Delhi..., 1962 & 74.
  - For Viyāhapannatti, cf. J. DELEU, Viyāhapannatti...., Brugge 1970 (Rijksuniv. te Gent, Werken uitgegeven door de Fac. van Letteren en Wijshegeerte 151). Index of terms and tonics, p. 345.
- Cf. Pannavanasuttam, Ed. PUNYAVIJAYA-MÄLVANIÄ-BHOJAK. Bombay 1971 (Jaina-Ägama Series 9), Part 2, Introduction, p. 84-88 (translated into English by Dr. Nagin J. SHAH, p. 321-326, "on spoken language").

I had the good fortune to read this chapter with Pandit Dalsukh Malvania: I wish to seize this opportunity to express my affectionate gratitude to him, his family and circle of friends.

- The Jaina (and Buddhist) statements concerning addhamā gahā bhāsā (māgaha-bhāsā, māla-bhāsā), etc., will not be taken into consideration, as they would be irrelevant from the present point of view.
- As noted by Schubring, the odd chapters of Dasav are concerned with special subjects (Dasav, Introduction, p VI); in particular, different aspects of (right) conduct are examined therein.
- 4. "Parallel passages in the Dasavaikaļika and the Ācāranga"; A. M. Ghatage's conclusion is that Dasav 7 is older than Āyar 2.4. Schubring's opinion, on the contrary, is that "Dasav is later than Āyar. If in its slokas it contains such padas as scattered in the prose of Āyar., the latter represent an ancient stock...", Doctrine § 74 n. 2.
- On the comparative antiquity of Gaut DhS, etc., and of Buddhist-Jaina canonical scriptures, JACOBI, loc, cit., p. XXX ff.

binding into an organic unity prescriptions which are also found, but more or less scattered, in different sections of the DhS, and which have been somewhat differently elaborated in the Pali scriptures. In fact, as is natural, the Jainas' ethical teachings in this field are linked with their metaphysical tenets.

Let me first sketch how the DhS approach the subject.

satyadharmāryavratteşu louce cavvārametsadā ......väg-bāhādara-saņyataḥ,

"Let him always delight in truthfulness, ; let him keep his speech, his arms and his belly under control" (Mn 4.175). As a matter of fact, Manu is in accordance with Gautama who, among the duties of the Snataka (ch. 9), prescribes:

'He shall keep his organ, his stomach, his hands, his feet, his tongue, and his eyes under due restraint"4, further:

satya-dharma (68), arya-vṛttaḥ (69).... syat (72),

"He shall always speak the truth."

"He shall conduct himself (as becomes) an Aryan."

- nırhṛtya bhāta dāhīyān baeman gacchatı pandıtah, (trsl. Buhler).
- Ib 6. Cf. also 1.11.31.25 (trs1., SBE 1.11.31.23): kradhādīm;ca bhāda-dāhīpan dapjan narpeput,
   "and let him (the snātaka) avoid the faults that destroy the creatures, such as anser and the like."
- Buhler translates: "in truthfulness, (obedience to) the sacred law ""; but cf. Gaut DhS. 9.68. infra.
- 4. na filnodara-pāņi-pada-vāk-cakşul cāpalāni kuryāt.

Thus, rules regarding speech are, in fact, but the application to a particular case of general injuctions to keep one's organs (organs of sense, organs of action and manss) under complete control (cf. Mn 2.88) the organ of speech being the tanth in the list.

Therefore, it would seem normal that, in the DhS, general instructions should be given about the proper use of Vāc. Nevertheless, most of the time, in the texts, the rules are laid down for specific categories of individuals: the householder, or, more often, the brahmacārin, the student who has returned home, the snātaka....

Now, what are these rules? Two sets can be distinguished:

- the rules connected with salutation;
   the rules which might be termed apotropaic, whether the danger is visible or occult.
- (1) It is well known that "reverential salutation" is looked upon as strengthening surdhand.<sup>2</sup> Conversely, as stressed in a floating stanza, "he who habitually salutes and constantly pays....... reverence to the aged obtains an increase of four (things), (namely) glory, length of life, fame, (and) strength".<sup>5</sup>

abhwada-filasya nityam veddhopasevinah

catvāri sampravardhante, kīrtsr ayur yafo balam (Mbh. 5.39.60).

The same view is expressed among the Buddhists.4

With minor variants, Mn (2.121) applies the maxim to the brahmacarin: catvārī tasya vardhante, āyuḥ prajāa yafo balam.

As a matter of fact, in the DhS, much importance is attached to terms of address and to saluting —a topic to which the sixth chapter of the Gaut DhS is

- 1. vāk caīva dašami smrtā, Mn 2, 90 d.-
  - Compare Asoka, Rock Edict XII (C), recommending vaca- (vaci-) gutti and, infra, Uttarajjhayana 24. 22-23.
- 2. J. Gonda, IIJ 8 (1964), p. 14, quoting RV 6.51.8
- For concordances, L. Sternbach, Mahä-subhäsita-sanggraha 2, Hoshiarpur 1976 (Vishveshvaranand Vedic Research Institute, V. Indological Serics-69, no 2336, compare 2337-8). Tral. following Buhler, Mn 2.121.
- 4. abhinadana-silissa niccam naddhapacayino

cattero dhamma vaddhants: ayu vanno sukham balam, Dhp 109, of which the Gandhari Dharmapada rendering is:

ahivadaņa-tilisa

nica vridhavayarıno

catvari tasa vardhadi

- ayo kirta suha bala (ed. J. Brough, London ...., 1962, London Oriental Series. 7), 172.
- Cf. Kane, History of Dharmasästra, 2.1, p. 333 ff., specially 336 ff., ubi alia.

wholly devoted. Actually, most DhS give details on proper behaviour in this connexion, whether regarding the time and circumstances, the gestures, the words, intonation syntax............. Generally, though, saluting is not treated as an independent subject; Mn, for instance, includes the topic in the chapter dealing with studentship, where it is specified which words the young man must use according to the age, sex, learning, social status...... of the person whom he addresses (2:12-129), and according to circumstances (2:49) Similarly, ApDhS inserts this special subject in one of the chapters about the general obligations of the Vedic student (1.2.5.15 ff.), his behaviour while begging (1.1.3.28.30, cf. Gaut DhS 2.36), or, again, the conduct of the student who has returned home (1.4.14.7 ff., particularly 1.4. 14. 26-31)... Thus, the matter is considered separately in several developments, where it is discussed with more or less detail:

(2) The same remark would apply to the second set of rules, those which I proposed to term apotropaic. They seem to be given mainly for the snataka; and to remain comparatively unchansed.

Before stressing that the snātaka should abide by truth, satyadharmā ....tyāt (9.61, supra), Gautama considers several utterances which are to be avoided. The same warnings recur in other DhS, especially in ApDhS, the sūtras of which can be conveniently examined (1.11.31.5-16):

5. And he shall not speak evil of the gods or of the king,

(paruşam cobhayordevatanam rajfiasca .... varjayet),

8. He shall not mention the blemishes of a cow, of sacrificial presents, or of a girl.

- 9. And he shall not announce it .... if a cow does damage (by eating corn or grain in a field).
  - 10. (Nor shall he call attention to it) if a cow is together with her calf....
- 11-12. And of a cow which is not a milch-cow he shall not say 'She is not a milch-cow'. He must say 'This is a cow which will become a milch-cow'.

(nādhenum adhenur sis brūyāt, dhenu-bhavyetyeva brūyāt),

- 16. If he sees a rambow, he must not say to others, 'Here is Indra's bow',2
- For proper words, ApDhS 1.4.14.26-29; plut: of final vowel, ib 1.2.5.17,
   Vas 13.46, Mn 2.125, Pag 8 2 83, quoted in Kane, ib, p. 340; syntax,
   GautDhS 2.96, ApDhS 1.1.3 28-30, Mn 2.69
- gor dakşişönön kumäryöf ca parioädön varjayet (8) strhantın ca gön nöcakşila (9) sanırşifön ca vatısınönimitte (10) nendradhanır iti barasmai örabröyöt (18)

Similarly, GautDhS 9.22 remarks: "( ...in speaking of ) a rainbow (he shall use the word) magi-danus (the jewelled bow) instead of Indra-dhanus " -- a prescription which is in agreement with BaudDhS 2.9.6. 11-12, and VasDhS 12.2.4.

The prohibitions and injunctions detailed above are likewise given in the other DhS. The implied justification can be deduced from the following observation. by ADDS:

nāsau 'me sapatna' iti brūyīt; jady 'assu me sapatna' iti brūyīd dvişantam bhrātfoyam janayet.

"(In company) he shall not say, 'This person is my enemy'. If he says 'This person is my enemy', he will raise for himself an enemy, who will show his hatred" ADDS 1.13.151.9

Now, these remarks are made in a khanda which warns against dangerous words and acts, and points to those which are conducive to welfare (1.11.31.6; 14, etc.); similarly, khanda 32 dissuades from visits to countries inhabited by inferior men, from mixing in assemblies and crowds (1.11 32. 18-19); 11 also advises the snataka not "to cross a river swimming" and not to use "ships of doubful (solidity)" (.6 27). To revert to speech: we can include in this review a rule laid down for both the snataka and the householder, who are advised not to "talk of a doubtful matter as if it were clear" (2.5.12.1, cf. 1.11.32.22). This last recommendation leads us back to the observance of truthfulness, which should not be interpreted as an encouragement to use cruel words. On the contrary, Manu stresses:

hināngānatsriktānganusdyu-hinānuayo-'dh:kān rūpa-drausņa-hinānica jats-hināica nākṣspet,

- 1. manidhanur stindradhanuh.
- 2. Compare, a little differently, Mn 4.59.

On beliefs connected with rainbow, M. Mauss, 'Theorie de la magie', reprinted in Sociologie et anthropologie, Paris, 1950, p. 32; S. H. Webster, Le tabou, (French translation), Paris, 1952, p. 227 and n. 1.—
For the same warning, Prof., Gonda kindly refers me to several other texts: ParG 2.7.13, VaukhDh 3.2.12, AthParis 72.1.6, and to the old saying in The Netherlands, that it is a bridge for the deceased to go to heaven, (cf. H. Bachtold-Staubli, Handwortstrbuch des deutschen Abersglaubens, Berlin, 1927-1942, 6 vol., s v. Regenbogen).

- 3. 1.11.31.17 in the text, but 15 in the translation.
- bāhūbhyā.n ca nadī-taraņam (scil. varjayst), (26); cf. 1.2.5.9; 1.5.15.11 (and the note SBE 2, p. 55): 1.11.32.26; also Mn 4.77.
- 5. navam ca samlayıkim (scil. varjayet), (27).
- 6. na samfaye pratyaksavad brūyāt.

"Let him (the snataka) not insult those who have redundant limbs or are deficient in limbs, nor those destitute of knowledge, nor very aged men, nor those who have no beauty or wealth, nor those who are of low birth." As a matter of fact, avoiding lies and avoiding harshness are both combined in the fourfold prescription emphasized by Mn (4.183).

satyam brüyāt, priyam brüyānna brüyātsatyamapriyam, briyam ca nāntlam brüyād ela dhormah sanātanah.

"Let him (the snātake) say what is true, let him say what is pleasing, let him utter no disagreable truth, and let him utter no pleasant falsehood; that is the eternal law" 2

Parallels for this aphorism are quoted from Viṣṇu- and Yājāavalkya-DhS, from the epics3.... More could be adduced from Buddhist and Jaina scriptures.

Let us now turn to the Jainas.

First of all, one fact is remarkable: that two old canonical texts each devote one whole chapter completely to the examination of the different species of bhava ("bhāza-jāpa"), and to right conduct with regard to speech. This proves the very great importance attached to the subject by the Jaina teachers, and by the Jaina tradition. No less remarkable is the endeavour of Āyār and Dasav to explain what their guiding principles are; they can be summarized as follows: on the one hand, it is imperative to respect fruth—an effort which involves the constant observance of self-control, sampama- (Amg sampama); on the other hand, it is necessary to combine respect for truth with respect for attags?. Such is the complex behaviour advo-

<sup>1</sup> Mn 4 141

şuktā rūkṣāḥ paruṣā vāco na brūyāt, BaudhDhS 2.3,20, "let him (the snātaka) not make empty. ill-sounding, or harsh speeches" (Bubler's trsl.)

<sup>3. ....</sup> nākasmād abrivam vadet.

nāhitaṃ nānṛtaṃ catos ... ... , Yajāavalkya DhS (ed. Stenzler Berlin-London, 1849), 1.132, "on no account should he say (anything) disagreeable, noxious, or, again, untrue .... ";

nātlilam kīrtayet (72) nonrtam (73) napriyam (71),

Visquampti, ch. 71 (ed. J. Jolly, Calcutta 1881, repr. 1962);

satyam vaded vyāhrtam tad dvitīyam,

dharmam vaded vyahrtam tat trtfyam,

brivam paded pythrtam tac caturtham, MBh (Bh) 12,288,38.

<sup>(</sup>similar to Mn, loc. cit.; compare, infra, the Buddhist definition of subhāsita).

Of Rama, it is said that, even if spoken to harshly, he never gave a harsh answer, Ram 2.1 10 (on which Gonda, Selected Studies, Leiden, 1975, p. 514).

cated in the introduction and conclusion of Âyār 2.4°, where it is recommended (1) to "voonit" the four passions involving violence (santā kohaņ ca māyaṇ ca māyaṇ ca māyaṇ ca hōhan ca), (2) to speak only after due reflection and with constant circumspection. To help attain this ideal aim, bhāsā is analysed into four species (with subdivisions): two of them are abfolutely condemned and prohibited, because they are either totally or partly wrong and false, as for the other two, the monk should be educated to use them with discrimination: Dasay 7.1 proclaims:

cauņham khalu bhāsāņam parisamkhāya panņavam donham tu viņayam sikkhe, do na bhāsejja savvaso<sup>8</sup>.

Äyär also distinguishes four bhāzā-jöyā, somewhat emphatically: bhikkbā jāsejjā cattāri bhāzā-jöyā, tam-jahā: sacsan egan padhaman bhāzā-jöyan biyan moss na tayan, secei-mosam, jam n'eos saccam n'eos saccamosam saccāmosam tan cautham bhāzā-jāyam, se bemi... (2.4.1.4). Thus the bhikkbu is invited, trained to recognize: (1) truth, (2) untruth, (3) truth mixed with untruth, (4) "what is neither truth, nor untruth, nor truth mixed with untruth..."\*4. Consequently, Dawa 7 immediately

 se bhikkhū pā bhikkhunī pā vantā kohom ca māņam ca māyam ca loham ca, aguvti nitihābhāsi nisamma-bhīsā aturiya-bhāsī vivega-bhāsī samiyāe samiyae bhāsam bhāse jā.

"a monk or a nun, putting aside wrath, pride, deceit, and greed, considering well, speaking with precision, what one has heard, not too quick, with discrimination, should employ language in moderation and restraint", (Åyar 2.4.2.19 tail, Jacobi).

2. Compare Dasay 7, 54-57:

chasu samjae, sāmaņie sayā jae, vaejja buddhe hiyam anulomivam.

"controlled (in his conduct) towards the six (groups of souls), (and) always restrained in monkhood the wise one shall speak good (and) kind (words)" (56 c-d. trsl. W. Schubring).

- "Of the four kinds of speech, the thoughtful (monk) should, after consideration, learn the training in two, (but) should not use the other two ones at any occasion."
- Cf. Viyāhapannatti, ch. 13, Ed Suttāgame, Gurgaon, 1933. vol. 1, 692, 15; Pannavanā, ed. Punyavijaya, etc. (Jaina-Āgama-Series 9.1), p. 215, § 870-876; Thānanga ch. 4.1, ed. Suttāgame, 223.8 (cattāri bhāsā-yāyā...).

See the same fourfold division "truth. untruth, ..." in relation with the first and second guttir (gupti -: maga-gutti, sai-g.), in Uttarajibaya 24. 20-23 (ed. J. Charpentier. Upsala, 1921, Archives d'Etudes orientales, 18), i.e. in the chapter concerning the eight passyaga-māyā ("matrices of the Doctrine"). Here, the analysis of the three guttis follows that of the five samiti: the second of these is the bhāsā-samiti, 'care in speaking"

proclaims an interdiction "the thoughtful (monk) should not use" "that (form of speech) which is true (but) not to be uttered, that which is half-true, that which is (quite) untrue, none (of which is) practised by the Jinas". The positive recommendation is formulated in the next floks:

"(But) he should, after deliberation (samuphsham), use a speech not exposed to doubt (sammiddham giram bhāzaifs), that is (a speech) which is neither true nor untrue and (a speech) which is true, provided that it is not to be blamed or rough"

asaccamosam, saccam ca anavajjam akakkasam (Dasav 7.2-3)3.

Thus, the conceptual frame is firmly set for a discussion on bhāsā to take place. The adduced definitions sim at being both clear and exact (in agreement with the complexity of reality); moreover, they expressly recognize the heterogeneity of charity and truth: further whereas, as we have just seen, Manu merely combined both virtues in, so to say, a formal fourfold pattern, the Jainas strive for complete integration and try to reconcile these sometimes contradictory requirements in a higher synthesis. Their effort can also be evaluated if compared with the

(ib 9-10), which stresses the necessity to expel all passions (compare, supra, ApDhS 1.8.23.5):

kohe māne ya mīyāe lo(b)he ya uvantla? d hāse bhae moharie vikahāsu tah'eva ca cyāim attha thānāim parivassitu sznjae asāvajsam mīvam kāle bhāsam bhāseija pannavam

"To give way to anger, pride, deceit and greed, laughter, fear, loquacity and slander; these eight faults should a well-disciplined monk avoid; he should use blameless and concise speech at the proper time" (transl. H. Jacobi, SBE 45, Oxford, 1893, repr. Delhi, 1964, p. 131, and n. 2).

For other references, cf. W. Schubring, Doctrine § 173; P. S. Jaini, The Jaina Path of Purification, Berkeley . . . , 1979, 247-8); etc,

1. Dasay 7.2:

jā ya saccā avattavoā. saccāmosā ya jā, musā

jā ya, buddhehi 'nāinnā, na tam bhāsejja pannavam,

Cp. Áyar 2.4.1.6 : se bhikkhö va jā ya bhāsā saccā, jā ya bhāsā mosā, jā ya,
bh. saccā-mosā, taha-phagāram bhāsam sāvajām na-kiriyam kakkasam sa-kaduyam niffhuram pharusam aphaya-karim cheda-karim bhada-karim pariyāvanakarim uddavaya-karim bhāvosghāyyam abhikambha no bhāsam bhāsajjā,

"a monk or a nun, having well considered, should not use apeach—truth, or untruth, or truth mixed with untruth—that is blamable, (speech which is) sinful, rough, stinging, coarse, hard, leading to sins, to discord and factions, to grief and outrage, to destruction of living beings" (tral. partly following Jacobi).

Buddhist fourfold definition of subhāsitā pācā1, and fourfold analysis of energynohāra2.

Now, though the Jaina analysis of bhāsā can be said to be comparatively clear-cut, the attached developments are not always plain to understand. Two points, nevertheless, are manifest (1) all the prohibitions and injunctions included in the two relevant lessons of Ayar and Dasav can be shown to proceed from the above two fundamental principles, observance of truth based on samiama, and observance of ahimsā; (2) the various particular prescriptions are, in many cases, akin or similar to those which are laid down in the DhS; but, precisely because the Iaina chapters concentrate on bhasa exclusively, all the minute rules can easily be recognized as special applications of an underlying theoretical scheme (applied examples of which are evidently liable to be multiplied); moreover, though they start from a multiplicity of particular consideration (most of which are formulated in all Indian (Sastras), the Jainas obviously connect them with their own metaphysical system (and their doctrine of ilpa-nikāras, infra), therefore promote a more consistent and general outlook; finally, they tend to include in the bhasa-chapter remarks which, in the DhS (also : in the Jaina suttas) mainly concern behaviour3 : Just as bad behaviour should be shunned, words also must clearly, though not agoressively, help discriminate between good and reprehensible conduct; in all possible ways, speech shall conform to the correct norms. Thus from the Dasay and Avar point of view, the scope of bhasa seems almost unlimited.

<sup>1.</sup> Idho bhikkhare bhikku subhāsitamyvea bhāsati no dubbhīzitam; dhammam yea bh. no addomman; jiyaqu yeau bh. no appjam; saccan yeau bh. no alikam. Imhik ho | calibh ingati inamnagāgā sācās subhāsītā hati no dubhāsītai; ananojā ca ananuvajā ca viāñānam, if a bh. "speak well and not badly, speak righteously and not unrighteously, speak affectionately and not unkindly y speak trut and not falsehood, his speech having these four qualities, is well spoken, faultless, and not blamable by the wise". S 1.186.33-189.4 (C. Rhys Davids tral.). With the "subhāsīta-sutta" in S, compare the "subhāsīta-sutta" in Sn. 78,5 ff., stanza 450-454 (cf. infra).

Cattaro anariya-voharā. Musā vado, pinmā vacā, pharusā vācā, samphappalāpo,
"four are the ignoble modes of speech: lying speech, slandering speech,
rough speech, frivolous speech", D 3.232. 5-6, etc., cp. M 1.42.10 ff.

<sup>3.</sup> Cf. ApDhS 1.11,32, supra.

<sup>4.</sup> Including the grammatical norm infra.

Cf. the conclusion of Dasav 7 stanza 57: perikkhe-bhāsi susmāk' indie cauk-kasāyāvogas aņissis ta niddue dhutta-malan purs-kadam ārāhas logam imamtahā paraņ-tti bumi,

Let us consider some of the examples adduced by the texts.

In Pannavaṇā, all speech inspired by the four kazāyaz, koha māya..., is assimilated to lie, mozā. On the other hand, according to Āyār, anger etc. are conducive to harsh words (2.4.1.1) that hurt (ib 6). As such, they are prohibited. For its part, Dasav explains, so to say, the śloka 7.11-55 by emphasizing twice, at the beginning, and towards the end of the development, that a wise monk must (even if it is true) avoid all "rough speech which does harm to living beings:

```
.... ....pharusā bhāsā guru-bhāovaghāiņī saccā vi sā na vattavvā....... (7.11, cf. 29 c-d).
```

Without going into all the details and possible digressions, it is interesting to review what is prescribed and what is prohibited in the aforeasid passage. Various recommendations are met with which have been seen to be addressed either to the brahmacarin or the soataka in the DhS. In Dasav 7.12, it is stressed that defect and mutilations should not be pointed to?; that various personal remarks are unacceptable (though they might be true literally speaking) for they might lead to faults of feeling and of conduct.<sup>3</sup> In this connexion, prescribed and recommended terms of address are specified, and detailed in six álokas (14-19)<sup>4</sup>. But it is not enough to observe circumspection when addressing mankind: circumspection is necessary also when speaking of all other five sense creatures, pancedya-pāya, and, in particular, no hitquā should be suggested against them, whatever their species? Cows, especially, should not be referred to foolishly:

"(he who) speaks after consideration, controls his senses well, has overthrown the four passions, (and) is without (worldly) support purges (his soul) of the dirt resulting from previous evil deeds (and) is sanctified in this world and the next. Thu I say "(trsl. Schubring). Compare Pannav chap. 11 § 830-1, the fourfold ohärast-bhäsä: the sacca form is ärähast.

- Cf. chap. 11 § 963.
- 2. tah' eva kāṇa m'kāṇe' tti .... no vae,

"..., a monk should not call a one-eyed man ...." by this name; cf. Ayar 2.4.2.1.

- 3. een 'annena atthena paro jen' uvahammal,
  - āyāra-bhāva-dosa-nnū, na taiji bhāsejja pannavani,
  - "because the person concerned would be hurt by this or similar statement, a thoughtful (monk) should not utter such speech, as he knows (that) faults of conduct and of feeling (would result from it), trsl. cf. Schubring. cf. Ayar 2.4.2.1-2.
- tah' eva "hole" "gols" tts .... na tam bhāsejja pannavam, 7.14. etc. Cf. Ayār 2.4.1. 8-11 (on how to address or not to address a man, a woman). Compare Chāndogya Upaniṣad 7.15.2.
- 5. Dasav 7.22.

```
tah' eva gāo dujjhāo dammā .... .... ....
.... n'evan bhāsejja pannavan 1
```

So, "a thoughtful (monk) should not say: '(these) cows should be milked, tamed ...'. He should say: 'this is a young bull', 'this is a milk cow',

jupam-gape tti nam baya, dhenum rasa-daya ttı va2.

There can be little doubt that all these rules more or less echo what is to be found in the different sections of the DhS. But the Jainas adapt them and expatiate further. After they have mentioned the highest beings, the panendiya-plana, they jump to the other extremity of the animate world of the chajin-nikayar—to the immobile floar, vix, trees (and their fruit). plants, etc. 3, which naturally must also be respected, as prescribed in ten slokas (7,26-35): in fact, all the jivas come to be protected thanks to the warnings against and condemnation of bhōseaghāigh bhāsia.

Thus, following the thread offered by the first part of Dasav 7 and (though perhaps not so clearly) by Ayar 2.4, we have encountered many of the prescriptions found in the DhS, at is obvious, nevertheless, that, in the Jaina suttas, they are integrated in a comparatively well-defined general structure.

```
su-kade ttı su-pakke ttı ....,
```

though they actually imply injury to living beings! further, he should not issue orders and assertions which might be inconsiderate. Thus, in all the above circumstances, the monk is warned against rashness and lack of self-control<sup>6</sup>:

tah' evasamjayam ... ... ... n' evam bhāsejja pannavam."

- 1. Cf. Ayar 2.4,2.9,
- Dasav 7.24-25, cf Ayar 2.4.2.7-10. Compare supra, ApDhS, etc.
- Cf. Ayar 2.4.11-16. Cf the "lesson" on the six fiva-nikāyas, at the beginning of Dasav 4, ed. Leumann, p. 614-5.
- Cf. Dasav 7. 48-49.
- Dasav 7.41-42., cf. Ayar 2.4.2.3-6.
- 6. Dasav 7. 43-47.
- 7. Dasav 7.47; ( = 29 d; on the contrary even bh. p., 39d = 44d).

Self-control is further required when speaking of atmospheric phenomena. It will be remembered, in this connection, that Gaut DhS, etc. specify, in particular, how to mention the rain-bow (supra). But, whereas the DhS seem to express some form of taboo, the Jainas aim at being accurate and consistent; the words chosen by the religious person should not contradict with the objective truths attained by the (Jaina) scientists; therefore, "he should not say that a cloud, the sky, or a man is a god, (but) he should (simply) state (the fact) that a cloud has formed itself or has risen high, or that a thunder-cloud has sent down rain":

```
tah' eva msham va naham va māṇavam
na deva deva tis ģiram vasjjā;
'sammucchie unnae vā pace'
vasjja vā vuṣṭhe balāhas' tii (Daṣav 7.52).²
```

Moreover, the monk will naturally accept seasons and events with due equanimity.<sup>8</sup>

Self-control, sanjays, is all the more advocated as it often happens that false appearances are confused with truth, and hence, are conducive to lies and to sin. 4 Therefore, one should be careful when speaking of doubtful matters—an advice which is also given by ApDhS, as we have seen. 5 Datav and Ayar apply this consideration to trivial remarks, especially to those concerning future events, which, by nature, are uncertain; 6 and, also, to those that concern the sex of various animals. 7

Consequently, attention must also be paid to grammar and grammatical correction, of which Ayar recalls the fundamental constituents (2 4.1.3). Thus,

```
1. Cf. ApDhS 1.11.31.16, etc. supra-
```

- 2. Cf. ib 53; Ayar 2.4.1.12-13.
- Dasav 7.50-51; Ayar 2.4.1.12-13.
   Dasav 7.5 :
  - vitaham pi tahā-mottin jam giram bhāsae naro tamhā so buttho pāvesam .....

"by a speech which has the appearance of truth though it is untrue, a man is touched by sin" (trsl. Schubring).

- 5. Cf. Ayar 2.4.1.2.
- 6. Dasav 7.6-10 (compare Ayar 2.4.1.2): jam attham tu na jānejjā "coam eyam" ti no vae, jattha sankā bhase jam tu "coam eyam" ti no vae, "if (a monk) does not know (or) has expan doubte ha ake

"if (a monk) does not know (or) has some doubt .... he should not say "it is thus" .... (Dasav 7. 8-9 (trsl. Schubring).

- 7. Dasav 7,21.
- Cf. Pannav § 896 (for a discussion on empirical truths, ib § 862).

the Jainas seem to advocate purism, at least as far as possible, and their attitude is noteworthy, as the Buddhists apparently deny that any fundamental connection exists between chaste speech and spiritual achievement.\(^1\) In this case, then, as in several others, 2 the Jainas probably follow the Brahmanic trend more closely than the Buddhists do.

Be that as it may, it is obvious that the Jainas were well aware of the prescriptions concerning speech which are registered in the Dharmassstras; moreover, in in the above quoted Dasav and Äyar chapters, they appear to have added several new bhass rules which almost certainly stem from the same common sources, though they seem to have been suggested not so much by the actual wording (in the DhS they concern deeds) as by their location, (in the DhS, they are in the immediate context of the rules about speech).

On the other hand, it cannot be denied that the Jainas unweariedly strive to be explicit about the conceptual basis of, and reasons for, the rules they ordain. This, possibly, helped them to consider floating precepts with fresh eyes, to group them and integrate them in an organic unity. In this respect, whatever their actual sources, the Jainas can be said to have achieved a perfectly original work. Nowhere, in the Ayar and Dasav chapters, is there any mention of retaliation, or any trace of obscure fear of occult forces; on the contrary, all the percepts are well-grounded on objective considerations—whether scientific, metaphysical and/or ethical. To a certain extent, thanks to these lessons on bhasis, we can witness how the Jainas have reconsidered generally accepted rules of conduct and recast them to build a really new, and comparatively systematic, code.

Cf. the commentary on the (Sn) Subhāsita-sutta, in Paramatthajotika 2 2
(ed. Helmer Smith, London, Pali Text Society, 1917), 397.7-398.7:
yad aākeļ. | nāmādih: padahi, langavacana-subhatti-kālakārādihi sampattlihi ca camamagastanu nīcam 'mahāntia' it maākanti, tau dhammato patisedhati, "what some believe, that 'subhāsita' it maākanti, tau dhammato patisedhati, "what some believe, that 'subhāsita' means speech composed with wordsnames, etc.—possessed of gender, inflection, tense marker..... — One lawfully rightly, rejects this view.—To avoid dubbhāsita means avoiding patušāc, etc. (tupra).

Cf. the whole discussion, Pj 2.2.3966 14—398,12, and Saratthapakāsini (ed. F. L. Woodward, London 19... PTS) 1.272.8-274,22.

<sup>2.</sup> Cf. JACOBI, SBE 22, Introduction, p. xxix.

#### Abbreviations

Amg = Ardhamāgadhi;

AbDhS - Apastambiya Dharma Sütra (ed. G. Bühler, Bombay, 1968; translation G. Bühler, SBE 2, Oxford, 1879; repr. Delhi, 1965);

Ayr-Ayaranga-sutta (ed. H. Jacobi, London PTS 2) 1882; (Agamodaya Samith), samvat 1936-A.D. 1880, repr. Delhi 1978; ed Muni Jambūvijaya, Bombay, 1976 ( Jaina-Agama-Series 2. I); transl. H. Jacobi, SBE 22, Oxford, 1884);

Baudh (DhS) - Baudhayana Dharma Śastra (ed. E. Hultzsch, Leipzig 1884 + Leipzig 1922 (Abhandlungen für die Kunde des Morgen-landes 8.4 and 16.2); tranal. G. Buhler, SEE 14, Oxford, 1882, repr. Delhi 19653.

BI = Bibliotheca Indica;

D = Digha Nikāva (ed. T. W. Rhys Davids, London (PTS) );

Dasveyaliya-sutta (ed Ernst Leumann, ZDMG 46 (1982), 581-663; Punyavijaya and A.m. Bhojak, Bombay, 1977 (Jaina-Āgama-Series 15); transl., cf. Dasaveyaliya Sutta, ed by Ernst Leumann and translated by Walther Schubring, Ahmedabad, 1932; repr. in Walther Schubring, Kleine Schriften, herausgegeben von Klaus Bruhn, Wiesbaden, 1977 (Glasenapp-Stiftung, 13), p. 111-248);

DhS = Dharma Sūtra/Sastra;

Gaut (DhS) = Gautama DhS (ed. F. Stenzler, London, 1876 (Sanskrit Text Society); transl. G. Bühler, SBE 2, Oxford, 1879; repr. Delhi, 1965);

M = Majjhima Nikāya (ed. V. Trenckner; R. Chalmers, London (PTS) );

MBh = Mahābhārata (ed. Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona)

Mn=Manava DhS (ed. J. Jolly, London 1887 (Trubner's Oriental Series; transl. G, Buhler, SBE 25. Oxford, 1886);

PTS = Pali Text Society, London;

RV = Rgveda:

S=Samyutta Nikāya (ed. L. Feer, London (PTS) );

Sn = Suttanipāta (ed. D. Andersen-H. Smith, London (PTS));

Vos=Vasistha DhS (ed. A. A. Fuhrer, 1883; transl. G. Bühler, SBE 14, Oxford, 1882).

# UTTARAJJHAYAŅA-SUTTA XIV : USUYĀRIJJAM K. R. Norman

The fourteenth chapter of the Uttarajjhayana-sutta, antitled Usuyārijjam tells of the two sons of a purohita, named Usuyāra, who determine to leave the world and become (Jaina) monks. Their father tries to dissuade them, but fails. He follows them after they have gone forth, and is followed in turn by his wife. The king proposes to confiscate his property, but is dissuaded by the queen. He too goes forth, and the queen follows him. Jataka No. 509 of the Pali collection (Hatthipala-jātaka=Ja IV 473-91) tells what essentially is the same story, although there are some minor differences, e.g. there are four sons. The parallels between these two texts, also with some verses of the Mahābhārata, were long ago noted by Western scholers, and studies of their relationship were made by Leumann<sup>2</sup>, Franke. and Charpentier. 4

In both the Pali and the Pkt versions the story is told in a mixture of Ilola and triftsh verses. In the Ja version there are 26 verses, of which 20 are tr. and 61t; the Pkt version has 53 verses, of which 32 are tr. and 21 tl. Although the stories are similar, the direct parallels in the verses are not numerous. Among the tr. verses only six are held in common, and in several of these the parallelism extends only as far as a single pada. Portions of three tl. verses in the Pali are found in four tl. verse in the Pkt. On tl. verse in the Pkt corresponds to a tr. verse in the Pali. With one exception, in tl. metre, the verses held in common all occur in the dialogues between the various characters in the story.

It has been pointed out by Alsdorf<sup>5</sup> that in such stories in mixed verse, the earliest version was probably in pure tr. verses, and the fl. verses probably

- Abbreviations: Utt-- Uttarajjhayaŋa-sutta: Ja-- Jātaka; Sōy-- Sūya-gadaŋga; Mvu-- Mahāvastu; MBh-- Mahābhārata; tr.- trijtubh; It.-- Ilbka; v (v).-- verse (s) in Utt; g (g).-- gathā(s) in Ja; Skt-- Samakri; BHS -- Buddhist Hybrid Sanskrit; Pkt-- Prakrit; AMg-- Ardha-- Magadhi; PED-- Pali-English Dictionary; v. I.- variant reading; cty-- commentary.
- 2. E. Leumann, WZKM 6 (1892), pp. 12 foll.
- R. Otto Franke, "Jataka-Mahabharata-Parallelen", WZKM 20 (1906), pp. 317-72 (= Kleins Schriften, pp. 344-99).
- J. Charpentier, "Studien uber die indische Erzählungsliteratur", ZDMG 62 (1908), pp. 725-47 (= Charpentier, 1908).
- See L. Alsdorf, "Das Jātaka von weisen Vidhura", WZKS 15 (1971), p. 56.

represent later additions. It seems likely that this is true also of the present story, but if the earliest version was in tr. metre, it is nevertheless clear that some of the r verses are also later additions. The story in Ut begins with six narrative verses in tr metre (vv. 1-6) which tell the background to the story. These are lacking in Ja, which has three introductory verses in tl. metre (gg. 1-3). Similarly the Ja story concludes with six tr. verses in which the queen discusses with the townspeople her intention to become a wanderer (gg. 21-26). There is no direct parallel to these in the Utt version, where the end of the story is told in five tl. verse (vv. 49-53).

The work done by the early scholars has stood the test of time, and when Charpentier made a new edition of Ut in 1922 there was little he could add to what he and others had done earlier. Since that time, however, further comparative studies, especially by Alsdorf, have shed light on the relationship between Jaina and Buddhist texts, and in this paper I should like to make a further examination of some of the verses of Utt XIV and their counterparts elsewhere, in the hope that progress may be made in their interpretation and understanding.

(1) The first verse which is common to the two versions is v. 9 (=g. 4), in which the purchita tells his sons of the duties of a brahmana, which they should fulfil hefore they become wanderers In Charpontier's edition<sup>38</sup> the verss reads:

ahijja vee parivissa vippe putte paritthappa gihamsi jäyä bhoccāna bhoe saha itthiyāhim ārannagā hoha muni pasattā.

The Pâlı version has adhicca in place of Pkt ahijfa, which might be thought to show voicing of -cc- > -jr. It is, in fact, due to a development from a different form. The Pâli is derived from adhitja (which occurs in the Skt version of the verse), whereas the Pkt is derived from adhitja, with -fy->-ijy->-ijy->-ijf.

Charpentier notes (p. 333) that Ja has  $t\bar{s}t\bar{s}$  instead of  $j\bar{s}p\bar{s}$ , and he suggests reading  $i\bar{s}p\bar{s}$ . I do not understand his reference to Devendra apparently taking  $j\bar{s}p\bar{s}$  as an attribute of putts. According to the edition of Devendra's cty available to me, he takes it as a vocative and glosses it as  $j\bar{s}t\bar{s}s\bar{s}$  puttea, whereas he glosses putts as  $put\bar{s}s\bar{s}$ . Although Charpentier reads  $t\bar{s}p\bar{s}$  in v. 18, which might seem to support his suggestion, he gives a v. 1.  $j\bar{s}p\bar{s}$ , and this seems to have been the reading known

<sup>1.</sup> J. Charpentier (ed.): The Uttarādhyayanasātra, Uppsala 1922.

See L. Alsdorf, "The story of Citta and Sambhūta", Dr. S. K. Belvalkar Felicitation Volume, Benares 1957, pp. 202-208.

References to Utt are to Charpentier's edition, unless otherwise stated.
 References to Ja are to Fausbil's edition.

to Devendra, who glosses it he jātau. Charpentier himself reads jāyā again in v. 22, and once again Devendra glosses this as he jātau.

- A Skt version of this verse occurs in the Mahābhārata in a story about a brahmana who is asked by his son about the action to be taken when the world is passing away (MBh [crit. ed] Ŝantiparvan XII. 169). In the MBh the verse is followed by the equivalents of vv. 21-23. Not only does the II. metre of these verses suggest that they are an addition to the story, but this is confirmed by the fact that they are lacking in the Ja version, although they do have a separate existence elsewhere in the Ia collection. at Ia VI 26, 11-16\*.
- (2) In the version in Utt, as part of the discussion aimed at persuading his sons not to become wanderers, the purchits tells them that their action would be profiless, because the soul is not eternal. He states (v. 18):

jahā ya aggi araņī asanto khīre ghayam tellam ahā tilesu em eva, lāyā, sarīramhi sattā sammucchas nāsai nāvacitthe.

Jacobi translates (p. 64):<sup>2</sup> "As fire is produced in the arani-wood, as butter in milk, and oil in sesamum seed, so, my sons, is the soul produced in the body; (all these things) did not exist before, they came into existence, and then they perish; but they are not permanent." In a footnote to his translation "soul" he states (p. 64 n. 1): "6atia is the original; it is rendered sattes by the commentators. Perhaps satia is the prakrit for satima; at any rate the context of the next verse proves that the soul is intended."

The Jaina Viéva Bhārati Prakāéana edition (Ladnun 1975) reads in pādas a :

jahā ya aggi grasiu 'samto

and Devendra seems to have had the same reading before him when he commented:
yathaine cayjvadhäragirhhato.t 'agnih' 'araqia' tit 'aranıtah' agnimanthanekäşthät 'asan'
avidyamina vas sommörschets, yatha kire ghrtam tailam atha tilesu, evam van he jätau !
farire sattoh' 'tommuschal' ti' 'semmörschan' piraam asanta evothadyante. tatha ''nëzesi'
tti nafyanti ''nivacithamiti' na punar avalişthante farirandle tamafit, tit sürörthah.

It would seem that Jacobi's translation is based upon the cty explanation, but this presents considerable difficulties Although Charpentier's reading erapt is not easy to explain, Devendra's lemma arapti with the gloss aranitah, i.e. a quasiablative explained as agni-manthane-kāṭthāt, is also inappropriate, since in the context

See also H. Luders. Beobachtungen über die Sprache des buddhistischen Urkanon Berlin 1954, § 20.

<sup>2.</sup> H. Jacobi, Jaina Sitras Part II (= Sacred Books of the East 45), Oxford 1895.

with khirs and tiless we should expect another locative Secondly, the explanation of satis as the equivalent of Skt satistic necessitates the taking of sammuchai and notyanti. We can, however, provide a locative by dividing Charpentier's reading as arapla santo, and assuming that the expected Ardha-Magadhi reading araple 'santo was replaced by Charpentier's reading as a result of the existence of the word asan in the city's explanation.

The second problem can possibly be resolved by referring to the Süyagadamga where a similar point of view is put forward by another non-Jaina,
a framana or brahmana: se jahayāmae kei purise tulehinte tellam abhinivostitūtā pam
wadamseijā ayam, āuso, tellam ayam pinnāe, wam avan 'atthi kei purise uvadamsetāro
ayam, āuso, āyā iyam,....se jahāyāmae kei purise araplo oggim abhinivatītūtā pam uvadamsetjā ayam, āuso, arapī ayam aggī, sam en a jāva sarītam, sam anata sannipiāms
jesim tam asamte asamvijāmāge tesum tam tu-y- akkhāyam bhavatī, anno bhavatī jīto annam
sarītam (Sūy II. 1.16-Suttāgame I, pp 137.38). Jacobi gives a somewhat condensed translation (p. 341): "As a man presses oil from the seeds of Atasi, and show
the oil and the oil-cake separately, so nobody can show you the soul and the body
separately. The same applies also when fire is churned from Araņi-wood. Those
who believe that there is and exists no soul, speak the truth."

A comparison between this passage and v 18 indicates important differences. The speaker in the Süy passage is saying that at is possible to separate oil from oil-seed, or make fire from a fire-stick and show the two separately, but it is not possible to show the soul separately from the body. In v. 18, if we follow Jacobt's translation, the speaker is saying that oil as not in the seed, nor fire in the fire-stick, nor the soul in the body. So Süy and Utt seem to be contradictory.

This contradiction can be resolved by assuming that we should read not araqia 'santo, as just decided, but oraqia santo. We should then translate: 'Like fire being in the fire-stick'. It would seem that the reading in Ut; with a negative asanto or (with prodelision) 'santo, and Devendra's explanation of this reading, are in fact based upon the Suy passage. The Utt passage states (if this suggestion is correct) that the soul is in the body, just as oil is in the seed and fire in the fire-stick, and if you destroy one you destroy the other with it. In the Suy passage it is stated that it is possible to take oil from the oil seed and make fire with the fire-stick and show them separately, but this cannot be done with the soul and the body.

The reason for this is that one and the same illustration has been used to serve two different purposes, and other examples can be given of illustrations being used in this way. It is clear that Devendra, or the cty tradition he was following,

I have dealt with another example in "Kriyāvāda and the existence of the soul" in Buddhirm and Jainirm (ed. H. C. Das et al.), Cuttack 1976, Part II. pp. 4-12.

did not realise this, and consequently failed to understand the contrast between the two passages. He did not see that the point of v. 18 was that the fire was in the fire-stick, and so he emended the text to read arosis, i. e. a quasi-ablative, perhaps because of the existence of the word arosis in the Suy passage. Because the latter passage had asonits, he interpreted the word arosis in v. 18 as standing for 'sample asonito, which he consequently explained as meaning ason;

(3) In answer to the purohita's brahmanical view of the soul, the sons give the Jaina view of the soul's permanence (v. 19). As in the case of v. 18, there is no parallel to this verse in the Pali version, possibly because an argument in favour of the permanence of the soul would be inappropriate in a Buddhist text. This does not, however, prove that these two verses are an addition made by the Jaina redactor, since they may be an original feature which was retained by the Jaina as being in conformity with their own views, but omitted by the Buddhists because it was not as with v. 18. The interpretation of the verse is helped by the occurrence of similar views elsewhere in Jaina literature.

The sons say: no indiya-ggejjha amuttabhāvā amuttabhāvā vi ja hoi nicco.

ajjhatthaheum niyayassa bandho samisralisum ca vavamti bandham.

Jacobi translates (p. 64): "(The soul) cannot be apprehended by the senses, because it possesses no corporeal form, and since it possesses no corporeal form it is eternal. The fetter of the soul has been ascertained to be caused by its bad qualities, and this fetter is called the cause of worldly existence."

The Jaina Visva Bhārat: Prakāšana edition differs in pāda c where it reads :

a/jhatthaheum niyaya 'ssa bandho

instead of Charpentier's myayassa. Devendra's cty explains: 'no' naiva indriyagrahyah satita iti prakramah, amiritahasait, taliha amiritahhasait api ca bhavati miyah,
taliha hi-yad drayasta sati amiritan tad nisyam ikalwat, na ceiwam amiritaniad eso tarya
sambandhasambhanah, yatah "ayhalthaham, myaya 'ssa bandho' adhyaimad abdena almastha
mutiyatadaya shocyanis, tatas taddhetuh—tannumito myatah—misto bandhah—tamambhih
samfutajah, yatha "miritanyah nabhaso miritar api ghafadibhih sambandha coam ayaha
karmabhir miritair api na zirudhyate, tatha samsirahelum na vadanti bandham iti
sutristhah

It seems probable that in pada a mdiyaggejjho is metri causa for—ggujho which agrees with nicco. The subject of the sentence must be the same as in the previous verse, i.e. satis. This shows that satisf must be masculine and singular, and probably stands for Skt satism. Devendra assumes that the subject is the same as in the previous verse, i.e. satise, but because the verb is singular be decides that the subject too must be singular, i.e. satisads. In pada c myage, as read by

Devendra, must also be masculine, to agree with bandho. There seems to be no reason for reading niyaya 'ssa, since niyayo 'ssa would have exactly the same metrical length. It would therefore seem better to divide the words as niyay' assa, i. e. to assume that the final vowel of niyayo has been 'elided before assa. Jacobi, taking niyayassa as a gentitive singular, translates at as "'of the soul", although this meaning does not seem to be attested elsewhere for niyaya or niyaka, from which he presumably thought niwaya was to be derived.

If we accept Devendra's explanation, and assume that mipsy' assa bandle stands for nipstale (=nitcite) bandhah asya, we can translate "its binding is fixed, determined, settled". The rest of Jacoba's translation of pada c seems to be an interpretation rather than a translation, since he takes asyiphathaheum to mean "caused by its bad qualities", which seems to be based upon the explanation: adhyātmadabdan atmosthā muthātvādaya thorpante, tatas taddhetuh tannimitto. This, however, implies the reading .haā rather than .heum, and the assumption that the word agrees with bondho. There seems to be no objection to keeping Charpentier's reading, and taking it as an adverbial accusative. We can therefore translate: "because of the things connected with the soul".

(4) v. 20 is the equivalent of g. 10, which is the sons' final statement before they abandon the world. In the version in Uti it is followed by v. 27, which is the equivalent of an earlier verse (g. 7) in the Pali version. As we shall see, it is probable that v. 27 has been misplaced, and it should really come before v. 20. The verse reads:

> jahā vayam dhammam ajāņamāņā pāvam pura kammam akāsi mohā orubbhamāņā parirakkhīyantā lam n' esa bhu jo vi samāvaramo.

Jacobi translates (p. 64): "Thus being ignorant of the law, we formerly did sinful actions, and through our wrong-mindedness we were kept back and retained (from entering the order). We shall not again act in the same way". This translation seems strange, and the presence of the singular verb stars in pada b causes difficulties.

The cty explains: yathi vayan 'dhorman' samyagdarlandikkan ajinän'h 'pipan pipahetun 'pura' piran 'karma' anusthanan 'akiri' tti akirsma ketavantoh 'mohist' ajinan 'avarudhyamanah' nurgaman gehid alabhaminah 'parsaksyaminah anushubhur anubilyaminah 'tat' pipakarma nasva 'bhiyo 'ps' punar api samicarimah, yothiwad vidslavastutuid tti sitrarihah.

A comparison with Pali g. 10 shows the correct way of interpreting this verse. It reads:

ayanı pure luddanı akösi kammanı sv ayanı gahlto, na hı mokkh' ito me orundhiya nonı portrakkissömi möyanı puna luddanı akost kammanı;

This shows that pada b of the Utt version originally referred to a singular subject, but has been incorporated into a verse with a plural subject. This explains why Devendra has to take akis as being a plural verb It is also clear that roubblamaña and parirakkhiyaniā do not refer to the past, but to the future. We may therefore translate: "As formerly we did evil because of our delusion, not knowing the doctrine, being restrained and guarded we shall not do it again".

(5) In v 27 the sons point out that only those who are friendly with death know when they will die, and are therefore able to make plans for the future. This seems more appropriate as an answer to the purohita's suggestion that they delay their departure until they have raised sons to take their place in the home. We may deduce, therefore, that this verse has been misplaced, and it should come earlier in the story, as its Pali equivalent (g. 7) does. The fact that in Ut it is a H. verse, whereas in Ja it is a tr., suggests that it was originally an addition in II. metre, which was transformed into tr. in the Pali tradition. If it is an addition, then the fact that its position varies in the different traditions is understandable.

The difference between Pali sakkii and Pkt sakkhaqu is probably to be explaing the assumption of the palatalisation of a -> +a differ the -y- of -kip- before it was assimilated and disappeared. PED lists sakkii and sakkii as neuter and feminine respectively. There is no obvious reason for the change of gender, and except for the final -i there is no evidence that the word is feminine here. The lengthening of the final vowel is probably metric causa, since the fifth syllable of a fr. pada is usually long before the caesura when two short syllables follow.

(6) Although Alsdorf in his article about the use of the verb \*\*zm\*- to refer to the abandonment of worldly belongungs and sensual pleasures states\* that the equivalent of Pali g. 17 is not found in Utt, it does in fact occur there, split between vv. 44 and 45. The Pali version has \*\*hatthattham ägata\*, while Utt reads \*\*hatthatjam-ägaya\*, for which the punctuation hatth\* [for hattham] ajja-m-ägaya\* is suggested by Charpentier (p. 335).

At Ja V 347, 14 the cty explains hatthattham (Ja V 346, 9°) as hatthe attham pattam, which confirms that the text being commented upon included -tth-, but at Ja II 383, 9° Fausbli's edition reads hatthattam, and the authenticity of this reading

- See K R Norman, "The palatalisation of vowels in Middle Indo-Aryan" Journal of the Oriental Institute (Baroda), Vol. 25, pp. 328-42.
- 2. See PED, s. v. sakkhī.
- 3. L. Alsdorf, "Vantam apatum", Indian Linguistics, Vol. 16, pp. 21-28.

is confirmed by BHS hastateam (at Mvu II 182, 4\*, although the Pali equivalent at Ja IV 459, 28\* has hatthattham). In the Utt version, Devendra explains ajja as a vocative (=ha #zye), but Charpentier suggests that it is to be derived from Skt adya "today" ="now" (p. 335). Since, however, the variation in spelling in Pali indicates that there was doubt about the derivation of the word, it is possible that -fj-represents an attempt on the part of the scribal tradition to make sense of something which had been inherited but found unintallistible.

The fact that in the Utt version vv. 44-45 come after v. 38 (=g. 18) supports Alsdorf's view' that in Ja the two verses which are intended to dissuade the king (gg. 17-18) are in reverse order, and g. 18 should come before g. 17.

(?) The queen also utters v. 46 to dissuade the king from taking the purchita's possessions. It has no parallel in the Pali version, but one exists in the Mahabharata, in a section describing the attainment of happiness and tranquillity. The fact that it is an addition in the Utt story is shown by the fact that it is not quite appropriate in the context, and this is confirmed by its being in the 1t. metre. It was probably added because like vv. 44-45 it deals with birds and food. The

verse reads : sāmisam kulalam dissa bajjhamāņam nirāmisam āmisam savvam ujjhittā viharissāmi nirāmisā.

Jacobi translates (p 68): "As an unbaited (bird) sees a baited one caught in the snare, even so shall we avoid every bait and walk about, not baited by anything".

This translation is only acceptable on the supposition that the first line is some sort of accusative absolute construction, and Charpentier has drawn attention<sup>5</sup> to its lack of clarity. Franke had already given a reference for the Skt parallel, which was quoted by Charpentier:<sup>5</sup>

sāmişam kuraram deştvā vadhyamānam nirāmişaih āmişasya parityāgāt kurarah sukham edhate (MBh XII. 171).

The first line means: "Seeing the eagle with bait being killed by those without bait", and this is confirmed by another verse quoted by Franke:

sāmişam kuraram jaghnur balino 'nye nirāmişāḥ tad āmişam parityagya sa sukham samavindata.

Translated into Pkt, the first line of the first verse would read: sāmitam kulalam dissa vaj/hamāṇam nirāmiss, with the instrumental plural ending-r instead of the more usual-shi, which would not scan

It is likely that the Jaina redactor did

<sup>1.</sup> L. Alsdorf, "Vantam apatum" Indian linguistics, Vol. 16, p. 27.

<sup>2.</sup> Charpentier, 1908, p. 739 n. 2.

<sup>3.</sup> ibid.

<sup>4.</sup> Franke, op. cit. (in n. 3), p. 345 n. 1.

not recognise this rare ending-e, 1 and in the belief that it was a nominative in-e (it would be difficult to fit a locative in-e into the sentence), he changed it to -am.

Charpentier stated (p. 335) that siharssāmi in pāda d spoiled the metre, and suggested reading carissāmi. He also believed that wago in pada c of v. 47 made bad metre, and proposed to read  $w^2go$ . He further suggested (p. 333) reading baab, in place of bahs-in pāda b of v 7, without comment. All three suggestions are unnecessary. When Charpentier made his edition of Utt little work had been done on such questions as the resolution of vowels in metrical texts. The words he queried are all examples of the common resolution of an initial long syllable in a tv or tl pāda sv

(8) The one exception to the statement that all the parallel verses occur in the dialogue is  $v = 48 \ (=g, 20)$ . The verse reads.

nago voa bandhanam chitta appano vasahım vae

eyam paccham mahārāyam Ussuyāri (v. 1 Usu-) tti me suyam.

Jacobi translates (p. 68): "Like an elephant who has broken his fetters, go to your proper destination O great king Isukari; this is the wholesome truth I have learned" It is clear that if this translation is correct, then tt has been misplaced, and a comparison with Pall:

idam vatvā mahārājā Esukārī disampati rattham hitvāna pabbajī nāgo chetvā va bandhanam

suggests that we take ns in plda b not as an optative "you should go", but as an example of the not uncommon usage in Pkt of an aorist which has a form identical with that of an optative.<sup>8</sup> The name  $Us(s)u_{jt}rr$  would then be a nominative, not a vocative, and we should have to assume that the word mahārārajur (or the v. 1.

- 1. For examples of this ending in Palt see W. Geiger, Palt Literatur und Spracke, Strassburg 1916. £ 79.6, and add guye desch' uppgatam (Buddhavansa 2.32); deschi kusale uppgeto (Cariyapitaka 74); aṭṭhapade pi kilantı (vinaya-pitaka II 10,17 III 180,22, cf. --ehi pi kilantı at Niddesa 1379 6-7); ritraggalar-ugghuzite (Ja VI 483,5\*). For Pkt ege pie pyū pance pance pie pyū data (Utt 23.36); səriramāṇase dukhle bajjhamārāga phanca (Utt 23.06); səriramāṇase dukhle bajjhamārāga phanca (Utt 23.06).
- 2. Se K R Norman, Elders' Verses I, London 1969, §§ 26 (d), 36
- 3 For a recent survey of this phenomenon, see K. R. Norman, "Notes on the Vessantara-jatka", in Studien zum Jainsmus und Buddhtsmus, Wiesbaden 1981, pp. 168-89. In view of the statement made there, (p. 169) about the normalisation of readings, it is perhaps of interest to note that in an example quoted above Mvu II 182,4° reads agaache while Ja IV 459,28° reads agaache.

-rēps) had been introduced as a replacement for mahērēpē. We could then translate: "King Iṣukāra went forth to that auspicious (place) as an elephant breaking its fetters (goes) to its own dwelling. Thus have I heard."

Since it is in both versions, we can deduce that this \*11. verse was an early addition to the story, and at one stage must have formed the end of the narrative. It therefore follows that everything that comes after it is a later addition, as Charpentier notes (p. 353). In both versions the reference to the queen going forth comes after this verse, and it seems possible that at an earlier stage of the story there was no mention of her doing this. Both traditions would have had no difficulty in adding independently details about her going forth, to round off the story and to give a parallel to the purphita's wife following the purphita.

We may draw certain conclusions: (a) The Utt and Ja versions of the story have six tr. verses in common. These are all dialogue, and are ascribed to the same speakers and occur in the same order in the two traditions. They cover the episodes of the purohita trying to dissuade his sons, their reply leading to their going forth, the purohita's decision to follow them, and his wife following him. This is the very oldest part of the story.

- (b) An early addition in II. metre tells of the sons' replies to their father, the queen's attempt to dissuade the king, and the king's decision to go forth. These verses were added to the story early enough for them to be in both traditions. The Pall tradition converted the first of them into Ir. metre.
- (c) The Jaina version contains two tr. verses giving the brahmanical and antibrahmanical views of the soul. These may belong to the earliest version of the story, although they are similar to passages found elsewhere in Jaina texts. The Buddhist version either never knew them, or omitted them.
- (d) The version in Utt adds a dialogue in #1. verses about the threat to the world. These also occur in the MBh, in company with the first verse uttered by the purchita.
- (e) The Utt version adds another il. verse, also found in the MBh, about the greediness of birds
- (f) Each version adds separate introductory verses, in the II. metre in the Ja version and in Ir. metre in the Utt. The Utt version also adds narrative verses in Ir metre to clarify the story. The Ja version has its prose story, so such narrative verses are not required.

(g) Each version adds a conclusion. The Ja adds verses in fr. metre dealing only with the townspeople and the queen, since the prose can tell the rest of the story. The Utt version adds verses in fl. metre dealing with all six participants. Both versions tell of the queen going forth, but the details may be of independent origin, since her action follows naturally after the king's, and is a parallel to that of the nurchist's wife.

### REFLECTIONS ON THE JAINA EXEGETICAL LITERATURE

B. K. Khadabadi

According to the Jaina tradition the teachings of Jina Mahāvira were grasped and then composed by his close disciples, the gasadharas, in the form of sătras which later on came to be orally transmitted to the successive generations of teachers. And those teachings, according to the Svetambara tradition, finally settled down in writing, passing through a few redactions carried over during the course of about a millenium, as the "Ardhamágadh: canon" consisting of same 45 sacred texts. Depending on the nature of the texts and the needs of the time, a great number of explanatory works—agamic syākhyās—were composed, at first in Prakrit, and next in Sankrit and old Gujarāti by the Jaina žešpus between the period of c. A. D. 100-1800. This huge mass of literature is generally known as the Jaina exegesis or the Jaina exegetical literature, which has contributed its important mite to the history of Indian thought and literature. This vast literature is represented mainly by its four classes or types, namely Nijjutti (Skt. Niryukti), Bhaa (Bhāyya), Cuṇṇi (Cūrṇi) and Vitti (Vṛtti) or Tikā, mostly forming the four successive layers.

After the Jaina studies in general and the study of Jaina canonical works in particular were pioneered by the Western scholars like A. Weber and Hermann Jacobi, for several years it was the 4th class of the Jaina exegetical literature, namely the Tikas, that served the purpose of scholars indulging in deeper and extensive studies in the field of Jainology, both in India and in the Western countries, and in Japan. The state of knowledge of the other three classes was so poor that even scholar like Jacobi at times confounded Bhasya and Curni2, and Jal Charpenteer rather conjectured the Curni as metricals besides suspecting (through grammatical lapses) the metrical correctness of the Niryukti and the Bhasya,4 The Niryukti, the first type of exegetical literature, being long ago ignored by the later Sanskrit commentators (the Tikakaras) by dropping them from their works, likewise had received scant attention in our days. It was Leumann who inaugurated a systematized study of the Niryuktis some 90 years ago, concentrating as he then did on one of them, namely the Avassaya-nijjutti (Avalyaka-niryukti), extended its study over subsequent layers and allied groups, and finally called the outcome of his long, hard and sustained studies, the "Avassva Literature". Since then the importance and magnitude of. as well as the hurdles in, the study of the Jaina exegetical literature conspicuously have come to light. But, unfortunately, as remarked by Walthar Schubring and noted by Ludwig Alsdorf, "Leumann has never had a successor" -his work has not been resumed and continued. The reasons for such a state of affairs in this important domain of Jaina studies can be noted as follows: the non-coming to

light of the entire exegetical material, the existence of the non-critical and unsatisfactory texts of all the four types of commentaries (parts of many of which are either mixed or intermingled), their non-avalability owing to rarity of manuscripts and several of the published ones going out of print, the limited or difficult accessibility (owing to rarity) to the available ones at many centres and libraries, etteters.

Let us, then, have in brief a connected and comparative view of these four classes of the Iaina exegetical literature as known and today available.

The Niryuktis are a peculiar type of versified commentaries developed by the early Jaina teachers with a view to explaining the canonical texts. To facilitate oral transmission, they came to be composed in the form of memorial verses with catch-words that helped the teacher in instructing and explaining the holy scriptures. Actually, the Niryukti is defined as that which contains a decided or intended meaning of the terms contained in it. Alsdorf points out that the most prominent feature of the Niryukti "is the so-called niksepa, no doubt the exclusive invention of the Jaina scholars and their most original contribution to scholastic research."8 The mksepa is a method of investigation to which any word or concept can be subjected by applying the various points of views for getting the multi-faced knowledge of the same. Such being the nature of the Nirvukii, it did not much help in understanding the meaning of the corresponding canonical text. Hence other explanatory verses were, at later stages, inserted or added. The result was the emergence of the Bhasya, the next class of the Jaina exegetical literature. The available Nirvuktis are ten in number and tradition attributes them to Bhadrabahu I (B. C. 300). But Leumann, after deep study, has attributed them to the Bhadrabahu of A. D, 1000 though a group of scholars now-a-days take the bulk of them to be posterior to the Valabh. Synod II (c. A. D. 454/457 or better A. D. 503/516).10 The Nirvuktis have not been written on all the canonical texts but only on the most important ones, those that formed the nucleus of the canonical material and required that kind of explanations. They contain, on the average, a few hundred verses. But the Analyaka-niryukts has the largest number of verses and it is said to be complete and scientifically presented.

As noted above, from the later additions and insertions of the further explanatory verses into the body of the Niriyukit, there emerged the Bhasya type of exceptical literature. This phenomenon has been explained by different scholars in differing ways. I would rather quote here H, R. Kapadia: "Nijjutti contains verses really belonging to it and some of the corresponding Bhasa too; but the former preponderate over the latter. Similarly Bhasa consists of verses which legitimately belong to it; and in addition, it has some verses of the relevant Nijjutti as well; but the former exceed the latter in number." This means that the verses in the extant corresponding texts of these two classes of exceptical literature are partly intermingled. We today possess no Bhasyas for 5 Niryuktis, (There is no

certainty whether these ever were written). The total number of the currently available Bhāsyas on the canonical texts is 11, which are broadly dated between A. D. 500-700.12 Most of the Bhāsyas comprise a few thousand Prakrit verses each. Re-explanatory processes at length in the case of some important scriptural texts like the Asstrays have produced extraordinary commentaries like the Vieque Andsyakas-Baya (e. A. D. 585-590) that comprises the more ancient mildahāpa as well as the Bhāsya, and the Visesabhāsya, the author Jinabhadra gaṇi Kṣamāśramaṇa (latter half of the 6th cent. A. D., is prominent among the Bhāsyakāras, besides Sanghadāsa gaṇi Kṣamāśramana.

The Garqis mark a new phase in the growth of the Jaina exegesis, both in respect of form and linguistic trait. They are mostly in Prakrit prose with the mixture of Sanskrit in varied degrees. This indicates the need of the time—the Jaina Âcāryas being tempted to begin to adopt Sanskrit too in their exegetical writings, a trend that further paved the path for the latter commentaries in Sanskrit, namely the Tikas. Garnis are found to have been written on some 70 canonical works between c. A. D. 600-700. The prominent of the Curqiikaras is Jinadāsagan Mahattara. It may be noted that the sub-domains of Bhaya and Curqi cannot be duly demarked chronologically; at least one Bhaya is posterior to the earliest Curuis, but a Bhaya on which we have a Curqi is assuredly anterior to that particular Gurqi. The main value of the Curqii lies in the preservation of the old Prakrit narratives in their own grand style. And several quote from works now lost. Leaving aside the mixture of Sanskrit, the Curqi, on the whole, may be said to have contained the full text of the traditional exegesis that was passed on from tongue to tongue in early days.

When we come to the Tikas we find some interesting features of form, language, exceptic methodology, etcetera. They are in Sanskrit prose. Most of them, however, preserve their narrative parts in Prakriti—in almost the same form and content as in the Cornis. They explain the Niryukti verses as well as the Bhasya verses, many a times alternately and often adopting and brandishing the technique of the Brahsmain Cylyay action. There has been at least one Tika for almost every canonical work. Haribhadra Süri (8th cent. A. D.) happens to be the first among such commentators and most of the remaining commentators flourished between A. D. 800-1300, though the Tikas continued to be written till A. D. 1600.

My interest in and curiosity for the Jaina exegetical literature led me through some of these works and the concerned citical writings of some modern scholars and made me acquaint myself pretty well with these four classes or layers of the Jaina exegesis, a very succinct account of which I have so far tried to give. But some of Alsdorf's observations in this regard, presented very concisely, 15 most particularly drew my attentien. They are:

'To quote Schubring (Dectrines., p. 63): "As long as such insertions were limited, the title of Nijjutti remained ... but when the size of the latter had swollen up owing to an extraordinary number of Bhasva verses, it was they who gave the whole work its title." What this explanation fails to make clear is the relation between Bhasva and Curni. According to Schubring, the Curni is a commentary on the Nijintti as well as on the Bhasva, but in some cases the Curni follows immediately on the Nijjutti without a Bhasya in between. I am afraid these views are based on a misunderstanding of the true character of the Bhasva. My own opinion will be given with some reserve; it may have to be modified after a more extensive study of the whole Bhasya literature. But a comparison of the Vites = Avatyakabhārna with the Analyaka-cūrni leaves to me no doubt that the former is a mere versification of the prose tradition represented by the latter. I believe that certainly in this case, and probably also generally, Tika and Bhasya represent two parallel developments: the Tika changes the Prakrit language of the Curni to Sanskrit but keeps to the prose form; but the Bhasya versifies the traditional prose vet keeps to the Prakrit language. It is perhaps not too bold to see in the Bhasya an attempt at the continuing, beside the new Sanskrit exegesis, the old Prakrit tradition in a new form. This new form may indeed have been suggested by the progressive insertion of Bhasya stanzes into the Nijjuttis; but that the Bhasya really marks a new departure is shown by its very size which is a multiple of that of the average Nijiutu: it is underlined by distinguishing the 257 Bhasya stanzas inserted into the Avaivaka-mitutte as 'Mulabhasva' from the Vites = Avaivaka-bliarva of Iinabhadra,

After going through this passage we find that Alsdorf proposes to present here (of course, with some reservation and subject to modifications after thorough investigation), his opinion about the true character of Bhāsya mainly through the following lines of thinking:

- (i) The comparison of the Viie = Avalyaka-bhapya with the Avalyak-cārņi undoubtedly shows that the former is a mere versification of the latter.
- (ii) T.ka and Bhāyya (the Avafyaka-fikā and the Vitez = Avafyaka-bhājya and also alter T.kās and Bhāyyas) represent two parallel developments: (a) The T.kā changes the Prakrit language of the Cūrui to Sanskrit but keeps to the proce form; (b) the Bhāyya versifies the traditional prose but keeps to the Prakrit language.
- (iii) In the Bhāṣya one sees an attempt at continuing, besides the new Sanskrit exegesis, the old Prakrit tradition in a new form.

Now examining the first line of thinking of Alsdorf's opinion, of course on the base of my own comparison of the two works of the Jaina exegetical literature, namely the "Vitay = Acalyaka-bhāypa" and the Anafyaka-crīp; 1. Tind that the learned Professor's attention has, some how, missed the narrative element which prominently appears in the Anafyaka-crīp; wherein the kathānakas are narrated in beautiful Prakrit prose. On the other hand, the "Vitay = Anafyaka-bhāypa is

satisfied by merely giving a very brief summary of the narratives, or rather by merely quoting the concerned Nirvukti verses containing catch words of the respective parratives. For example, after mentioning in v. 3332 (which also happens to be the Nirvukti verse No. 865) the eight names of religious heroes to be exemplified in respect of samavika, the Vitesa - Anatonka-hhātea disposes off the eight narratives in just 17 verses (\$333-\$349). The parrative of Cilatinutra is given here in just four verses (3341-3344), which, also, happen to be the Nirvukti verses 872-875.10 On the other hand, in the Avalvaka-cirni the tale of Cilatiputra is fully and beautifully told in Prakrit prose on pp. 497-498, and this prose narration is followed by the same Nirvukti verses (872-875) by way of its closure with an apt quotation.10 Hence the Vises = And vaka-bhār we cannot be said to be a mere versification of the prose tradition represented by the Apalyaka-cursi. Second, the Viles = Apaśraka-bhāsra comprises Mūlabhāsva, Bhāsva and Višesabhāsva verses. Such composition cannot be said to be a single (planned) attempt at representing the old prose tradition. Third, when we go to extend such comparison of Bhasya and Carni to some other similar cases, we find that the comparison does not stand at all: The Dasapevāliva-bhāsa comprises 63 verses on and the Uttarajjhayana-bhāsa comprises just 45 verses;21 how, then, can these stand comparison with the corresponding Curnis which are pretty bulky prose texts? Hence Bhasyas cannot be said to be mere versification of the prose tradition represented by Curnis. 23

Further, we can also say that Tika and Bhāsya cannot represent two parallel developments: Because, we have just seen in the foregoing how the Bhāsya type of exceptical literature emerged and now it is essential to note that Tika changes the Prakrit language of the Cūrni (already in prose) to Sanskrit as per the need of the time, which fact has been already indicated by the mixture of Sanskrit with Prakrit appearing in the Cūrni itself. And one's viewing in the Bhāsya an attempt at continuing the old Prakrit tradition in a new form, applies only to the extra-ordinary commentaries. He the Vite - And vaka-bhārva.

I find that the history of the genesis and growth of these four layers of exegetical literature that developed around the Jaina canonical texts, remains condensed in a single aphoristic observation of Schubring. "The commentaries on the canonical texts represent the apprehensions of their time", on which I would comment as follows: An early nucleus of the canonical texts was provided with the Niryuktis—comprising memorial verses with catch words, leaving the other explanatory and instructional matter to the teacher. These Niryukti verses, along with the canonical Staras, later required to be further explained, leading as it did to the composition of Bhasyas. Some Bhasyas, like the \*Austrays (Ausiraka), the Kappa (Kalpa), and the Nirtha (Nitha) had to indulge in further detailed explanations of philosophical, dogmatical and disciplinary matter and, consequently, they swelled to considerable size. "A The Carnis embarked on the prose style, almost assuming the written form for the old full oral exceedit radition, which earlier was

maintained with the memorial verses containing catch words; but, as the same time, the Gürnis indicated their ten ptation to switch over to Sanskrit by partially admitting Sanskrit into their regular Prakrit medium. The Tikas, then, fully realized this temptation of the Gürnis, imbibing scholastic techniques of the Brahmanic Nyawa school and displaying them well in their commentarial efforts.

After getting introduced fairly well to these four types of the Jaina exegetical literature, some interesting questions stand before us : Why do we have no Bhasya for every Nirvukti ? Or, why Nirvuktis like the Ayara and the Sayarada remained free from later additions and insertions of explanations? Why some Curpis stand independent of Bhāsva? Why should a Bhāsva, like that on the Dasanevālina (Dafavaikālika) comprise just 63 verses? We cannot bundle off all these and many such other questions by simply saying that all the exegetical works (in different layers too) have not come down to us. But we have to apply ourselves, first and foremost to bringing out critical editions of the available exegetical works and to study them intensively, extensively, and comparatively, so that we may be able to answer all such questions and also know many new facts, about and facets of the Tains tradition, history, dogmatics, theology, philosophy, metaphysics and hence the Jaina contribution to Indian thought and literature. This would be possible only when we will have some Leumanns, in India and Japan, and of course in the West, who would produce scholarly studies like 'Ayara Literature'. 'Dasavevāliva literature', 'Nisiha Literature', etcetera.

#### Notes and References

- There could have been also produced some such exegetical works in Apabhramia, old Hindi and old Rajasthani But I have no knowledge of their existence.
- 2. Walthar Schubring. The Doctrines of the Jainas, Delhi 1962, p. 83, f n. 5
- 3. Ibid., p. 83, f. n. 3.
- 4. Ibid., p. 84, f n. 3.
- Vide "Jaina Exegetical Literature and the History of the Jaina canon", in Mahāvīra and His Teachings, Bombay 1977.
- Alsdorf and his team of scholars were said to have been trying to do it in Hamburg. Vide Alsdorf, "Jaina Exegetical.", p. 8
- 7. (i) Last year I intended comparatively to refer in respect of the "Cilat-putra Kathanaka", to all these four types of commentaries on the Aestraya. I had to borrow, with difficulty, the Vitez = Aestraka-biasya Volumes from the Rajaram College Library, Kolhapur. And when I sat for my job with all the works, the uncritical and intermingled texts, with neither tables of contents nor indexes of any kind, tired me for days together until I received a reminder from Kolhapur to send back the borrowed Volumes.

- (ii) At the same time I cannot fail deeply to appreciate the generous lending hand of the rich Rajaram College Library, which I many a time have availed.
- 8. Alsdorf, p. 8.
- Mohanlal Mehta (after Muni Punyavijayaji), however, states that this Bhadrabahu happens to be the brother of the great astrologer Varahamihira and hence is placed between 500-600 V. S. Vide Jains Sahitya kā Brhad Ithātsa (Hindi) (Part III), Varanasi, 1967, intro., p. 9.
- Only this date can synchronize with the Maitraka ruler Dhruvasena's
  date. This alternative, seemingly providing a more valid date, is based
  on computing at B. C. 477 the Nirsage of Mahawira.
- A Huttory of the Canonical Literature of the Jains, Surat 1941, p. 123. (However, most historical synchronisms are possible if B. C. 477, in lieu of B. C. 527, is taken as the date of Niraña of lina Mahayira.)
- M. A. Dhaky recently has narrowed down this bracket to c. A. D. 550-600, just as citruit to c. A. D. 600-700.
- Alsdorf observes that the amount of Sanskrit in a cărși indicates its relative age—the more Sanskrit the later the cărși: "Jaina Exegetical.", p. 8.
- Some commentators, however, have rendered the Prakrit narratives in Sanskrit.
- 15. Alsdorf, p. 8.
- 16. Part II, Ratlam 1937.
  - (i) Part I, Ratlam, 1928.
  - (ii) Vide also Avasyakasūtra (Part III), Surat 1936.
- 18. Op. cit.
- 19. Ob. cit.
- 20. Kapadia, The History of the Canonical., p. 189.
- 21. Ibid., p. 189.
- In point of fact there is hardly any carqui on any agama which can be said to precede its bhāṣya.
- 23. The Doctrines., p. 82.
- The mentioned Bhasyas contain 4847, 8600 and 6439 verses respectively.
   Vide Kapadia, pp. 187-190

## TIRTHAMKARAS OF THE FUTURE

Nalini Ralbir

I wish to express my deep gratitude and respect to Pandit Dalsukh D. Malvania. Useful discussions on the subject of Future Tirthankaras have been provided to me by his undeservedly little known study of the Thananga and Samavayanga (Ahmedabad, 1955; in Gujarati). Moreover, in September 1981, in Ahmedabad, I had the good fortune to read with him the relevant portion of the palm-leaf manuscript of Bhadresvara's Kahavali which he had himself thoroughly analysed in a paper read at the first International Symposium on Jaina Canonical and narrative Literature (Strasbourg, France, 16-19 June 1981). I am happy to be able to include here some material from this text.

- 1. Data about Future Tirthamkaras :
  - 1.1. Statements about the existence of Future Tirthamkaras; listmaterial.
    - 1.1.1. Canonical sources.
    - 1.1.2. Later Svetāmbara lists.
    - 1.1.3. Collation of the Svetambara data
    - 1.14. About the Digambara lists.
  - 1.2. Narrative sources.
    - 1.2.1. Narrative sources concerning, F. Ts' careers.
- 2. Ethical aspects connected with F. Ts.
  - 2.1. Tirthamkarahood in the chain of rebirths.
  - 2.2. Original context and later use of the Tirthamkaranamakarman notion.
- 3. Notes on Buddhist counterparts.
  - Conclusion.
- 4. Synoptical chart.

A symmetrical conception of Time lies in the background of the oldest Jaina cosmological descriptions: on the one hand the sixfold descending half-cycles (Sa. assarpist) R. susephyst), and on the other hand the future sixfold ascending half-cycles (Sa. assarpist); Pk. assappist) which endlessly "follow directly upon one another in unbroken succession" on the Wheel of Time. The "Great Men" of the former, among whom are Mahavira and the other Tirthankaras who came before him, are fairly well-known from numerous Jaina sources of various types, and have for a long time? aroused the interest of many scholars. In contrast, the "Universal History" of the coming age appears to have been comparatively neglected in modern studies in the belief that it is a mere repetition of the avasarphiq one.

I do not claim here to exhaust the subject; I shall mainly focus on data connected with the F. Ts. as they occupy a prominent position in the available sources, when compared to other categories of mahapuruşas, viz. Cakravartins, Baladovas, Vāsudevas and Prativānudevas

- 1. Data about F. Ts.
  - 1.1. Statements about the existence of F. Ts.: utsarpini-mythology and lists of F. Ts.

At an early stages, an indirect statement about the existence of 24 F. Ts. as a whole is to be found in the Viyahapannatti (5th Anga), in an old chapter belonging to the nucleus of the work (XX,8)<sup>5</sup>. It is put both in Gotama's and Mahavira's mouth:

Jombudibe dive Bhārohenāsa agamessāņam carima-Titthagarassa Kevatyām kālam titthi anusojissas ? Goyamā, jāvais pamesaujum zamkhejjāim āgamessāņam carima-Titthagarassa titihe agusajissai (S. I. 805,3-5).

""-How long will the Lore survive the twenty-fourth future Tirthamkara? —The Lore will survive the twenty-fourth Tirthamkara by the same definite number jof thousand of years] as..."\*.

While an extensive list of the 24 Ts' names from Rsabha to Mahāvıra has been supplied in a preceding passage of the Viy (XX, 8, 3a)<sup>7</sup>, not a single name is quoted in the present case at the sūtra level. But no conclusion can be drawn from this fact. On the other hand, no place seems to be alloted to the F. Ts. in the debates about time-divisions put forward in the fifth Amga.

The Ayaramgasutta (I, 4, 1, 1), an earlier part of the Canon, might suggest the idea that a complete Jaina mythology was fixed at a very early date:

se bemi: je ya aiya, je ya paduppaana, je ya agaunissa arahanta bhagavanto, savve te soam sikkhantı, soam bhāsantı, soam pannaosenti, soam parnosent<sup>v</sup> (S. I. 13.27-28).

"The Arhats and Bhagavata of the past, present, and future, all say thus, speak thus, declare thus, explain thus." 10

However, I would rather interpret these lines as a general utterance, as a standard stock-phrase to express totality<sup>11</sup>, insisting upon the everlasting character of the

Jinas' teachings 13 'cf. serse it). Concern with the effective existence of Jinas at a given time is not specially relevant in this dogmatical context (as is also shown by the Ayaranga epexegetical tradition, cūrni, followed by T): past and future Ts. are said to be infinite in number, as time has neither a beginning nor an end 18. Thus, here, the number 24 does not apply to then just as it does not apply to the present Ts. who all together are alleged to be 17014.

In contrast, detailed material regarding F. Ts. is included in the Samavayamga (4th Amga), the Thāṇāmga (3rd Amga), and the Titthogali (Paiṇṇa ? infra), viz. in the middle or later Canonical texts. The bulk of it is gathered in readymade lists which either supply only the F. Ts. names or their names together with those of their previous souls, or these latter alone Canonical narrative documenration will be considered separately (1.2).

The first fairly elaborate treatment of the utsarpini is to be found in the final portion of the Samavayanga (S. I. 381-383): there the information is presented in tabular-form, in prose for the general outline and in verses (slokas, aryas) for the lists. It is the exact counterpart of the systematic exposition worked out in the case of avasarpini-Great Men, covering both the Bharata and Airāvata Lands. Complete data, however, is not provided for all the headings introduced in the development (below). Thus, the general picture is as follows:

- A. List of the seven 'family-founders' (Pk. kulagara)<sup>1.5</sup> to be born in Bharata: S1, 381, 19-22° Thân, S1, 281, 10-12.\* List of the ten kulagaras to be born in Airavata. S1, 381, 22-24; the names are identical with those occurring in Thân, S1, 313, 4-6, but the order is different.
- B. "Great Men" of Bharata.
  - The 24 F. Ts. are dealt with under eight headings ("slots"): (1) their names, and (2) the names of their previous births are enumerated in full, in two independent and successive lists (S I, 381, 25-382,8°; see the chart, below (4); they will be discussed later on (1 I.3 After this the slots for their (3) fathers, (4) mothers, (5) first male disciples, (6) first female disciples, 7) first donor, (8) sacred tree, are not supplied with names (382, 8-11).
  - The 12 future Cakravartins: (1) the list of their names is given (382, 12-14\*); whereas the lists of their (2) fathers. (3) mothers and (4) wives are not elaborated.
  - The 9 future Baladevas and Vāsudevas (382,17-28). Their names are listed (21-25°), together with those of their enemies (paginatus, 382, 26-27°). The other headings (mothers, fathers, previous births, etc.) are not destailed.

C. "Great Men" of Airāvata. For the F. Ts' names only are listed (S I, 382, 29-383,8°); the above headings are mentioned and also have to be applied to the other categories of mahaburusas (383, 8-14).

Fragmentary but important information is contained in the ninth section of the  $Th\bar{a}g\bar{a}mga$ . The three main points are:

(i) A first list records the names of nine souls contemporary with Mahavira who are destined to become Ts. in the future :

samaņassa nam bhagavao Mahžotrassa tiithamsi navahim jīvehim Tiithagara-ņāma-gotte kamme nvoattie, tam jahā: (1) Sepieņa. (2) Supāseņam, (3) Udāiņā. (4) Poṭṭileņam aņagāreņam, (5) Daṭhāuṇā, (6) Saṃtheṇam, (7) Sayaeņam, (8) Sulasāe sāvvyāe, (9) Revale (or 9) sāvyāe Revale). (S I, 299, 7-9).

Abhayadeva's T breathes life into these figures in various ways (ed. Agamo-daya Samiti, p. 432b-433b). He merely points to their identities: (1) The king Srepika is well-known (infra 1.2); Supāriva is Mahāvira's uncle. <sup>16</sup> He relates short accounts in Sanskrit for the others (cf. 4 below), but in one case fails to do so: (5) Drāhāyur apratītaḥ. He warns against possible misunderstandings in the case of two characters bearing identical names: (4) Poṭṭilla of the Ṭhān seems to be different from Poṭṭilla of the Anuttarovavaiya-dasāo (chap. 3).

- (ii) This is followed by the names of the nine souls who, according to the sutra, will attain final Siddhi in the utsarpin (S I, 299, 9-12); short stories in Sanakrit are handed down by Abhayadeva (T, p. 434a-b; cf. 4).
  - ... (1) Kaphe Väsudeve, (2) Räme Baladeve, (3) Udas Pedhälaputts, (4) Potfils, (5) Sayase gähäval, (6) Darus myeeths, (7) Saccal miyaethiputts, (8) säviya-buddhe Ambade parivosiyae, (9) afjä vi nam Supäsä Päsövacsifjä ägamessäe ussappinls eäutjämam ühammam paunavastitä sijthähinti jäva antam kähints.

According to the T, however, some heroes will attain Tirthankarahood, whereas others will reach Omniscience:

eters ca madhyama-Tirthakaratoenothatryante kecit, kecit ta kevalitoena (p. 434b). Be that as it may, a comparison with the Samav, list (see 4) shows that except for Supass, a disciple of Pāriva's disciple (T. 434b), the eight remaining characters do occur among those destined to become F. Ts. Thus, the traditions handed down by the third and fourth Anga, though embedded in different contexts, show a general consistency: 14 names, out of 24, are common to both texts. Two, Potțila and Sataka, occur twice in the Thanamga. 17

(iii) Srenika's life as a F. T. (S I, 299, 13-302, 17): see 1.2.2.

Finally, a general survey of utsarpin-mythology is found in the Titthegall,
"The Degradation of Tirthas"18, a Prakrit work sometimes included among the
Painnas. 8 According to Pandit D. D. Malvania, it must have been "completed

in 5th century of Vikrama era". The Śrenika-episode is alloted an important place (ga. 1025-1112): see 1.2.2.

As in the Samav, lists of all the categories of mahāpurusas are given. Differences between the two works mainly concern the marginal elements, i.e. the kulsarars and Airšvata.

- A. Names of the seven kulagaras to be born in Bhārata in the second utsarpiņiphase (gā. 1004-1006; Samav). The seven kulagaras of the Airāvata (1007-1099; Samav: 10 kulagaras). Gondition of the world at that time (1011-1023).
- B. Birth of Jinas, Cakrins and Dasāras (i. e. Vāsudevas) in the third utsarpiņiphase (1024ff).

The 24 future Tirthamkaras of Bhārata (1115-1121). Their names only are listed: see the chart.

The 24 F. Ts. of Airāvata (1122-1127; Samav in spite of common elements).

The 12 Cakrins of Bharata and their treasures (mdhs): 1131-1146.

The 9 Vāsudevas and Prativāsudevas of Bhārata (1147-56). Thus, 54 mahāpurusas in all.

C. The fourth to sixth utsarpin-phases (1157-1171).

Concern for exhaustiveness regarding time and space is apparent from the manner of exposition. the six periods of utsarpin are considered; although only the main Bharata and sometimes Airavata-Lands are detailed, care is often taken to state that the same things are also seen in the remaining ketras.<sup>21</sup>

- 1.1.2. Later Svetāmbara : cf. 4.
  - F.Ts' names are enumerated in :
  - (i) Nemicandra, Pravacanasăroddhăra (11th cent.\*\*) ga. 293-295.\*\*2
    They are inserted in an almost exhaustive survey of Tz from the point
    of view of both time and space. Thus: Tx, of Bharata (288-295) including the 24 Tt. of the past (288-90), of the present (291-92) and of the
    future; Tx, of Airāvata (296-303), of the present (296-95; pc. Samav, S I,
    381, 13-19\*) and of the future (299-302; cp. Samav, S I, 382,29-383,8\*),
  - (ii) Hemcandra, Abhidhanacintamani i, v. 53-56 (65-70), 24

Their names along with those of their previous incarnations are recorded in the following works embedded in the context of general exposes of Jaina mythology of the future ages. The connection between both is explicitly stated by the use of ordinal numbers.

- (iii) Nemicandra, Pravacanasāroddhāra, gā. 458-470.
- (iv) Hemacandra, Trisaștifalākāpurusacarita, X, 13, 187-200.26
- (v) Bhadreśvara, Kahāvali, "ms S2", uttarārdha, fol. 238a (ca. 12th cent.), in Prakrit.\*\* The text is sometimes very corrupt, but collation with other Svet. texts may help to improve the readings. However, I have tried to keep the names as they are read.
- (vi) Jinaprabhasūri, Apāpābrhatkalpa, in Prakrit prote, p. 47, 7-21 in Vividhatirthakalpa, also called Divalikalpa (14th cent. A.D.)<sup>37</sup>. The account of utsarpini-mythology is narrated by Mahāvira as an answer to Goyama's question.
- (vii) All the existing tradition is stored up. as it were, in Vinayavijaya's Lokapraka'a (sam. 1708 = 1651 A.D.): sarga XXXIV, p. 552b, 18-557 b, 17 (v. 992-465. see Hence the value of this composite work which supplies quotations of isolated statements relevant to individual F. Ts. see as well as entire passages occurring in the Apapabphatkalpa (oo p. 556b), and the Samav (p. 557a). The Pravace is referred to as having identical contents: Pravacasasarodhire 'sp eam drj.pate (but op. below). Where appropriate, f. Ts' names and those of their corresponding former births are accompanied with versions of the stories already known from Than T etc. (cf. 4). But no new narrative not already known from artiler sources is adduced.
- (viii) Stotra literature also hands down this type of double list based on one or the other of the above mentioned works: e. g. Bhāpi-caturainfulai-jina-stanana in Sanskrit by Dharmaghosa-sūri<sup>20</sup>; ävatī cotilī nā caitjanandanā in Gujarati, etc. These hymns are naturally less numerous than those to the avasarpini-Ts. considered together or individually.
  - 1.1.3. collation of the Svetambara data; notes about the chart (4).

The textual documentation regarding utsarpini-Ts. is undoubtedly cha racterized by variations and discrepancies, in spite of a general unity. The Jaina writers are fully aware of such disagreements. Actually the absence of a well established tradition, and the contradictions between treatises are adduced as justification for the future Jinas not being dealt with in detail:

ste (i. e. Jināḥ) ca tathāvidha-sampradāyabhāvāt tāstrantaraiḥ saha visamvāditvā ca na vitesato vivytēh (Pravac T, p. 112a)\*2.

They are not only noticed between different works, but in the case of samavwithin the same work. The Pravac T again takes note of it: soan agre in name-visque patra kno cit samaväyängadibhir visamaädo driyate tatra matantaram acaseyam (o. 81a). On the other hand, it had already been underlined by A. Weber that, for the part concerned here, viz. the very last section of the Anga, the manuscripts considerably vary in the amount of data givens. In June not consulted any manuscript. But the Samav is extensively quoted by later authors who must have taken it as the standard because it was the only canonical source for F. Ts. Thus vari ants affecting the Samav have also some bearing on them. The relevant portions as they are handed down in Siddhasena's Ton Pravac (p. 81a) and the Lokaprakiss add to the available editions, viv. Suttagame (cf. 1.1.1); ed. with the Tof Abhayadeva who remains completely silent on F. Ts (6mbays, 1918, p. 135h-154a). Ladnun ed.—Angasuttāṇi, ed. Muni Nathmal vol. I. p. 651-652 is convenient as it contains variant readings. From F. T. 1 to 11 all agree except for the name of F. T. 6: the option between Devarnuya and Devagutta in the Samav is also reflected in the later lists. In contrast, two traditions are available from F T 12 to 24, depending on the interpretation of the expression saveabhasaviā Jigs. They are bracketed together on the chart:

(7) Udas, (8) Pedhālaputte ya, (9) Potfils, (10) satiakitti ya, (11) Muņisuvvas ya orahā. (12) sovoabhāvaviā Jiņs, (13) Amams, (24) Anantavijas iya.

(Samav, S I, 381, 27\*)

In order to get the total required number of 24 F. Ts it has to be taken here as the proper name of a Jina However, in the Lokaprakása quotation, alone, it has to be understood as a general qualification applied to the Arhats, for a new name, Bhadda, has been introduced as the F. T. 24:

....(11) Munisuvate ya arahā, savva-bhāva-vidā Jine/ (12) Amame .../ (24) Bhadde ti ya (Samav as quoted Lokap. 567a, 3-5).

To some extent, the problem is solved in a similar way in the Titthogali by the addition of Tiyya, or Tivvaya, as F. T. 24, but this name is not transmitted in any other textis. Be that as it may, this fact certainly accounts for disagreements regarding the serial-number i. e. the position occupied by the F. Ts. in the lists: e. g. F. T. Amama is No. 12 or 13: the contradiction is pointed out in the Lokaprakáša (557a, 10ff.); T. 17 is Samādhi or Citragupta, etc. Individual narrative accounts, which I shall try to analyse (1.1.2), will help to ascertain to what extent these differences are rooted in the literary tradition or which is the prevalent trend.

On the other hand, there is a clear demarcation-line between two groups of the texts at the level of the F. Ts' former lives: on one side we have the Samav, Pravac and Apāpabṛhatkalpa, and on the other, the Kahavali, Trisasti and Lokaprakāsa; hence the order followed in the chart in spite of the chronology: See, for instance, Potțila against Udayi in No. 3<sup>15</sup>; Kekasi and Reyali as Nos, 9 and 10.

#### 1 1.4. About the Digambara lists of F. Ts.

They are included in a general picture of the utsarpini-mythology. The texts referred to are:

- (i) Yativṛṣabha, Tiloyapannatti, and old Prakrit cosmological treatise "to be assigned to some period between 473 A. D. and 609 A. D."<sup>80</sup>.: IV, v. 1579-81; 1584cd-1587<sup>87</sup>.
- (ii) Gunabhadra, Uttarapurāņa LXXVI, v. 471-475; 476-80, in Sanskrit<sup>38</sup>,
- (iii) Puspadanta, Mahāpurāṇa CII, 6-7, in Apabhramia, both go back to the 9th-10th centuries A. D.

All three composition list both the F. Ts' names and those of their former births in independent lists.

In contrast, only their names appear in :

- (iv) Jinasena, Harivarasapurāna40 : LX, v. 558-562, in Sanskrit.
- (v) Nemicandra, Trilokasāra41, gā. 873-875, in Prakrit.
- (vi) Śricandra, Kahakosu42 : XV. 11, 1-11, in Apabhramia,

As a fairly convenient synoptical table collecting the data-from these works has been drawn up in the Jainendrasiddhantakois<sup>48</sup>, I shall restrict myself to a few observations and only append Gunabhadra's lists which have not been taken into account there<sup>44</sup> (cf. 4).

As far as the lists of avasarpini-Te. are concerned, the Svet. and Dig. traditions agree on the whole (but cf. fn. 45). The situation seems more blurred in the case of the F.Ts. What can be observed is: a perfect correspondence between the two traditions from. F. T. 1 to 4; then, in spite of slight variants regarding the forms of the names, a fairly good correspondence for the F. Ts, names; but considerable discrepancies regarding their previous existences; this is partly due to the fact that Tirthamkarahood is strictly out of question for a woman according to the Digss, whereas at least three of them are definite in the Švet. sources: Rohiņi, Sulasa, Revaits. Anyway, the Uttarapuraņa stands closer to the Samav than to the other Švet. lists.

On the other hand, new information is brought by the Dig. texts. For instance the size and life-span of the first and last T. to-be are sometimes added: respectively they are of 7 cubits and more than 116 years<sup>17</sup>; 1000000 pūrva and 500 dhanus. Care for throughness occasionally leads to the statement that "there is no teaching concerning the heights and life-spans of the others":

e. g. uschat aspatudisu sessam g'atthi amba usesso (Tiloyap. IV. 1583)\*". A special position is assigned to F. T. 1, Śrenika-Mahāpadma, who is said to have been the son of the last kulagara, according to Tiloyap. IV. 1578:

ta-kkēle Titthayarā cauvīsa havanti; tāņa padhama-Jino antilla-kulakara-sudo Videha-vattī tado hodi.

This statement is confirmed on the narrative side by the Kahakosu (XV, 11, 1-2)<sup>49</sup> and the Brhatkathakosa (No. 55, v.  $311)^{50}$ :

aştāvimtārdha-(i. e. 14 kulagaras yuktasya bhoginah kulakāriņah Padmādipungavasyāyam bhavisyati sulah parah.

#### 1.2. Narrative sources.

1.2.1 Narrative sources about F. Ts' previous births.

The most specific characteristic of the F. Ts. is that they are "linked up with the specific point of the property of the specific point of the specific p

suddhe sammatte avirao v: ajjei Titthayara-nāmam jaha agamesi-bhaddā Harikula-bahu-Śeniāšyā (Bhattaparinnā, gā. 67) 53.

In both cases the narrative patterns follow a similar course, irrespective of the version (Švet. or Dig.)<sup>54</sup>. For their descriptions, the basic text referred to here is the Canonical Antagadadasas of about Kṛṣṇa<sup>58</sup>. It can be summarized thus: two characters are engaged in a dialogue: a king (Kṛṣṇa; Śṛṣṇika) and a Saint (Aṛṭṣṇaṣmi; Maḥāyīra).

- (i) The Saint's prediction to the king<sup>50</sup>: he will be reborn as a hellish being as the result of bad karman.
  kälamäse kälam kiecä laccie Väluya-ppabhäe pudhaule ujjalle narae neraiyattüe
  - kālamāse kālam kiecā taecāe Vāluya-ppabhāe puḍhavīe ujjalle narae neraiyattās uvavajjihisi (S. I. 1173, 30-1174,1)
- (ii) The king's fear and despondency.
  - tae nam Kanhe Vāsudeve araho Arifthanemissa antie eyam affham soccā nisamma ohaya jāva jhlyāi (S. I. 1174, 1-2).
  - Possible variations: the king is surprised that such a destiny can be his and would expect the Saint to be able to modify it, but the karmic law is all-pervading and cannot be escaped: e.g. Trissşti, tral. vol. VI, p. 238, following Avasyakatikā and cūrņi for Śrenika; Akhyānakamanikosa p. 122, ga, 54 for Kṛṣṇa.
- (iii) Relief given by the Saint: the next existence of the king will be that of a future T.

Curiously enough, this stage does not appear in the Avasyakaprose commentaries about Śrenika<sup>57</sup>, though the relevant niryukti verse (1158) states that he will become a Jina in the coming age: ga Segio āsitayā bahu-ssuo, na yāvi Pannatti-dharo na vāyago. so āgamissāe Jiņo bhavissai, samikkha pannāi, varam khu damsaņam.

Thus also in a parallel Bhagavat.-Ārādhanā gāthā introduced in a similar dogmatical discussion about danuaga | sammatica\*: as a matter of fact, Srenika as a F. T. is common to both the Dig. and Svet. traditions (see 1.1.4 and 4.).

Now, at this level (iii), additional precise details i. e. serial-number and/or name of the F. Ts. are optionally introduced. It can then be asked whether they are consistent with the data collected in the lists, whether they contradict them or whether they happen to reflect the discrepancies.

Thus, most often with a minimum amount of detail we have :

e. g. agamissae ussappinae tumae (i. e. (Śrenika) Titthayarena hoyavvam ti (Cauppanna, p. 320, lines 18-20 and supra).

With an intermediate or a maximum amount of information, in which case disagreements may arise between the versions, we have for instance:

jamka aham va (sic. i. e. Nemi) tumam avi (i. e. K550a) vara-kevalanāņa-damsaņa-paīvo (....)

terasamo Titthayaro hohisi tanı muni-sahassa-pariyarıo (Akhyanak., p. 122, gå 59ab; 60ab)

but: .....h'ena jambuddios Bhirahs usss agamessa ussappinsis Pundesu (Punnesu) janavasus Sayaduoure barasama Amama nauman araha hibawassa (1, e.K.pua) read in Antag. 5 (S I, 1174, 5ff) also corresponds to the Uttarajjhāya traditiona Baladevo....) barasama-Amama-Titthayara-Kanha-jiva-nithe (styfhth), and seems to represent the prevalent traditiona. This disagreement regarding the order (12/13) reflects the one testified to by the lists (cf 4): T. 12 Amama-Vasudeva in Kahavali, Hemacandra, Lokaprakasa, but T 13 in Samav, Pravaca.

Other such examples could be adduced. I refer only to Revati, a laywoman contemporary with Mahavra who offered medicine to cure him. (i) She is not considered as destined to be a F. T. in the accounts of her life given in the Viyahapannatti XV (S I, 730-732) and the Trişaşti (trsl. vol. VI, p. 227-228). (ii) Her story is told by Abhayadeva T (p. 433ab) ad Thān 9 (cf. 1.1.1.): the state has stated that she will become a F. T.; (iii) The story is retold in the Lokapraká'a (p. 555b-556a); it is now embedded in the general frame of the 24 F. Ts.: she is the 16th F. T. Citragupta

arjıtdaska-su-krta-salicayd Revatl tu sd şoqasas Tirthakşd-bhavi Citragupto 'bhidhdnatah'. 44 Nalini Balbir

(iv) Parallel versions occurring in dana-collections show the existence of disagreements as Revati becomes the 17th F. T. named Samādhie<sup>2</sup>.

"In contrast, may be by chance all the evidence I could trace is consistent in the case of Sulasa, also a laywoman of Mahavira's time: she is a F. T. according to Than T (p. 433a), the 15th F. T. Nimmama in the Prakrit Akhyāna-kamanikota (p. 97, gā 52) or in the Apabhransa version of the Mulasuddhipra-karansa. Thus:"

(tatto) cavittu āgāmiņīs Tstthayaru bhaviss' ussappiņīs panarasamau nāmim Nimmamattu, apparimiya-ņāņa-caritta-sattu (p. 56. 5-6).

Statements presenting heroes as F. Ts. were available from the tradition; they could freely be used by the Mediaeval popular literature if necessary to fulfill the requirements of the preaching monks: Revart is a F. T. in owrks praising charity, but not in biographies focussing on Mahāvira; Ambaḍa is the 22nd F. T. in a story where he is the main figure\*, but not in the versions mentioned above where he annears as a co-hero tocerther with Sulass.

In most cases, however, narrative sources are too fragmentary to allow any conclusion regarding possible discrepancies as they do not mention the T's name or serial number; se g. Baladeva is only a. F. T. in the Digambara Uttarapurāṇa and Mahāpurāṇa (cf. 4.).

# 1.2.2. Narrativa sources about F. Ts' careers.

All the stories which have been considered in 1.2.1 end with the F. Ts' name and/or serial number, at most, I now come to the F. Ts' lives in the utsarpini age.

Descriptions are available in the case of the Ist. F. T. Śrenika-Mahāpadma. They are found in Thān 9 (S. I, 299, 13-302, 17), and Titthogali, gā. 1025-1112.\*

The Lokaprakāša (552b, 22-553b. 19) is a late Sanskrit version which does not provide any new information.\*; the Prakrit account of the Apāpabphatkalpa is reduced to a few lines; hence they will generally be omitted here

The Than episode in the usual stereotyped Canonical prose is told by Mahavira himself and presented as a prophecy:

esa nam, ajjo, Senie rāyā Bimbhisāre....uvavajjihiti (299, 13-14).

It fixes the pattern of all future Ts' biographies and includes the following elements st. in the coming utsarpin, rebirth in the country of the Pundas in the city Satadvāra at the foot of Mt. Vaitdhya as Mabāpadma, the son of the kulagara Sammuci and his wife Bhadrās'; birth-festivities and the ceremony of name-giving; coronation and life as a king also known as Devasepa and Vimalsvahans; visit of

two gods and renouncing of the world; upasargas; Omniscience, conduct as a monk, stated in the phrasology used for Mahhvira (Kalpasūtra; ubi alia); number of ganadharas; life-spans in the various stages of life.

Thus this account strikingly lacks any originality or individuality. On the contrary, great care is taken to emphasize the identity of what Mahāpadma's career will be with what Mahāpadra's has been 'o'

mas...., evām eva Mahāpaume vi arahā (S. I, 301, 18-12, etc.).

mama nava ganā, igārasa ganaharā, svām sva Mahāpaumassa vi araho nava gana igārasa ganaharā bhavissanti (S I. 302, 8-9).

aham tīsam vāsāim agāra-vāsa-majjhe vasittā muņģe bhavittā....., evām eva Mahāpaume vi arahā tīsam vāsāim.... (S I. 302. 10-14): etc.

The whole set of equivalences is summarized at the end of the legend :

jam-sila-samāyāro arahā Titthamkaro Mahāotro

ta-ssīla-samāyāro hoi u arahā Mahāpaume (S I, 302, 16-17).71

In the Titthogāl: this tendency goes still further. Pauma's life is closely inspired by the Avašyaka-niryukti section dealing with Mahāvira, to the extent that (exceptionally) "Vira" is used instead of Pauma<sup>13</sup>, or that Yašoda is also the name of his wife<sup>13</sup>! This is equally shown through the numerous verse-correspondences between the two works<sup>14</sup>:

Titthogal: 1026=bhāṣya-verse 46; 1027, 1029=47; 1033ab±61; 1040-68 1046-1048=69-71; 1049-50=76-77; 1052±79;1056=niryukti-verse 460; 1057=bhāṣya-verse 81; 1058=83; 1059=84; 1060=82; 1061=85; 1064-68=86-90; 1073-85=92-105; 1087bcd=106bcd; 1088-1091=107-110; 1093±niryukti-verse 537; 1094ab=538ab; 1097-1098=539-540; 1099=592.

Thus, similarities are more important than the few minor differences: the transfer of the embryo is not mentioned in the case of F. T. 17s; but he is said to have entrusted the kingdom to his son, the prince Nalinakumāra when leaving the secular world (ez. 1069 ff.), this detail is unknown in Mahkvira's levend.

The Amamass'smicarita, composed in sam. 1252—A. D. 1195, is a complete individual account about the twelfth F. T., who was formerly Kṛṣṇa. His life-sketch is not different from Mahāpadma's as can be deduced from the analysis given in the Jains Sāhtya kā Bṛhad Ithāzis (Varanasi 1975, vol. VI. p. 127-128): Birth; childhood; marriage; coronation; dikṣā; Omniscience; samavasaraṇa; Taeching; gaṇadharas; Liberation.

To conclude this survey of the narrative data (1.2 and see 4.): two groups stand out of the 24 figures destined to be F. Tr. A few of them are really living figures, e.g. Revati, Sulasa, Ambada, all contemporary with Mahāvira. Some do not seem to have reached the level of an independent existence in texts other than those devoted to future Tirthamkarahood, e.g. Udayi (No. 3); a Śankha (No. 6), Śataka (No. 10), Satyaki (No. 11) ...; but who can be sure that they have exhausted the post-Canonical story-literature? Srenika, an historical figure, also of Mahku'ra's time, and Kṛṣṇa, a pan-Indian character, represent an outstanding pair. The others are mere names, not gifted with any personality, and even if they are not totally unknown, there is not sufficient evidence to identify them.

#### 2. Ethical aspects connected with F. Ts.

### 2.1. Tirthamkarahood in the chain of rebirths.

(Future) Tirthamkarahood is one of the numerous destinies offered to human beings I shall here underline its specific position in the chain of incarnations, then the means of attaining it.

A direct connection between rebirth in the hell(s) followed by a rebirth as a future T. appears from the narrative scheme drawn for the Śrenika and Kṛṣṇa-episodes (tsiges i and iii, above 1.2.1): after their lives in the Ratnaprabha or Valukhprabha-hells, both heroes will become the list and 12th or 13th F. Ts. On the other hand, besides the names of Dastrasiha (c. Kṛṣṇa) and Seṇṇa, the Āvaiyaka-niryukti (gā. 1160) also mentions Peqhālaputta and Saccai who all underwent a low birth (aharaṇ gaṇ gaṇā) because of their lack of conduct, though they were possessed of right faith : they are also among the Ts. to be (cf. As.

Now, these facts are perfectly consistent with the sections of the Svet. and Dig. theoretical books devoted to the narakas. Considering the issues (antaktrya) of hellsh beings at Ts. Gatravartins, Baladevas or Manjahikas, the Pannavaṇā (4th Uvanga; S II, 463, 8-23) admits the possibility of reaching the status of a T. for those beings coming from the first hell (Ratnaprabhā) who will have acquired a T's karman (2.2, Titthagara-nāms-goyān kammān badhānn, puṭthānṇ....). Beings coming from the second and third hells are in the same category:

svam Sakkarappabhā jāva Vāluyappabhā-puḍhavī-neraishimto T:tthagarattam labhejjā (S II, 463, 18-19)

But this possibility is denied to those coming from the last four helis(463, 19-23)<sup>16</sup> Similar statements can be found in Dig. sources, for instance in Jinasena, Harivargśapurana 17, 362:

trilyāyāh (i. e kiti:)doutiyāyāh prathamāyāisa nihsrtah Tirthakritsam labhetāpi dehi dartona-fuddhitah, \*\*\*

# Original context and later use of the Tirthamkara-nāma-karman idea,

It is well-known that Tirthankarahood is gained through a special type of karman (Trthankaranāmakarman=Thk) for which twenty components(sthāmakas) are

recorded in the Svet. texts and sixteen in the Dig. \*\* on the whole, they summarize the essentials of morality or good conduct: charity, compassion, self-control, right faith, etc.

Their enumeration appears to be closely related to the avasarpini-mythology and they represent, as it were, an attempt to give a rational account of the Ts' existence on earth, in accordance with the law of karman and rebirth. In the Avasyakaniryukti, for instance, the Tak notion is adduced as a theoretical excursus (gā. 179-184) justifying the passage from Rsabha's last previous birth to the present one when he will become a T.\*\* The same verses come again in Mahavira's case (gā. 451-456=179-184) before the account of his birth in Devhanand's family. They are also quoted in the Nāyādhammakahāo 8°0 to account for Mahābala's rebirth as a god then as Malli. And Hemacandra proceeds likewise for each of the twenty-four Ts. through stereotyped recurring phrases (Trisasti, ed. III, 1,100; etc.)<sup>81</sup>

Though the Tnk-causes do not occur explicitly in the context of utsarpini. they probably have to be applied there also. On the other hand, the later literature shows an extension of the field of Tirthankarahood, as is seen from the Mediaeval Vimiatisthānakacarita (or Vicārāmrtasārasamgraha) by Jinaharsa<sup>82</sup>: this work is based on the twentyfold enumeration of the Avasyaka-nirvukti. A few introductory verses detail each of the terms; ad hoc stories, all built on the same pattern, unavoidably end with the remark that the heroes will become Ts. in their third rebirths. Whether a name is given to them or not, they have absolutely no link with any of the Ts found in the mythological lists. 88 Here, the intention is merely to illustrate the idea that any layman who observes one or more of the sthanas (i.e. one of the many aspects of the Jaina ethics recommended to him) can attain Tirthamkarahood. Thus, through a shift of emphasis, this notion is adapted to the daily didactic purposes of the monks. It is an element of the "marvellous" appealing atmosphere that they have to present to the layman as a possible reward for his good conduct. This is equally confirmed by the late religious popular literature in Gujarati and the so-called vila sthanaka ni caityavandana stuti (git, duha, etc.), hymns extolling the "twenty causes", 84

## 3. Notes on Buddhist counterparts.

Theravada Buddhism as handed down in the Pali Canon gives only limited information and refers to Maitreya as the unique coming Buddha who will renew the Teachings<sup>4</sup> (see below (i) and (ii)). But interesting elements may be gleaned from later Theravada texts such as the Anāgatavansas<sup>5</sup> and the Dasabodhisastuppattikatha<sup>86</sup> (ca. 14th cent. A. D.) which both list the same ten Future Buddhas, as well as from the Mahāyāna tradition which is characterized by the absence of any limitation in their number.

I here propose to review some Buddhist parallels to the Jaina facts surveyed along the surveyed and to underline the similarities in the ways of presentation, independently of any historical or descriptal interpretation.

(i) Use of the compound attle-enterprise and paper applied to the Arhatt as a whole: e.g. Digha-Nikaya XVI (ed. Pali Text Society, vol. II, 83, 6-7 = XXVIII, vol. III, 103, 2-3-24: also II. 82,2-9-30 = III, 100, 16-17.

Na kho me, bhante, atitānāgata-paccuppannesu arahantesu Sammāsambuddhesu ceto-pariya-nānam atithi.

"Lord no knowledge have I concerning the mind of past, future and present Arhats Awaked ones" (RHYS DAVIDS' trsl.),

Cp. above 1.1.1. Avaramea I. 4. 1. 1.

(ii) Birth of the future Buddha Maitreya is predicted by Gautama Buddha : cf. Digha-Nikāya XXVI (vol. III, 75, 30-76. 21) :

Mettezzo nāma Bhagavā loks uppajfissati araham sammā-sambuddho .... (76, 1-2). Emphausi is laid on the identity between the life-patterns of both : e.g. so dhammam desissati-ādi-kalyānam .... seyyathā pi 'ham etarahi dhammam desemī ādi-kalyānam .... (ibid., 76, 13-16: etc.). cp. in Isinism 1.2.2. the Srenika-Mahapadma episode.

(iii) With the prophecies of rebirth as future Tirthankaras told by a T. (above 1.2.1 and fn. 56), compare, in the Mahayana tradition, the Buddha Tathagata announcing to his disciples their future destinies as Buddhas: e.g. Saddharapaudarika, chap. VI, p. 142 ff.; chap. VIII. p. 193 ff.; chap IX. p. 206 ff. (trsi H. KERN, Sacred Books of the East, vol. XXI); the Encyclopaedia of Buddhism vol. III, p. 360 refers to an Avadānasataka chapter entirely devoted to such predictions: etc.

(iv) Story-pattern in the Darabodhisattuppattikatha: the adventures of the heroes in their present births are told at length; they acquired merit mostly through their generosity. In contrast, the accounts of their careers as future Buddhas are very meagre and generally only mention a few details such as their names, physical measurements, life-span. But, as has been rightly noticed by Venerable H. Saddhatissa (p. 7), there is no elaboration of them as there is for the past Buddhas\* in the Buddhavarsa text and commentary. Thus, for instance:

svam, Sāriputta, iminā dāna-phalena ca Todeyya-brāhmaņo anāgate Narasiho nāma Sammā-sambuddho bhavissati (chap. VIII, 151, 70); etc.

In the Mahāyāna tradition, see Saddharmapundarīka, chap. VI, VIII, IX, ....

Op. the Jaina stories ad 1.2.1 and the Vimfatisthanakacarita (2.2). Unfortunately, I have not come across any kathakośa collecting the stories relevant to the 24 figures occurring in the Jaina lists.

(v) The Dasabodhisattuppattikathā shows that persons said to become future Buddhas belong to two categories: historical characters who were alive in the Buddha's'stime, known to the Pali Canon, and others who are mere names on which stories have been hung.

A comparable distinction appears from the collation of the Jaina data (p. 16). Pasenadi, the king of Kosala contemporary with Gautama Buddha will be the Buddha Dhammaraja (Dasabodhi., chap. III): cp. king Śrenika contemporary with Mahavira.

- (vi) The Tirthankara-nama-karman notion of Jainism (cf. 2.2) has rightly been compared to the Buddhist Paramitts: cf. P. S. JAINI, Tirthankara-prokytic and the Bodhisattoa-Path, Journal of the PTS IX, 1981, p 98 ff. (96-104). The contexts where both concepts are adduced are also similar: cf. 2.2 about the connection between the twenty sthänakas and the Ts: incarnations in Jainism, the later Buddhist tradition as recorded in the Buddhavaraskthakaths. Buddhavaraskthakaths. Buddhavaraskthakaths. The Buddhavaraskthakaths. The Buddhavaraskthakaths. The Buddhavaraskthakaths. The Buddhavaraskthakaths. The Buddhavaraskthakaths. The Buddhavaraskthakaths.
  - e. g. 141, 28-142,5: pāramiyo pāretvā Tusitapure nibbattitvā.... Tusitā kāyā casitvā....kucchismim paṭisandhim gaṇhi; ibid. 78,35;79,9; 160, 19-26; etc. 272, 33-36.

#### Conclusion.

The interest in future Prophets which is seen to have thus developed is but natural in doctrines where time is thought of as evolving in cycles as is well-known, similar developments also took place in Hinduism (Vignuism) where Kalkin, the future Vignu's avatara, is conceived as destined to put an end to the Kali-Yugaso. The Jaina teachings and stories concerning the destinies of Future Tirthankaras make it clear that they are closely linked with the theories of sampara and karman; there, the Messianic aspect is not so important as the individual improvement which everybody has to attain for himself. The Tirthankaranama-karman makes it possible, while the idea of a unique Saviour would be, so-to-say, unacceptable.

- 4. Synoptical chart of data about Future Tirthamkaras.
  - N. B. No serial-number is assigned to the names mentioned in the Than (column 1) in the text. Here they have been placed in front of the corresponding ones in the Samav.

| F.T's<br>No. | Than 9<br>S1,299,7-12 |                                           | Titthogāli<br>gā. 1116-1120 | Pravacanasā-<br>rodhāra gā.<br>293-95+<br>458-70 | Apāpābṛhat-<br>kalpa p. 41,<br>7-21 |
|--------------|-----------------------|-------------------------------------------|-----------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------|
| 1.           | Seniya                | Mahāpauma<br>Seņiya                       | Mahāpaum                    | Paumanāba<br>Seņiya                              | Paumaņāba<br>Seņiya                 |
| 2.           |                       | Süradeva;<br>Surădeva<br>(Pravac. p. 81a) | Suradeva                    | Sūradeva;<br>Su-(293)                            | Suradeva                            |
| 3.           | Udāi=Udaa<br>PrPN     | Supāsa<br>Supāsa<br>, Udaa                | Supāsa                      | Supāsa<br>Supāsa<br>Udāyi                        | Supāsa<br>Supāsa<br>Udāi            |
| 4.           | Poţţila aṇa-<br>gāra  | Sayampabha<br>Pottila<br>anagara          | Sayampabha                  | Sayampabha<br>Pottila                            | Sayampabh<br>Pottila                |

| F.T's.<br>No. | Kahāvali<br>Uttarārdha,<br>fol. 238a | Hemacandra<br>Abhidhānacin-<br>tāmaṇi, 53-56<br>+Triṣaṣṭi X.13<br>189-200 | Lokaprakāša<br>XXXIV,<br>p. 552b-557b | Narrative<br>sources and<br>observations.                                                                                                                      | Dig. list:<br>Uttarapurāņa<br>LXXVI,<br>471-480 |
|---------------|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| 1.            | Paumanābha                           | Padmanābha                                                                | Padma nábha                           | Than 9 (S1,299,<br>13-302,17);                                                                                                                                 | Mahāpadma                                       |
|               | Seņiya                               | Śreņika                                                                   | Śreņika                               | Titthogalı ga, 1025-1112; Ävaśyaka-nir- yukti ga. 1158; Bhagavati Äıādhanā gā 735 Bhattaparinnā, gā. 67— Lokaprakāša, p. 552b-553b— Other accounts see fn. 54. |                                                 |
| 2.            | Suro devo<br>(sic)                   | Śūradeva                                                                  | Süradeva                              | Supāršva: Mahāvira's uncle Ţhāṇ Ţ p. 432b;                                                                                                                     | Suradeva                                        |
|               | Supā(pā)hu                           | Supāršva                                                                  | Supāršva                              | Pravac T<br>Lokap. 553b,20.                                                                                                                                    | Supāráva                                        |
| 3.            | Supāsa                               | Supārsva                                                                  | Supārsva                              | Udāi: Thāṇ Ţ<br>p. 432b; Lokap.                                                                                                                                | Supāršva                                        |
|               | Pottila                              | Pottila                                                                   | Pottila                               | 556b: he is<br>Konika's son;<br>thus PrPN 4.<br>Udai=2. Udai<br>=5. Udaa.                                                                                      | Udanka                                          |
| 4.            |                                      | Svayamprabha,<br>prabhu;                                                  | Svayāmprabha                          | Dṛḍhāyu cf.<br>under F.T.5<br>—Poṭṭila :                                                                                                                       | Svayamprabha                                    |
|               | da<br>(corrupt)                      | Dṛḍhāyuḥ.                                                                 | Dṛḍhāyuḥ                              | Than 432b T<br>Lokap. 553b:<br>different from<br>Pottila of the<br>Anuttarovavaiya<br>dasao 3.                                                                 | Prosthila                                       |

| F.T's<br>No. | Thân          | Samav                                                                     | Titthogāli   | Pravac                | Apāpābṛhatka<br>Ipa        |
|--------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------|-----------------------|----------------------------|
| 5,           | Daḍhāū        | Savvānubhūi<br>Dadhāŭ                                                     | Savvāņubhūti | Savvāņubhūi<br>Daḍhāu | Savvāņubhūi<br>Daḍhāū      |
| 6            |               | Devassua<br>Devautta<br>L adnun ed.);<br>Devagutta                        | Devagutta    | Devasuya              | Devassua                   |
|              |               | P. avac. p. 81:<br>Kattiya                                                | a)           | Kitti                 | Katia                      |
| 7.           | Samkha        | Udaa<br>Samkha                                                            | Udaga        | Udaya<br>Samkha       | (U)daa<br>Samkha           |
| В.           |               | Pedhālaputta<br>Nanda                                                     | Pedhāla      | Pedhāla<br>Āņanda     | Pedhāla<br>Āņ <b>and</b> a |
| 9.           |               | Pottila<br>Sunanda                                                        | Pottila      | Pottila<br>Sunanda    | Pottila<br>Sunanda         |
| 10.          |               | Sat(t)akitti;<br>Satae(ti),<br>Ladnun ed.;<br>Satae iya,<br>Pravac.ip. 81 | Sattagitti   | Sayakitti             | Sayakitti                  |
|              | Sataa gāhāvai |                                                                           | •            | Sayaga                | Sayaga                     |

| F.T's<br>No. | Kabāvali                | Hemacandra         | Lokaprakāša                                                                   | Narrative<br>sources                                        | Uttarap                |
|--------------|-------------------------|--------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|------------------------|
| 5.           | Savvāņabhūi             | Sarvānubhūti       | Sarvānubhūti                                                                  | Drdhāyura-<br>pratitah Thāṇ                                 | Sarvätmabhūta          |
|              | Kattiya                 | Kārtika            | Kärttika                                                                      | Ţ P. 492 b.                                                 | Kațaprů                |
| 6.           | Devagutta               | Devaŝruta          | Devaśruta                                                                     | Śańkha: Thāṇ<br>T 432b;<br>Lokap. 553b-                     | Devaputra              |
|              | Sampkha                 | Śańkha             | Śańkba                                                                        | 554a; also<br>named Puşkali;<br>cf. F. T. 7,                | Kşatriya               |
| 7.           | Udaa<br>Nanda           | Udaya<br>Nanda     | Udaya<br>Nandi                                                                |                                                             | Kulaputra<br>Sreșțhin. |
| 8.           | Peḍhālaputta<br>Sunanda | Peḍhāla<br>Sunanda | Pedhāla<br>Sunanda                                                            |                                                             | Udanka<br>Šankha       |
| 9.           | Pedhila<br>(K)kekkasi   | Pottila<br>Kekasi  | Pottila<br>Ananda or<br>Kekasi,<br>according to<br>Hemacandra                 |                                                             | Prosthila<br>Nandana   |
| 10.          | Sayakitti               | Śatakirti          | Śatakirti                                                                     | Šataka : Thāṇ<br>T 432b; Lokaj<br>553b -554a;<br>along with |                        |
|              | Reyali                  | Reyali             | Sataka or<br>Revati,<br>according to<br>Hemacandra<br>who has in fa<br>Reyali | Śankha,<br>F. T. 6-7                                        | Sunanda                |

Väsudeva

Väsudeva

| F.T's<br>No. | Ţhāņ                     | Samav                                            | Titthogāli                                                                              | Pravac               | Apāpābṛhat-<br>kalpa |
|--------------|--------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|----------------------|
| 11.          |                          | Muņisuvvaa<br>Devai                              | Muņisuvvata                                                                             | Muņisuvvaya<br>Devai | Muņisuvvaa<br>Devai  |
| 12.          |                          | Amama<br>(Samav in<br>Lokap.) Sav-<br>vabhāvaviū | (Satvabhāva-<br>viu-Jiņe, 1117)<br>Amama;<br>Amama and<br>Savvabhāvavi<br>hamiana, PrPN |                      | Amama                |
|              | Saccai<br>niyanthi-putta | Saccai                                           |                                                                                         | Saccai               | Kaṇha                |
| 13.          |                          | ( Nikkasāa                                       | Nikkasāa                                                                                | Nikkasāa             | Nikkasāa             |

Väsudeva

Saccai

| F.T<br>No. | 's Kahāvali | Hemacandra    | Lokaprakāša    | Narrative<br>sources                                                                                                                                                                     | Uttarap     |
|------------|-------------|---------------|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 11.        | Muņisuvvaa  | Suvrata       | Suvrata        | Satyaki : Thāṇ<br>T 434a; Lokap.<br>554b; PrPN                                                                                                                                           | Munisuvrata |
|            | Saccai      | Satyaki       | Satyaki        | ra (1); cf. F. T.                                                                                                                                                                        | Śasāńka     |
| 12.        | Amama       | Amama         | Amama          | F. T. 12 Ama-<br>ma-Kaṇha<br>Vāsudeva,<br>Antagaḍa-dasāo<br>5 (SI, 1173-2174<br>Lokap. 554b-<br>555a;                                                                                    |             |
|            | Väsudeva    | Kṛsṇa Śārṅgin | Kṛṣṇa Vāsudeva | other accounts, cf. fn. 54 and 1.2 Kṛṣṇa as a F. T.: Bhatta-parinnā gā. 67; Alsdorf, Harivanṣāp, 92, 6, 5; Uttarap; LXXI 181+281, etc. Kṛṣṇa as F.T.1! Ākhyānakāman kofa p. 123, gā, 60. | I<br>3:     |
| 13.        | Nikkasāmia  | Nişkaşāya     | Nişkaşāya      | Baladeva belong<br>ing to the con-<br>gregation of F.<br>T. 12 Amama<br>in Svet. accoun-<br>as a F. T. along                                                                             | ta;         |
|            | Baladeva    | Baladeva      | Baladeva       | with Kṛṣṇa in P<br>Dig. versions:<br>Uttarap. LXXI<br>182-184; LXXII<br>279; Alsdorf,<br>Harivaṇṣ̄sa<br>92, 6, 10:<br>cf under F. T.<br>17, Uttarap.                                     | II          |

| F.T's<br>No. | <b>Thā</b> ņ | Samav                                       | Titthogāli                     | Pravac     | Apāpābṛhat-<br>kalpa                                                  |
|--------------|--------------|---------------------------------------------|--------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 14.          |              | Nippulāa<br>Nikkasāa                        | Nippulāa<br>Nikkasāya.<br>PrPN | Nippulāya  | Nippulās                                                              |
|              | Baladeva     | Baladeva                                    |                                | Baladeva   | Baladeva                                                              |
| 15.          |              | Nimmama<br>Nippulāa                         | Nimmama<br>Nippuläa,<br>PrPN   | Nimmamatta | Nimmama                                                               |
|              | Sulasā       | Rohiņi                                      |                                | Sulasā     | Sulasā                                                                |
| 16.          |              | Cittautta                                   | Cittagutta                     | Cittagutta | Cittagutta                                                            |
|              |              | Sulasā                                      | PrPN                           | Rohiņi     | Rohiņi, or<br>Kakki-putto<br>Datta-nāmo;<br>- Abhidhā-<br>narājendra. |
| 17.          |              | Samāhi<br>Cittautta;<br>-gutta              | Samahi<br>Cittagutta,<br>PrPN  | Samāhi     | Samāhī                                                                |
|              | Revai        | Revai                                       |                                | Revai      | Revai                                                                 |
| 18.          |              | Samvara Samāhī                              | Samvara<br>Samāhi,<br>PrPN     | Sampvara   | Sampvara                                                              |
|              |              | Sayāli<br>Migāli;<br>Mimāli<br>(Ladnun ed.) |                                | Sayāli     | Sayāli                                                                |

| F.T | 's Kahāvali         | Hemacandra          | Lokaprakāša         | Narrative<br>sources                                                                                                                        | Uttarap                 |
|-----|---------------------|---------------------|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| 14. | Nippalāva<br>Rohiņi | Nispulāka<br>Rohiņi | Nispulāka<br>Rohiņi | Sulasă a F.T.                                                                                                                               | Nişkaşāya<br>(A)toraņa  |
| 15. | Nimmama             | Nirmama             | Nirmama             | Thân T 434a-<br>b Sulas F. T.<br>15: Åkhyana-<br>kamanikofa<br>p. 97, ga. 52;<br>Mulašuddhi-<br>prakarana,<br>p. 56, 5-6,<br>Loakp. 555a-b. | Vipula                  |
|     | Sulasa (sic)        | Sulasā              | Sulasā              | Revati, a F.T.                                                                                                                              | Raivata                 |
| 16. | Cittagutta          | Citragupta          | Citragupta          | Than T, 433ab<br>F. T. 16 Re-<br>vati-<br>Citragupta:<br>Lokap-555b-<br>556a; F. 17                                                         | ; Nirmala               |
|     | Revai               | Revati              | Revati              | Revatī-Samadh<br>Dānāṣṭaka-<br>kathā.                                                                                                       | i: Vāsudeva             |
| 17. | Samāhi              | Samādhi             | Samādhi             | Baladeva as a<br>F. T. in Dig.<br>versions: cf.<br>under F. T. 13                                                                           | Citragupta              |
|     | Gāvali              | Gavāli              | Gavāli              |                                                                                                                                             | Baladeva                |
| 18. | Samvara<br>Maggali  | Samvara<br>Gārgali  | Samvara<br>Gāgali   |                                                                                                                                             | Samādhigupta<br>Bhagali |

| F.T.<br>No. | Ţħāņ                                                                            | Samav                                        | Titthogāli                          | Pravac.                                   | Apāpābṛhat-<br>kalpa |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------|
| 19.         |                                                                                 | Aniyatti<br>Samvara or<br>Jasohara<br>(Sed.) | Aniyavaţţi<br>Samvara,<br>PrPN      | Jasohara                                  | Jasohara             |
|             |                                                                                 | Bhayali                                      |                                     | Divāyaņa                                  | Divāyaņa             |
| 20.         |                                                                                 | Vijaa<br>Aniyatti                            | Vivāga<br>(Vijaya)<br>Aņiyaṭṭi,PrPN | Vijaya                                    | Vijaa                |
|             |                                                                                 | Divayana                                     |                                     | Kanha                                     | Kaṇṇa                |
| 21.         |                                                                                 | Vimala<br>Vijaa; Vivāa,<br>Pravac, p.<br>81a | Vimala<br>Vivāga, PrPN              | Malla; Malli<br>(295)                     | Malla                |
|             |                                                                                 | Kanha                                        |                                     | Nāraya                                    | Nāraya               |
| 22.         |                                                                                 | Devovavāa<br>Vimala                          | Devovayāa<br>Vimala<br>PrPN         | Deva                                      | Deva                 |
| •           | Ambada                                                                          | Nāraā                                        |                                     | Ambada                                    | Ambada               |
| 23.         |                                                                                 | Aņantaviria<br>Devovavāa                     | Aṇantavijaya<br>Devovavāya,<br>PrPN | Aņantaviriya                              | Aņantaviria          |
|             |                                                                                 | Ambada<br>(Dārumada)                         |                                     | Amara                                     | Amara                |
|             | Dārua niyaṇ-<br>tha = Dārumaḍa<br>of the Samav,<br>PrPN s. v.;<br>Thāṇ Ţ 434a : | Bhadda (Lo-<br>kap.) (Aṇan-<br>tavijaya      |                                     | Bhadda; v. l.<br>Bhadrakṛt<br>(Ţ p. 80b). | Bhaddakara           |
|             | Dārua is Kṛṣṇa'<br>son, the same as<br>in Antagaḍadasā<br>7.                    | Sāi(buddha)                                  |                                     | Saibuddha                                 | Sāyabuddha           |

| F.T's<br>No. | Kahāvali                    | Hemacandra                      | Lokaprakāša                  | Narrative<br>sources                                                                                                                            | Uttarap                                 |
|--------------|-----------------------------|---------------------------------|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 19.          | Niyatthi<br>Deväyaņa        | Yosodhara<br>Dvipāyana          | Yasodhara<br>Dvipāyana       |                                                                                                                                                 | Svayambhü<br>Vägali                     |
| 20.          | Vivega<br>Kanna             | Vijaya<br>Karņa                 | not mentioned<br>Karņa       | Karņa                                                                                                                                           | Anivarti<br>Dvaipāyana                  |
| 21.          | Vimala<br>Nāraya            | Malia<br>Närada                 | Malia<br>Nărada              |                                                                                                                                                 | Vijaya<br>Kanaka                        |
| 22.          | Deva(yā)                    | Deva<br>Ambada                  | Deva<br>Ambada               | Ambada, Thāṇ<br>T 434b:<br>a different per-<br>son from Am-<br>bada of the<br>Uvavāiyasutta;<br>Lokap. 556a<br>and Jaina sto-<br>ries: F. T. 22 |                                         |
| 23.          | Ananta<br>Ananta            | Amoaqa<br>Anantavirya           | Amantavirya                  | nes : F. 1. 22                                                                                                                                  | Devapāla                                |
| 24.          | Dāramadu(?)<br>Vijaa<br>Sāi | Dväramada<br>Bhadrakṛt<br>Svāti | Nārada<br>Bhadrakṛt<br>Svāti |                                                                                                                                                 | Cārupāda<br>Anantavirya<br>Satyakiputra |

- CNRS. ERA 094 "PHILOLOGIE BOUDDHIQUE ET JAINA" (Paris).
  Abbreviations
- indicates a close correspondence between two verses or two passages.
  - † different from
  - after a number indicates a verse in a work where prose and verses are
    - Di. = Digambara; F. T(s) = Future Tirthamkara(s), i. e. of the utsarpinj; ga. = gathā; intr. = introduction; Pk. = Prakrit; Pravac = Pravacanasīnodhara (cf. 1.12); PPN= = Prakrit Proper Names, vol. 1=II; Ahmedabad, 1970-72 (L. D. Series 28;37); Sa. = Sanskrit; Samav = Samavāyamga (4th Amga); Švet. = Švetāmbara; Ts = the 24 Tirthamkara from Rashba to Mahavira; T = tika; Sanskrit commentary; Thān = Thānamga (3rd Amga); Tnk = Tirthamkara-nāma-karman; v = verse(s).
    - Book series: DLJP=Devacand Lālbhāi-Jaina-Pustakoddhāra, Bombay, MDJG=Māṇikchanda Digambara-Jaina-Grantha-Mālā, Bombay.
    - S I or S II = Suttagame ed. of the Jaina Canon, Gurgaon, 1953-54, vols. I-II; with page and line number.
  - P. S. Jaini, The Jaina Path of Parification, Delhi, Varanasi, Patna. 1979,
     p. 30-31; W. Schubring, The Doctrina of the Jainar, Delhi, 1962,
     p. 18, Haribhadra, Jasafyakatika; ed. Bombay, 1916,
     p. 333a-b. E. Leumann, Ubersicht uber due Andyske-Literature (...) Hamburg,
     1934,
     p. 43b-44s;
     A. Mette, Institute Kultwirtiffungibersicht und in Verhaltuns zur Zatalletrage,
     Wiesbaden,
     1973 (Ak. der Wiss, u. der Lit. Mainz): "die Dekadenz-und die Aszendenz-Theorie" in Greek and Indian Cosmologies (p. 3);
     p. 7
     and n. 19 on the Jaina standpoint.
  - E. g. in the German school: 1858, A. Weber, Uber das Catrunjaye Māhātmyam, Leipzug (Abh. fur die Kunde des Morgenlandes 1.4); 1888, R. Fick, Eins jannitische Bearbeitung der Sagara-Sage, hiel; 1914, 1921, H. Jacobi's eds. of Vimalasüri, Paumacaryya (Prakrit Text Series 7ff.), of Haribhadra, Sanatkumära and Neminäha-carya; 1936, L. Alsdorf, Harizanfapuräna. Ein Abschnitt aus der Apabhranja-Welthistorie "Mahapuräna Tisathimahāpurisacariya. Ein Beitrag zur Kenntnis der Jaina-Universalgeschichte, Hamburg (Alt-u. Neu-Indische Studien 8); etc.
  - 3. It is often not even mentioned in the basic books e.g. J. C. Jain, Lift in Ancient India as abjucted in the Jain Canous, Bombay, 1947, p. 371; etc. However, a special mention must be made of H. von Glasenapp, Der Jainsmus (...) nach den Quellen dargustellt, Berlin, 1925, repr. 1964, p. 307-310: "Die zukunftige Weltperiode und ihre Heiligen", and of Ch. Krause, Ancient Jaine Hymus, Ujjain, 1932 (Scindia Oriental Series 2), Intr., p. 19-16. A Dig. and a Svet. list of F. Ts following Hemacandra, are already found in C. Mackenzie, Account of the Jains, p. 261.

\*\*

- Enumerated for instance in Hemacandra, Abhidhānacintāmaņi (cf. fn. 24), v. 50-53ab (58-64); Pravacanasāroddhāra, gā. 288-290 (cf. 1.1.2).
- J. Deleu, Viyāhapannatti (Bhagavaī). The Fifth Amga of the Jaina Canon (....), Brugge, 1970, Intr., p. 18ff. "Nucleus and Accretions".
- 6. Deleu, ibid., p. 257.
- S I. 804, 14-16: Goyamā, cauvoīsam Titthagarā, tam jahā: Usabha-Ajiya (....)
   Nemi-Pāsa Vaddhamīnā 24; Deleu. ibid., xx. 8, 3a, p. 256.
- Later on (11th cent. A. D.), Abhayadeva's commentary on this passage naturally mentions the first of the 24: "žagnessžavay" ii zgamiyatāva, bhavisyatāva Mahāpadmādīnāva junānāva... (ed. Surat, 1940\*).
- Text according to W. Schubring, Acārānga-sūtra. Erster Śrutaskandha.
   Text, Analyse und Glossar. Leipzig, 1910 (Abh. für die Kunde des
   Morgenlandes xii, 4), p. 17, lines 16-18. I here take arahantā as
   a synonym of Tirthankaras and do not enter into any discussion about the
   two terms.
- Jacobi's trsl, in the Sacred Books of the East, vol. xxii. Jaina Sütras, Delhi, 1884, repr. 1968, p. 36.
- Cp. similar expressions in Buddhist texts, below 3; H. Smith, ed. Saddanšti, vol. iv, Lund 1949, 5.3.1. In the Jaina Canon, applied to the Jina: Singagaja I, 15, 1 (S I, p. 132):

jam aiam padupannam agamissam ca nājao savvam mannai tam tāi damsanāparan nice.

 Cp. the Ayaramga-nijjutti verse 226 (ed. Jambūvijaya Muni, Delhi, 1978), p. 120.

> je Jiņavarā aiyā, je sampai, je aņāgae kāle savve vi te ahunsam vadumsu vaduhunti vivadinti.

"What is past, present and to come, all this is known to the Leader, the Sauciur who annihilates the hundrances to right faith (JACOBIS tel. Saucie Books of the East, vol. xiv); cf. also Unizagadasio 7 (S I. 1149, 14-15 ff.): tiya-padaphamam aqiqque-jaque araka jiya; used to emphasize the eternal character of the custom of distributing wealth, observed by the Sakras when the Arhats leave the world, Najudhammskahio I, 8 (S I, 1032, 14-15): tam jiyam eyam tiyapaccuphayam aqiqqyaqam Sakkayam arahatinam bhaqavanilanım mikkhamamaqayam im' eyaravam attharamayayam dalasıtta; Thün S (S I, 216, 22; 25).

- Cürçi (ed. Ratlam, 1942), p. 193, 1 9 ff.; Śilānka's T (ed. Jambūvijaya, ibid.), p. 119: atikrantās Tirthakṛtaḥ kālasyānāditoād anantā atikrāntā anāgatā oby anantā āgāmi-kālasyānantatoāt.
- 14. They were born in the five Bhāratas, the five Airāvatas and the five Mahāvidehas. Cf. cūrņi; Ţ ibid. records various opinions regarding the number of Ts: 10, 20, or 170, viz. 32 x 5+10. This is also recorded in

Bhattaparinad (ed. Bombay, 1972), gh. 172: sattari-sayam Jināna sa gāhāņam samaya-khatto-passattam drahanto vihipā sidenya-nakkham lahai makkham. About the computation see K. von KAMPTZ, Uber disnom Sterbefasten handelnden ültern Paispa des Jaina-Kanons, Hamburg, 1929, p. 23; PrPN, p. 338.

- 15. They are usually not included among the 54 or 63 "Great Men".
- 16. P. 432b Śreniko rājā prasiddhah; Supārfoo bhagavato Vardhamānasya pitroyah.
- 17. Cf. T p. 434a : Pottila-Satakāv anantaroktāv eva.
- Titthogali-Paissaya, ed. Pamnyāsa Kalyāņa Vijaya Ganivara, Jalor, 1974 (With a Sanskrit chāyā and a Hindi translation).
- 19. Cf. W. Schubring, The Doctrine of the Jaines, p. 109.
- D. D. Malvania, Study of Tstthogāliya, in Bhāratīya Purātatto. Purātattoācārya Mnni Jinavijaya Abhinandana Grantha, Jaipur, 1971, p. 129-138.
- 21 For instance, ga. 1010 :
  - causum vi Eravaesum, evam causu vi ya Bharaha-väsesu
  - 1028a : Eravate vi ya evam; 1112a : navasu v: vāses' evam; etc.
- Cf. R. Williams, Jama Toga, London, 1963, p. 1; 10.
- 23. Vol. I, Bombay, 1922 (DLJP 58), with Siddhasena's Sanskrit commentary
- 24. Ed. O. Boethlingk-Ch. Rieu, St. Petersburg, 1847; repr. 1972
- Ed. Bhavnagar, sam 1965; Helen M. Johnson, Truastitalakāpurusacaritra trsl. vol. VI, p. 347, Baroda, 1962 (Gaekwad's Oriental Series 140).
- Cf. D. D. Malvania, On Bhadretvara's Kahāvalī, Indologica Taurinensia vol. 11, Torino, 198.
- Ed. Jinavijaya Muni, Bombay, 1934 (Singhi Jain Series 10), Cp. Abhıdhānarājendra, Ratlam, vol. 2, s. v. ussappiņī, p. 1171-1172,
- Ed. DLJP 86, Prose, original verses and quotations are mixed in this work. I thus refer to page and line numbers.
- On p. 555a, 7a, there is quotation which is said to come from the Avasyaka-niryukti about F. T. 13 Niskasāya-Baladeva : bhane-siddhto ya bhayanan sijihizsei Kanhe-titthenmi.
- I am not able to find it. See moreover. fn. 67 (Nandwytti) and fn. 60 (Vasudevahindi, Nemicaritra, and Antagadadasa). Anonymous quotations; 552a, 10; 555a, 2.

  No. 93, p. 241-242 in junatiotrasandohe (Präcina-stotra-sameraka). Pt. I.
- Ed. Caturvijaya Muni, Ahmedabad, 1932.

  31. E. g. p. 49-50 in Parvatsthi vigers nā caityavandanādi no samgraha, Bhavna-
- 31. E. g. p. 19-30 in Parvatitati vigere na castyavandanadi no samgraha, Bhavnagar, sam. 1981.
- Op. Lokaprakāfa 557b. 15-17: atra caitstām patstāpām visamvāde bahufrutāk sarnazido vā pramāpam its jīnyam. ya ca noktā vyaitharā, Jinānām bhāvinām ihaļkesit te 'byant-orditāh, ke cit cārdētis iti.

- A. Weber, über die heitigen Schriften der Jaine, Indische Studien xvi. Lelpzig, 1883, repr. 1973, p. 293; on the question of variants and alterations in the transmission of the Canonical texts, cf. C. Caillat, Notes sur les noriantes dans le tradition du Descoppliparatta, Indelogica Taurinensia, vol. viii-x; (1980-81), Torino, 1981, pp. 71-83.
- There is some trace of confusion in the data of Titthogali as can be gathered from PrPN where Amama and Savvabhavaviharajana are both mentioned as F. T. 12, whereas no F. T. 15 can be found.
- 35. Cf. Glasenapp, Jainismus, p. 310.
- 36. A. N. Upadhye, intr. to Tiloyap., vol. ii, p. 7., Sholapur, 1951.
- Ed. A. N. Upadhye-H. L. Jain, Sholapur, 1956<sup>2</sup> (Jivaraja Jain Grantha mala 1), vol. I.
- Ed. Pt. Pannalal Jain, Delhi, 1968<sup>3</sup> (Jäänapitha Mürtidevi Jaina Granthamälä, Sanskrit Grantha 14).
- 39. Ed. P. L. Vaidya, Bombay, 1937, MDIG 37, vol. III.
- 40. Vol. II (MDJG 33),
- 41. Ed. MDTG 12.
- 42. Ed. H. L. Jain, Ahmedabad, 1969, Prakrit Text Series 13.
- Vol. II, Delhi, 1971, p. 376. A work by some Jayasena is also taken into account there, the data of which correspond to those of the Kahakovu. Names are all given in their Sanskrit form.
- 44. They are the basis of GLASENAPP's list in Der Jainismus, p. 309.
- P. S. Jaini, The Jaine Path of Purification, p. 39 and 40 n. 93; G. Roth, Malli-Jižia, das achte Kohitel in sechiten Anga (...) Inaugural Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde (...) München. 1952, p. 50-52 quoting Kundakunda, Astapahuda 2, 22-26.
- 46. Is the Dig. Raivata (No. 15) a reminiscence of her?
- Tiloyap iv, 1582; Trilokasara 876; Mahāp. cli, 6, 9-12; Uttarap. Ixxvi 476-77: 100 years as the first T.s' life-span according to the Hindi tral which seems somewhat confused here. No information of the kind in Harivarasap, and Kahakosu.
- 48. Idem about the size of the kulagaras other than the first and the last: iv, 1572ab; or about the 63 "Great Men" of Airavata for whom the teaching is said to be lost: iv, 2366 quarer visus testing salige-puriss blassanti fe kel
  - tāņam nāma-bhahudisu uvadeso sampai paņattho.
- 49. pacchima-kulayarāsu ghari....
- tukë Mahapomu nëmu bhava-bhaya-horu|hosahi padhamu etthu Titthamkaru.
- 50. Ed. A. N. Upadhye, Bombay, 1943, Singhi Jain Series 17.
- Depending on the sources, their total number is 14 (Tiloyap. iv, 1570; Harivargiap, ix, 554-557) or 16 (Uttarap, ixxvi, 463-66; Mahap. cii. 5, 6-13; Trilokasara 872), if T. 1 and Cakravartin 1 are included (Mahāp. n. ad loc. p. 292).

- 52. Ch. Krause, Ancient Jaina Hymns, intr. p. 15.
- Ed. Bombay, 1927; cf. K. von Kamptz, Uber die vom sterbefasten handeinden ätteren Peispea des Jama-Kanens, Hamburg, 1929, p. 38; Upadhye, Brhatkathakela, intr. p. 29. Cp. the verse quoted in Jinaharşa, Vindatisthämakacarita (on which below 2.2; ed. DLIP 60, 1923), p. 89b:

aladdha-bunnammi bhanadaya mmi lahanti Titthassa babhananae

Titthesarattam amar' inda-pāffam (sic) Dasārasīho iva Seņio vā. (i. e. Kṛṣṇa) Seņio va Cp. Ayasyaka-niryukti 1158 quoted below.

54. Sreujka: Āvaiyakailkā of Haribhadra, ed. Agamodayasamiti 1916, p.681a, lines 1-5 cūrui, ed. Ratlam, 1929, II, p. 169, lines 5-8; R. Williams, Two Prakrit versions of the Manipaticarila, London, 1959; anonymous, ga. 405-11; Haribhadra, ga. 114-123; Šilanka, Cauphayagamahāpurisariya, ed. Prakrit Text Series 3, 1961, p. 320, 3-20; Gunacandra, Mahāvīracariya, ed. DI, JP 75, p. 333a-334a; Ākhyānakamaņkolarīti, ed. Prakrit Text Series 5, 1962, p. 118, ga. 133-138, p. 334, ga. 97; Trigaţii, ed. x, 9, 139-165 (tral. vol. vi, p. 238); Uttarab. Ixviv, 450-453; Kahakasu xiv, 16; etc. Similar facts but a different scheme in Brhaikathākofa No. 55, p. 87; Prabhacandra, Ārādhanākathākofa, ed. A.N. Upadhye, Delhi, 1974, No. 21 and 09 31.

Kṛṣṇa: Antagadadasāo 5; Vasudevahiedi, according to the Lokaprakāća 555a, 4-6): Ākhyānakamasikola, p. 122-123; Tripati viii, 11, 50-54 (tral. vol. v. p. 297); Gunavijaya, gadya-baddha-tri-Nemnathacaritram (sarp. 1608 = A. D. 1611), ed. Surat, 1920, p. 159a; Nemicaritra quoted in the Lokaprakāda, 555a, 7-11.

- S I, 1173, 30-1174, 7; trsl. L. D Barnett, The Antagadadasia and Aputtarozacalya-dasio, London 1907 (Oriental Translation Fund. New Series, vol. 17), p 81-82.
- Motif of a future birth predicted by a Jina see Deleu, Viyāha-pannatti,
   Index s. v. Rebirth; ubi alia; Cp. in Buddhısm, below 3.
- 57. Reference in fn. 54.
- Acharya Shri Shivaray's Bhagasati-Aradhana (...). Ed.....by Pandit Kailashchandra Shastri, Sholapur, 1978<sup>2</sup>,2 vols. (Jivaraja Jain Granthamala 36, 37), gā. 739:

suddhe sammatte averado vi ajjedi Titthayara-ņāmaņ

jādo du Seņigo āgamesī aruho (Sa. arhat) avirado vi.

739ab=Bhattaparinna, ga. 67 quoted above; Bhagavati År. 723-776 Bhattaparinna 59-90.

 H. Jacobi, Die Jaina-Legende von dem Untergonge Dväravati's, ZDMG 42, 1888, p. 508, lines 6-8.

- Also Trisaști and Guņavijaya (cf. fn. 54); Nemicaritra and Lokaprakāta, 555a, 10: ....jitefatroji auto 'rhas tosm doidato nămato 'mamati; Vasudevahindi quoted ibid. : devălasamo Amamo-nămo-Titthayaro bhavitsai. I cannot trace this passage in the text itself.
- Kanha (No. 21 in Samav) must be a different person: cf. PrPN s. v. 7
  Kanha; contra Ch. Krause. Assimt Jaina Hymns, intr. p. 16, where he
  is identified with the previous one.
- Cf. Dānāṣṭakakathā, Paris, 1982, n. 3, p. 197-198; Indologica Taurinensia, vol. 11.
- 11th cent. A. D. Ed. Prakrit Text Series 15. I purposely do not expatiate here on the contents of the stories.
- Cf. Jaina Stories as retold in Hindi (...) by Muni Shri Mahendrakumarji Pratham. English tral. by K. C. Lalwani, vol. I, Calcutta, 1976, p. 47 and Intr. p. xviii.
- 65. Conversely, narrative literature gives information about heroes to whom rebirth as T. Cakravartin etc. is predicted, though they do not occur in the lists: e. g. Rama's prophecy about the fature destinies of Sitendra, Ravana and Lakimana (Trisasti, trsl. vol. IV, p. 351): the first will be a Cakravartin, the two others T., after three births; cp. Swayambho; deva, Paumacaris (ed. H. C. Bhayani, Bombay, 1960, vol. III): XC, 9, 4, 9, 10, 10, 6.
- 66. See 1.1.1.
- 67. 552b, 25, a quotation attributed to the Nandivṛtti mentions an interval of 84007 years and 5 months between Vira and Mahapauma: culasi viso-sahaszā, ožis sati\* sos pamca māsā ya Vira-Mahāpaumāsam andaram cyan viyāsahi. šii Nandi-ortiau.
  - I am not able to trace this verse in the text itself, but it was possibly well-known as it occurs almost identically in the Titthogāli gā. 1039.
- The rebirth in the third hell (see 1.2.1) comes first, but is not staged in a dialogue: Than (S I, 299, 13-16); Titthogali, ga. 1031-32,
- 69 Sammui as one of the 10 kulagaras, Than (S I, 313,6), but not among the seven of Samav (S I, 381, 20-21). It is strange that Srenika-Mahāpadma's genealogy, also given Trisaşti (tral. vol. vi, p. 347) exactly reproduces what is prophesied by Mahāvira for Gofala's future births: Trisaşti vol. vi, p. 223, following Viyāhapannati xv (S I, 733,28ff.; Deleu, p. 220); also PrPN p. 568, s. s. 9 Mahāpasma.
- Cp. Loksprakāla 552a. 11-12: F. Ts' measurements, caste, life-span, colour, etc. correspond to those of the avasarpini-Ts. taken in the reverse order:

eşo 'nasarpişl-jāta-caturviņda-Jinopamah prāyo 'nga-māna-varņāyuḥ-kānti-prābhṛti-paryavaiḥ (284) itr utsarpiny-avasarbiny-arhac-cakry-ādayo 'khilāh

brātilomv-ānulomvābhvām bhāvvās tulvā mantsibhih (285).

Thus F. T. 1 corresponds to T. 24 Mahāvira, etc. F. T. 3 to T. 22 Nemi: ibid.. 553b. 21:

Poțțilasya ca yo jivah, sa trtiyo bhavisyati Subārina-nāmā dehādi-mānair Nemi-Jinopamah (323);

F. T. 13 is equated to T. 12 Vāsupūjya 557a, 14; etc

 Cp. Apāpābrhatkalpa, 41. 10-11 : naņna-ppamāna-lannchaŋa-lāŋsi gabbhāvahāranajfam pama-kallāna-pānam mēsa thii-nakhhattēlni ya jahā mama (i e. Mahāvīra) tabi na bhamītanti : Lokavarhākās 538b, 17:

kalyāņakānām pasīcānām tithi-māsa-dinādıkam 171-Vardhamānavad bhāvi Padmanābha-prabhor api.

- Titthogālī, gā. 1086 :
   anavaraya dāna-sīlo, Nalina-kumāreņa parvudo Viro ujiānam sambatto, nāmeņam Paumigī-samdam.
- Ibid., gā. 1052;
   thi-karanammi pasatthe mahanta-sāmanta-kula-pasūyāe kārenti bāni-gahanam Javova-vara-rāva-kannāe.
- For other common verses see D. D. Malvania, Study of Titthogāliya, p. 137-138. Numbering according to Haribhadra, Avasyakatika.
- 75. Cp. the Apapabrhatkalpa quoted fn 71 (gabbhāvahāra-vajjam).
- See also the introduction to Pannavanāsuttarp. Ed. Jain Āgama Series 9, Pt. 2 (1971), p. 362-369; W. Kirfel, Die Kosmographie der Inder nach Quellen dargestellt, Bonn-Leipzig, 1920; repr., 1967, p. 326.
- Also Pdt. Sukhlalji's Commentary on Tattvārthasūtra of Vācaka Umāsvāti, ch. III, Ahmedabad, 1974 (L. D. Series 44), p 139; ubi alia.
- E. g. Švet.: useful discussions in Trişasti I, 1, 882-903 (trsl. vol. I, p. 80-84); Fravac. ga. 310-312; 313-319; G. Roth, Malli-Jāsta, p. 21-22k; Dig.: P. S. Jaini, The Jaina Path of Purification, p. 259-260 "Attainment of the Tirthamkara Status".
- Cp. Vasudaudindi (ed. Caturvijaya-Punyavijaya, Bhavnagar, 1930) 159,
   14-16: tato bhayanan Usabha-tāmī puvus-bhave Vairanābho Titthayaranāma-goya-kāya-sangaho Savasṭṭhasidākāo vimāņāo tellītam sāgaronamāim visaya-suham aguttaram aguttarānā Marudenās kuchiņsi uvavaņa...; Jinasena, Harivansāap. viii, 37; etc.
- S I, 1012, 22 ff.; W. Schubring, Nāyādhammakahāo. Das sechste Anga des Jaina Siddhānta (...), Wiesbaden, 1978, p. 29; 32.

- 81. Before Sambhavajina's last birth :
  vimiateh sthänakänäm ca sthänakair abarair abi
  - sa pupoja nijam karma Tirthakṛn-nāma-nāmakam; trsl. vol. II, p. 232; also p. 25; vol. III, p. 2; 65 passim; see below 3. for Buddhist counterparts.
- sara. 1502 = 1445 A. D.; ed. DLJP 60, 1923; cf. W. Schubring, Die Lahre der Jainas, Berlin, Leipzig, 1935 196; C. B. Tripathi, Catalogue of the Jaina Manuscripts at Strasbourg, Leiden, 1975 (Indologia Berolinensis 4), Serial No. 169-170; Jaina Sahitya kā Brhad Itihāza, vol. VI, p. 307.
- Thus for example: tataf cyuto Videhquu | bhāvī Tīrthamkaro nrpaḥ (v. 54, p. 10b); or: tataf cyuto Videhquu sa bhāvī Tīrtha-nāyakaḥ nimato lazadānandi. ingad-anandr-nābo-bhrī (p. 15b.).
- 84. E. g. in Parnatitht segres nã contyneandanādi no samgraha, Bhavnagar, sam. 1981, p. 26, 27, 157, 246, 345. Lists of the 20 causes are identical with the older ones (see fin. 78), except for No. 15: strangely enough Pk, ceiãa (Sa. tyāga) or dana is optionally replaced by "Goyama" explained as the 28 labdhis. Sometimes numbers are substituted to words, i. e. 24 instead of arahasta (No. 1), 5 instead of nāga, etc. P. 346, Śrenika, Satyaki, Sulasā, Revat. are said to have become famous lay people through their observance of the sthänakas.
  - 84 bis. A good survey of the various Buddhist traditions about Maitreya is to be read in E. Abegg, Der Buddha Maitreya, Mutteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Fraunde Ostanatischer Kultur, VII, 1985, p. 7-37.
- Ed. by Minayeff, JPTS, 1886, p. 33-53; cf. T. W. Rhys Davids, Anagataungus in Encyclopsedia of Religion and Ethics, vol. 1, p. 414; E. Leumann, Mastrya-sausts, des Zukunft Ideal der Buddhisten, Strassburg, 1919. II. Teil: Indischer Teil.
- The Birth-Stories of the Ten Bodhisattas and the Dasabodhisattuppatiskaths. Ed. trsl. H. Saddhaissa, London, 1975 (Sacred Books of the Buddhists 29); esp. intr. p. 18-26.
- Cf. R. Gombrich, The Significance of Former Buddhas in the Therandin Tradition in Buddhist Studies in honour of Walpola Rahula, London, 1980, p. 62-72; I. B. Horner, Some notes on the Buddhavanise Commentary (Madhurathainiarini), ibid., p. 73-84; ID., Intr. to The Clarifier of the Sweet Meaning (Madhurathavilāsini), trsl. London, 1978 (Sacred Books of the Buddhists 33).
- 88. Ed. I. B. Horner, 1946, Pali Text Society 55; repr. 1978.
- Ibid., 104, 16-17: 'Buddha-kare dhamme' ti buddhatta-kare dhamme, budhattakarā nāma dhammā dāna-pāramtādayo dasa-dhammā.
- Cf. the Kalki-Purana, thoroughly analysed by E. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran, Berlin, Leipzig, 1928, p. 71-138; passim.

# THE IST HASTVAL AND PALL SHODHIST TEXTS-A STUDY

C. S. Ubasak

The Isthhāsivāi (Reibhāsitāni: 1 c 2nd-let cent B. C.) is the only Prakrta Tains text which incorporates the savings of some 44 (or 45) seers most of whom. from the later I aina standpoint, are definitely heretics, or at best are those that belonged to contemporary non-Jaina religious folds. These saints are designated as 'Isi' (Rsi, though not in the same connotation as given in the Brahmanical texts), in this ancient Jama work. They, moreover, and invariably, are called 'Araha' (Arhat), the two honorofic terms are used there as synonyms. 'Isi' is a person gifted with special spiritual powers of insight and intuition, a holy man, an anchorite. In Pali Buddhist texts, 'Isi' occurs as a synonym of "Paccekabuddha." and probably was used in the same sense as implied in the Jaina texts Paccekabuddha attains 'enlightenment' by himself, without any guidance or help of a teacher like the Buddha, but does not indulge in proclaiming and propagating the 'Truth' and so does not found his 'Sangha' or sect and hence had no following. It appears that, in the Buddhist texts, the Buddha, the Paccekabuddha and the Arhat as terms were somewhat more frequently employed than in the faina texts where the term must became popular for a saint, although all these terms were known to both the branches of the Sramanic culture. Undoubtedly. the term Paccekabuddha has been exclusively used by the Buddhists in early times, the Jainas seemingly adopted it later. In the Buddhist tradition the Paccekabuddha was held in very high esteem and is mentioned along with the Buddha and the Arhat. During the Kuşaya period, in the early centuries of the Christian era, when the worship of the Buddha became more popular by his thorough destication, the worship of Paccekabuddha also became popular. In the Taxila Scroll Inscription of a Kuşāņa king (year 136 / A. D. 79), exhumed from Dharmaranka stupa along with the relics of the Buddha, the worship of Paccekabuddha is recorded together with the Buddha and the Arhats.

The Inhhānyās is a text in which, as the later Jaina commentaries explain (pointed out also by Walther Schubring), the term 'lis' is used in the sense of Pratyekabuddha, although in the text the term Pratyekabuddha never figures; instead, we largely find Arahat, and sometimes not even 'lis' for a saint.

For instance, Satiputta (No. 38) is designated as Buddha (Sitiputtam Buddhans Arahatā buitam). At most of the places in the Isibhāzisi, the assertions of the saints ared as buitam). At most of the places in the Isibhāzisi, the assertions of the saints ared assertible as.....srahatā isinā buitam, thus specifically calling them both 'Isi' (No. 21) who is described as izrapa (young) in age and who was the son of a middle

class householder (ghāpaipatie) suggesting that usually the isis were of advanced age and hailed from the upper class of the society, mostly Brāhmaṇs and Kastriyas. Foru Brāhmaṇ parisrājsks (non-dramaṇic wandere-nacetic), namely Pingala (No. 32), Isigiri (Rṣigiri) (No. 34), Sirigiri (Ṣrigiri) (No. 37) and Divayaṇa (Dvipayaṇa) (No. 40) are mentioned in the text; while three of them are derignated as Arsaka and Iri, Isigiri (No. 34) is called only Arsakas.

#### Boddhist Influence

As we earlier have seen, the Libhāijsā includes the assertions of a number of sages which definitely are either of Buddhist or Brahmanic folds. A number of its verses are parallel to early Pali Buddhist texts, some of them being almost exactly the same, both in general form and content. This feature of the text points to its being very ancient, probably soon after some of the more ancient texts of the Pali Tipitaka. The inclusion of the sages not belonging to the Jains, leaves no doubt that the 'sages' or seers' in true sense were equ.lly revered and honoured by other eligionists also, notwithstanding their philosophical differences or ecclesiatical and religious practices. The Libhāijā in this respect is an illustrious text, indeed very important for the cultural study of ancient India, revealing as it does the cultural commonality shared by all the religionists of that period. Saintly personages in ancient India were held in the highest esteem by the society and they commanded the utmost respect. This fact is known from several sources, but mainly from literature.

The account of these Isis in the text is called Ajjhayana (Skt. Adhyeyana) or 'study' of the philosophical views of the sages. However, neither chronological order nor sect-wise grouping can be noticed in the text. It contains rather an arbitrary selection and equally arbitrary ordering of the Isis.

The very first Affhayana is about Nārada. Nārada is a popular "Devarşi" in the Brahmanical mythology; in the Pāli text also, the personages bearing the name Nāradā are equally popular. Pāli texts mention as many as 18 persons with this appelation. It is difficult to ascertain the identity of the Nārada of the Isibāāijāi with any found in the Pāli texts. There is one Thera Nārada in the Samputa-Nikāja (II, 115) who declares himself as being aware of the nature of Nibbāna, but he is not an Arahasta. The ninth out of the twenty-four Buddhas was also called by this name (but not Paccekabuddha). Two sages called 'Nārada' are mentioned in the Jāskas. One is described as a 'sage', brother of Kāladevala and pupil of Jotipāla in the Indriya Jāska (No. 435) and the other is an ascetic, son of sage Kassapa who finds mention in the Cullanārada Jāska (No. 220). Obviously, the Isibāsiai text may have refered to any of these sages having this name, but probably not that of the Brahmanical mythology, as we do not find any hint toward him in the Isibāāsjāi.

The second saint of the text is Vajjiputta, who is both Arahat and Iss. He is said to have advocated the law of komma (karma). It is karman which determines the future birth on the basis of the deeds done in the past. Of the karmar, moha (delusion) is the cause of all the sufferings. As the name suggests, he belonged to the Vajji (Vatsı) clan of Vesali (Vaišalı), and probably a person of some standing In the Pali Buddhıst texts, two Vajjiputta Theras figure, who probably represent one and the same person (Cf. DPPN Vol. II, p. 810, 811). He is called there an Arahat. In the Dhammapadatithkathā (III, 406fi) he is called 'Raja'; probably, then, he belonged to the princely family of Vesali. The Inthāsiyas perhaps refers to this very Vajiputta Thera of the Buddhist text. He may be regarded as the one who was the head of the Vijiputras, as Schubring chooses to describe (p. 4). But Vijiputra school of thinking flourished somewhat later, probably later than our text.

The name of another sage, Devila (No. 4) of the text figures in the Pali text as Devala and also as Anta Devala (DPPN vol. 1, p. 70). And if we take Devila as Devala, we are reminded of a sage who visited the court of Suddhodana, the lather of Gautama Buddha, and who prophesed that the child Siddhartha will become a 'Cakrayrtti' if he chose to be the ruler, and, if a recluse, would become a Buddha. He is said to have attained various miraculous powers, idense (raddhis). Because of his dark complexion and probably to distinguish him from other sage of the same name, he is known as Asita Devala or Kaladevala (DPPN, VI.), p. 2003, Another sage by the same name is known from the Dhammapedat/thaktha (1. 34). He lived in the Himalayas and once, while he was staying with another ascettic named Narada under the same roof, the latter was trodded over in the night: (Cf. DPPN, II, p. 1110). A Paccekabuddha with this name is mentioned in the Theragatha Af/thatatha (1. 368), At least tive persons of this name are lound in different Pali texts (Cf. DPPN, VI.), p. 1110), and it appears that the Ishhazysis refers to any of them, very probably to Asita Devala.

One other saintly personage referred to in the Isibhānyās is Ang.risa Bhāraddaya (Ang.rasa Bhāradvaja) (No. 4) who is mentioned several times in the Pali texts as one of the ancient Vedic seers. (DPPN. Vol. I, p. 20). A Paccekabuddha bearing that name is also mentioned in the Majjimanakaya (III, 70) for instance. Even the Buddha is called Ang.rasa several times in the Pali texts (Gf. DPPN. Vol. I, p. 20). Another ascettic by this name occurs also in the jātaka (IV. 99) in a list of eleven ascettics who were born in the heaven Brahmaloka. (Gf. DPPN. I, p. 20). The Inthantyai probably refers to the Vedic Rşi by this name.

An Arahanta Bakkula Thera is referred to in the Pali text who got the initiation at the age of eighty and became emancipated only within eight days after hearing the preachings of the Buddha. Vakkalaciri (No. 6) of the Isibhāriyā: is probably different from Bakkula Thera of Pali text, Vakkalaciri probably was a seer of the Brahmanical tradition who used to clad himself with the cloth made of bark (valkala). Mendicants with this dress are common in the Brahmanical tradition who used to clad themselves with the cloth made of bark (valkala). (In the Jaina lore, the personality of the Brahmanical "Esyasringa" has been fused with "Vakkalaciri").

Mahakasava (No. 9) is obviously the same person who is known in the Pali texts as Mahakasapa, one of the most eminent disciples of the Buddha. He had attained a very high level in saintlihood. He, in point of fact, is the same great patriarch who presided over the First Buddhist Council held at Rajagrha in order to make the collection of the words of the Buddha soon after his Mahāparinibāna. (DPPN. Vol. II, pp. 476-483). The prose and the verses occurring in the Isibānaiyār in his context deal with the theory of kammazāda as propounded by the Buddha which supports the authencity of the text, The text's statements ascribed to Mahākasava are true, as they should be upheld by one of the Buddha's main disciples like Mahākasapa.

Mankhaliputta of the text (No. 11) is obviously "Makkhali Gosala", one of the six heretical teachers mentioned in the Pali texts, who were contemporary to the Buddha. He is also known to the Jaina texts, particularly the Vyskhyšprajfpti. Gosala had his own followers and his own Sangha In the Buddhist Pali texts he is described as Sangha and Ganl which suggest that he was enjoying a high status among the mendicants of Buddha's time. He is said to have propounded the view that there is no cause either ultimate or remote for the depravity of beings or for their restitude But his views are confused and difficult to understand '(DPPN. Vol. II, pp. 398-400). So we find here, in the Isibhāriyāi, as rightly pointed out in its Commentary, that while the stanzas 1-4 deal with the acquired knowledge, the stanza 5 contradicts the moral insight: (Isibhāriyāi, p. 107).

During the life time of the Bu 'dha, a sage Uddaka Rāmaputta was renowned for ascetic practices. As is recorded, the Buddha also went to him for instructions soon after leaving his home as a wanderer. Although the Buddha abandoned him for finding him not 'perfect', he held him in high regard because of his spiritual attainments. In the Isibārsiyāi (No. 23) we find him described both as an Arahat and Isi. He is said to have believed that, by purifying the eight types of defilements (mala), one reaches a stage where he remains for ever. In the Pāli texts he is said to have attained a state of "neither consciousness nor non-consciousness (Nessasālā akāsāhā), the 'Fourth' /hāns where factors like sakhs (happiness) and ekaggatā (ekāgratā, concentration) exist.

The 26th Isi of the Isibhāsiāi is devoted to Mayanga who may be identified with Matanga[of the Pali texts. However, there occur four persons bearing this name. He may be the one who is said to be a Paccekabuddha: (DPPN. Vol. II, p. 599). The allegory of kṛṣi or tilling of the land as found in the Isibhāsiyāi may be compared with the description found in the "Kāsibhāra-dvāja-sutta" of the

Suttenipite Cf. Gatha 77, Khuddakanikiya Vol. I, Nal. Ed., p. 281) and also in the Samutte-nikiwa with a little variation.

Pinga is another Brāhmana paramājaka (No. 32) whose utterances are recorded in the text. His statements may be compared with the sayings of the above 'Isi Mayanga'. Both of these Isis compare the life of an ascetic with a farmer who tills the land by the bulls sows the seeds in the field; so also the ascetics till the land of simā; the tapa or penance is the seed, sasāyama or moral restraint is like the two notigelas or furrows and ahiṣuā is the rains of the mendicants. This is the 'divine agriculture' or Dharmagarbà-lepit. Here, again, the allegory is the same as we find in the Sustamipāta and in the Sasāyatta-nikāya of the Pali Tipiṭaka as mentioned in the foregoing. These similar accounts suggest that the ascetics or religious wonderers had to encounter with the people for substantiating their 'unproductive' way of life. The Buddha also had to justify his monastic life by comparing it with the life of a farmer while discussing with Kāsi Bhārdvāja, a big landlord of his time.

Isi Ping of the Inibharjisi text is raid to be a Brahmana Parivrājaka. The Angustransikāys mentions one Brahmana named Pingiyāni of Vesāli who is said to be the follower of the Buddha. (DPPN. Vol. II, p. 199ff.) Again, in the Sariyutanikāys (I. 35, 60), another Pingiya is described as a Bhikhhu who attained Arahatship. It is difficult to descern Planga of the Inibhāriyai from any of the Pali texts. The Jaina text probably refers to an earlier Pinga from whom a line Pingayani emanated. But the allegorical illustrations are interestingly similar which point to the archae's nature and hence antiquity of the Inibhāriyai from

The utterances of the two sages, namely Satiputta and Sanjava are placed in the text one after another (Nos. 38 & 39). Satiputta has been identified with Sariputta of the Pali canon He is one of the two "Chief Disciples" (Aggasana'as) of Gotama Buddha, the other is Moggallana The Buddha has praised Sariputta as 'foremost among those who possessed wisdom' (Etaggain mahāpaññānam): He is looked upon as a sage next to the Buddha, as wise in understanding the Dhamma as the Buddha himself. Significantly, in the Inbhasiya, he is the only saint who is designated as 'Buddha' and 'Arahat' while other sages hold the title of 'Isi' and 'Arahat' or 'Isi' or 'Arahat' only, Probably because of his first grade spiritual achievements he was held in high esteem and reverence by all other religionists of the period. He was probably popular among other sects and equally among the Jaina saints who also paid him full regard on account of his spiritual attainments. The compiler of the Isibhāsiyāi probably was aware of the esteemed personality of Sariputta and so calls him 'Buddha' (not isi), and thus, the text in the original linguistic form may be a composition of not later than the 3rd or 2nd cent, B. C. if not still earlier. The other saint Sanjaya, a contemporary of Sariputta (and also of the Buddha and Mahavira) is included in the list of six 'heretical teachers' in the Pali texts. (DPPN. Vol. II, p. 999ff.) He is called there Sañjaya Velațțhiputta. Săriputta and Moggallana, the two 'Chief Disciples' of the Bud dha were
his earlier disciples before they joined the Order of the Buddha. Sañjaya had
formed his own Sangha and probably had gathered a good number of followers. It
is recorded in the Pali texts that he had died soon after Săriputta joined the Sangha
of the Buddha at Rajagrha. Sañjaya of Iribhāsiyā appears to be the same saint
who is known to the Pali texts. In the Commentary (Sañgrahaşi) of Iribhāsiyā, both
Săriputta and Sañjaya are described as non-Jain saints in the tirths (life time) of
Mahāvira. This indicates the authenticity of the text and also proves that both were
contemporary to the Buddha and Mahāvira, as also evidenced from other sources.

The teachings of the above-noted saints succinctly recorded in the Isibhānyāi as and traceable in the early Pali Buddhist texts, are once more points in evidence as a regards the venerable antiquity of the text. The author of the text is well aware of the great saints of ancient India and so he records their names and their teachings on the whole fairly/accurately. Thus, this text is one more valuable source for the evaluation of the religious ambience of the times that were contemporary, preceding, and immediately succeeding Buddha and Vardhamāna Mahāvira.

#### Note and References

- 1, Ed. Walther Schubring, L. D. Series 45, Ahmedabad 1974.
- Cf. Rhys Davids, Pali-English Dictionary, p 385; R. C Childers, A Ductionary of Pali Language, p. 309; Abridhāmarājendra, Vol. V, p. 1325; Tattvārthādhigama of Umāsvāti, Pt. II (Surat, 1980), p. 309; Sarvārthaiddhi Ch. X-9. Also cf. for Rsi in Amarakoja, 2.7.42. Cf. Mahāwamlaṭlkā XII, p. 277 (Nal. Ed.).
- Denoputrus Khusanasa arogadakţinaya sarvabudhana puyāe pracagabudhasa puyāe-Epigraphia Indica—I, XIV, p. 295, C.I.I., Vol. II, Pt. 1, No. XXVII, p. 77.
- 4. DPPN, Vol. II. p. 52ff.

# ASITA-DEVALA IN ISIBHĀSIVĀI

Lallanii Gobal

The Isibhāsiyāi (Ŗṣibhāṣitāṇi)1 is one of the most ancient Jaina agamic works. The Thānānga (Sthānānga) mentions it as the third chapter of the Panhāvāgaranā im (Prainavyākaraņa), the tenth anga. But the text of the Panhāvāgaranāim, being a post-Gupta replacement of the original, does not contain this chapter. The Samana yangas also knows the Isibhāsiyā: and describes it as containing forty-four ajshayana (adhyavane). This tallies with the form of the Isibhāssvāi which has fortyfive sections.4 The text evidently was of considerable significance to the Jainas, because the scholiast, who wrote the Avassayans jutts (Avatyaka-niryukts) (erroneously taken as the celebrity, Bhadrabāhu), expresses his resolve to write a naputti on it also.5 The Sungada (Sutrakriduga) names certain earlier "Mahapurusa Arhats" who evidently belonged to the Vedic tradition and achieved the position of Arhats by resorting to ways and practices which generally are not approved by Jainism. The term iha used here refers to Jaina canonical literature. But the author of the commentary explains it to signify Rsibhāssta and other texts (Rsibhāsstādau). The text commanded respect in Jaina literature. It was accepted as a kallya text which, though not included in the angas, was approved for the study hours in the daily time-table.7

On the basis of 'numerous indisputably genuine early reminiscences in language and style' Schubring places it in the category of the most ancient Jaina āgamas such as the Ajāra (Aāzra, particularly its first part, the Bambhacerāim), the Sīpagada (Sātrakria), the Uttarayhāyā (Uttarādhyayana) and the Dasavyālya\* (Dadavaskālika). The Inibāziyā doubtless has parallels in language and expression with these four texts. In the number of stanzas, the predominance of Ślokas and the extant of prose the Inibāziyā: is closest to the Dasavyālya; in the diversity of the metres it is like the Dasavyālya; uttarajhāyā and Sāyagada. Like the Bambhacerāim, our text is characterized by an intermingling of prose with verse, in which 'whole stanzas, half stanzas and single pādar alternate with unmetrical executions'.

The author of the text, as ascertained by Schubring, was close to Jina Pārāva from the doctrinal standpoint. This is indicated by the greater importance given to Pārāva in devoting a rather long passage for expounding his dictum. To The text, moreover, does not separate the fourth and fifth yows separately as was the case with the Cāturyāma-dharma preached by Pārāva before Vardhamāna Mahāvīra. The Ishāhārjai was evidently still under the influence of Pārāva. It fuses the fourth and fifth yows into one.

The text breathes an atmosphere of liberal attitude which may have characterised the early days in the history of Jainism. It pays respect to many thinkers and religious leaders standing outside the Taina fold by collecting their sayings to form a canonical work. Some of these belonged to the Vedic or Brahmanical tradition. We also find Mamkhaliputta11 (Maskariputra Gosala) and the Buddhists Mahakasava18 (Mahākāśvapa) and Sāiputta (Śāriputra)-buddha.18 There are, in the text, certain views which could not have been tolerated in later days of Jainism, when orthodoxy had settled down and anything inconsistant with the set doctrines, dogmas and practices could not expect an honourable reference. Section 20 introduces an anonymous utkata-vadin in place of a rti and mentions, with a fair show of approval, his materialism. We have an 'unjinistic' recognition of farming as dived kisi's and a reference to cosmogonic theories, including one about the origin of the world from water. 15 Likewise, orthodox Jainism of later times could not have accepted the equation of Pareva. Mahavira, and latter's adversary Gosala Maskarinutra. alike as pratyskabuddhas, which we find in our text. These 'strange things' in the text explain, according to Schubring, why it fell into 'nearly complete oblivion'18 and created uncertainty about it in later writings. This is exemplified by the confusion about it in Haribhadra's commentary on the Avassayani jutti. In it the Isibhāssyā: is identified at one place17 with the canonical Painna (Prakirnaka) named Denindatthava (Devendra-stava), and in another 18 with the Uttaraithava. We already have referred to the later confusion about the number of sections in the text.

A pointer to the date of the text is the reference to Gosla Maskariputra. The Viyāhapamantii Vi Viyāhaparpaipai) (c. 2nd-3rd cent. A. D.) represents him as a renegade disciple of Mahāvira for that passage, but in our text he does not suffer from any such humiliation. On the contrary he enjoys an honoured position as a pratyekabuddha. This transformation in his status in Jaina perception must have taken a long period. Thus, the Isibhāsiyās is to be placed a few centuries before the selfsame (and other passages are similar in vein and style) in the Viyāhapamatti.

The emphasis on ethical thought is the main characteristic of the text, It brings out the common points in the ethical ideas of the early religions of different traditions. The metaphysical and doctrinal details and differences, which dominate later sectarian and scholastic texts, did not receive any importance from the author of this text. This also is a significant pointer to the early date of the text.

Our text purports to collect the views of rii. Generally the word rii is used for a sage. It is supposed to be synonymous with muni. But, in our text it is employed in the special sense of a pratyeksbuddha. A pratyeksbuddha is a person, who, having realised the highest knowledge, acquired the status of the buddha for himself but, unlike the buddha did not found a school or community. That the

pratyskabuddhas of our text had no intention to teach, though they had their own characteristic views, is clear from the fact that the word builtam (dictum) and not parastam (teaching) is used for them.<sup>20</sup> Under the name of ri or pratyskabuddha the text records the views of forty-five thinkers, though in one case the actual name of the ri is not mentioned.

The text does not give enough details to identify the rais or to locate them in time and place in all the cases. However, some of them can be easily identified with personalities mentioned in early texts of the Brahmanical tradition, for example, Jannavakka (= Yājāavalkya), Bāhuya (= Bāhuka or Nala), Soriyāyana (= Sauryāvani), Addālaka (= Uddālaka) and Aruna Mahāsālaputta (= Āruṇi). The Brahmana association is clear in the cases of Pinga, Isigiri, (Rsigiri) and Sirigiri (Śrigiri) who are called māhana-parivvāyaga (brāhmana-parivrājaka). Other names in this category are Asiva Davila (= Asita Devala), Angarisi Bharaddaya ( = Angiras Rhāradvāja), deva Nārāva (=devars: Nārada),22 Divāyana (=Dvaipāyana) and Mātanga. Vāu ( = Vāyu), Soma, Jama ( = Yama) and Varuņa are the four Lokanalas (Regents of the Quarters) in the Brahmanical pantheon from very early times, Some names, for which we cannot adopt a very definite view (but some of them can still be identified), are Madhurāvana (= Mathurāvana), Tārāyana (= Tārāgana, more probably sage Nārāyaṇa), Ariyāyaṇa, Varisava-Kanha ( = Varisakanha or Vārsaganya, the ancient Sāmkhya teacher). About Harigiri, Kumbhaputta. Pupphasalaputta, Ramaputta (correctly Ramagutta), Gahavaiputta ( = Gathapatiputra) Taruna, Ketaliputta23 and Vidu (=? Vidura) we are less certain. Besides Vaddhamāna (-Vardhamāna Mahāvira) and Pāsa (Pāršva), we have Mamkhaliputta (=Gosāla Maskariputra), Sāiputta (=Śāriputra) Buddha and mahai Mahākāsava (= Mahākāśyapa). Vajjiyaputta possibly also had a Buddhist association and belonged to the Vajji republic.24 Vagalaciri (= Vakkalaciri), Jaina Rayastropa, enjoyed a place of high respect in the eyes of the author of the text being referred to as myatta bhagavam and uggatava. The other names in the text are Metaija (Maitreva). Bhayāli, Sāmjai ( -? Sañjaya),26 Dagabhāla,26 Vārattava Addaga, Indanaga (Indranaga) and Vesamana (Vaisravana).

Some of these names occur in some other Jaina texts as well. The Söpagada\*\*

(c. 2nd cent. B. C.) mentions Anita, Devala, Dvaipāyana, Pāršārra, Nami-videhi
Ramagupta, Bāhuka and Narāyaṇa as mahāpursā who achieved the highest knowledge, even though they followed ways not approved by Jainism. Confirmation of
the names from other Jaina writings and non-Jaina texts makes a strong case for
the historicity of most of the names mentioned in the Isibhāryā. In the case of
some others, we can postulate a quasi-historical existence, as they were handed
down by a long and persistent tradition. (The four Lokapalas and Vaiśravana are
of course Vedic divinities).

In section 3 the name of the the introductory prose passage is 'Asiya Davila'. The concluding prose sentence mentions him simply as Davila. Schubring \*8 feels no difficulty in taking Asita Devala to be the original of Asiya Davila. There cannot be any objection to equating Asiya with Asita. But Devala, as the original of Davila, is not so easy to explain, However, considering the major changes occurring in the name of other sages in the text and the form Davila (as intermediary between Devala and Davila), the restoration is to be accepted.

Here I intend to discuss the identity of "Aşita Devala" with particular reference to his characteristic ideas as stated in the Isibhāsiyāi.

At the very outset it is to be pointed out that, though Asita Devala is mentioned as the name of a single person, the \$\delta pagada^{3\text{o}}\$ makes Asita and Devala two different persons. The commentator \$\delta il.a.\sin \delta il.a. \$\delta q \text{o} \text{g} \text{o} \text{o} \delta \del

The main burden of the teachings of Asita Devala in the Isibhātiyāi is the cessation of all moral impurities or sins (savoalevozrata). The introductory prose passage begins by saying that those who are contaminated by moral impurities (Isovoalitā) revolve for a long time in this ocean of world. It seems that after the expression saṅtārasāgaram the expression saṇtāratis finisings. Likewise, in the following sentence the word Isovoaratā also seems to have been dropped. 3 The second sentence says, by way of contrast, that the person whose moral impurities have ceased, having crossed the world, reaches a permanent abode and remains there. A number of adjectives describe the happy state of such a person. The text adds that, 'having resolved to become a man free from all moral impurities, Asita Davila, the arhat-pi, (thus) said'. The eleven verses which follow are supposed to record the teachings of Davila.

Thus it begins: He, who does violence (withintent) to the life of a small or big being, has his soul over-dominated by attachment and malignity (rēgadosz-Mibhītappā) and he is contaminated by sinful acts (lippats pēvekmung) \*\* (Verse 1).

He, who takes any belongings (parigaham gu,hals), whether little or considerable, is contaminated by sinful acts on account of the guilt of stupefication caused by greed (gehimucchāya dossaam)<sup>34</sup> (Verse 2). He, who expresses anger (koham), on his own or for another person, is contaminated by sinful acts on account of the chains caused by it (Verse 3).

After this we have a note saying: 'In this manner up to micchādaṃsaṇasalla.54a
tradition'\*b and signifies a false philosophy of life.

Verse 4 enumerates as moral impurities (leva) killing a living thing (bānātivats), saving untruth (aliyavayanam), stealing or taking what has not been given away (adattam), intercourse (mehunagamanam) and amassing property ( pariggaham). Verse 5 mentions anger (kohe), conceit (mano), deceit (maya), and greed (lobho) as moral impurities which are of various forms or types (bahuviho, bahuvidhamiddle and bahuvidha). Hence, having considered them to be the cause for augmenting sinful acts, one should be a noble seeker of the best goal and should become a wandering ascetic for vigorous efforts85 (Verse 6). As milk is destroyed after being associated with poison, attachment and malignity are the destroyer of continence (bambhacera) (Verse 7). 352 As the best of milk by stupefication is turned into curd, so the sinful acts increase on account of the guilt of greed (Verse 8), 16 The jungle trees in a forest, when burnt by the wild fire, grow again, but, in the case of people exhumed by the fire of anger, it is very difficult to be free from unhappiness (Verse 9).87 Even the fiercely burning fire can be extinguished by water, but the fire of delusion cannot be extinguished by all the water in the sea (Verse 10).88 He, who has realised the nature of the shackles of birth and death, has broken the (cycle of ) birth and death and is free from the dust (of action), achieves final beatitude (Verse 11).89

At the end we have a summarised sentence<sup>40</sup>, the full form of which appears earlier at the end of the first section. The fuller sentence is to be translated thus: "I say, "Thus becoming enlightened, indifferent (to worldly attachment), freed from sins, restrained, taking all objects to be the same, and a renouncer<sup>42</sup>, he does not come again for the activities of this (world)."

We have to discuss the extent to which these parsages represent Asita Devala's own words and ideas. According to Schubring the whole text was composed by one single author; the parallelism in the structure of the individual chapters proves this 'no less than the throughout uniform style and the numerous self-quotations'.48 He admires the text as being original and attractive.48 The 'charm of novelty' of the text reveals itself when contrasted with the 'uniform creation' of contemporary parallel texts which are only 'more or less cleverly and transparently composed compilations'. Our author has adorned the passages borrowed from the words of the priv by covering them with 'the plumage of its own'. This has canondiaged the

original words of these ffis to such an extent that their disciples 'would indeed have stood perplexed before these splinters from the thought-workshop of the master'.

For determining the original views and expressions of any  $\eta i$  in this text, we have to concentrate on the motto and the exposition parts of the concerned section. The sections do not show a uniform style in regard to these two. They are in any of three forms, prose, verses, or both mixed together. The variation is more noticeable in the case of motto. The variations, as against a stereotyped uniformity, may be construed to show that the form and expressions in the different sections result from the peculiarities in the original expression of the teachings of the different  $\eta i i$ .

The nature of the text compelled the author to make 'greater borrowings' from the original. Schubring has suggested that in the motto and exposition portions, stanzas, in a metre other than the 'lloka, would generally appear to have been borrowed by the author from some other source. Likewise, some prose passages are parallel to passages in other texts and were 'more or less conacious reminiscence.'45 These two criteria of the metre of the stanzas and the expressions in the prose passages do not help us much in the case of the section on Devala and we will have to analyse the content of the section for internal indications.

In the section we notice a visible attempt to cast Devala's ideas into the mould of Jainism. Schubring46 points out that verse III. 1 and III. 2 of the text deal respectively with the guilt effected by pranatipata and parigraha, i.e. the violation of the first and fifth mahavratas (vows) in Jainism. The second of the four manuscripts of the text, which Alsdorf photographed in Jain Bhandar in 1957, inserts three verses between lines a and b of verse 2.47 They refer to the guilt effected by the violation of the second (speaks the untruth-musam bhasas), third (takes what is not given-adingan senhai) and fourth (enjoys intercourse-mehunam senai) yows. According to Schubring 18, these verses 'do not make the expression of an old text.' He admits that the insertion of these stanzas, relating to the second, third and fourth vows, is logical in itself. But, considering the approach of the author in a parallel situation in an earlier section of the text (I, 19ff), where he mentions only the first, third and fourth vows, we can say that it was not imperative on his part to include these five lines to cover the second, third and fourth vows. The Sanskrit Tika also does not take cognisance of these five lines. It seems that somebody, with a view to fitting the stanzas into the Jaina formulation of mahāvratas, added these lines.

An analysis of the subsequent portions of the text makes it clear that the author did not have the model of the mahāwratas in his mind. In verse 5 he refers to the expression of anger (koham) as a factor causing contamination with sinful acts, on the same footing as the killing of beings and the taking of belongings. Verse 3 is followed by the expression Evan jew michādamsasasalle, The author,

thus, intends to cover factors, the first three being mentioned in the first three verses, which go up to machādaņusṇatalls. The Jaina tradition mentions eighteen pāpa-karmar. Of these the first is prāṣātipāta (verse 1 of our text), the second, third and fourth are respectively mṛjābāda, adaltādana and maithma (five lines in the manuscript mentioned above), the fifth is parigraha (verse 2 of our text), the sixth is krodha (verse 3 of our text) and the eighteenth is mithyā-darlanalala. Thus, according to the author of the text, Devala also spoke about the eighteen pāpakarmas, beginning from prāṣātipāta and ending with multyādarlanalalya. The intention of the author becomes quite clear when in verses 4-5 he enumerates the guitt-contaminations as pāṣātivāto, aliyanyṣṇaṇ, dadlam, mchuṣṇṣamanan, parugaham, koho, māṇo, miyā and lobho, which occur in the same order as the first nine pāpa-lamar in the Jaina tradition. Clearly, he was straining hard to present Devala's verses on lepas within the pattern of Jaina enumeration of pāpakarmas.

Schubring points out quite a few mistakes and contradictions in the text, <sup>51</sup> some of which were due to the defective tradition on which the author drew, while he was doubtlessly responsible for some others. It is, however, not possible to fix the responsibility on the author or tradition in each case. But, it is to be noted that the author was not satisfied to work as a mere cataloguer or compiler of the views of others. He had a definite plan or purpose and he asserted his rights as an author to realize it. As pointed out earlier, he wanted to emphasise the ethical parts in the teachings of the thinkers. The omission of other aspects of their teachings was bound to project a partial or lopsided picture of their total teachings. In his effort to project the ethical problems of the ideas of his predecessors, with the view to bringing home the homogenity and universality of the ethical core of different religions, our author could have inadvertently, and in some cases deliberately, ironed out the divergent details. This possibly happened in the case of Devala's teachings also.

The attempt on the part of the author to present the teachings of Devala to suit his convenience is to be seen in the structure of the section. Like all other sections in the text it has three distinct parts: the motto, the expositions separated from it by the name of the rgs, and the conclusion. No amount of reasoning will convince anyone to believe that all the forty-four rgs formulated their views in the stereotyped form in which they occur in our text. This holds good for the section on Devala also. The absurdity is apparent in the case of the concluding sentence. Though it purports to be an utterance of a particular rgs, it has a set formula of words, so much so that the author dispenses with the formality of reproducing it in full in all the sections and instead gives the opening and concluding expression. Clearly the sentence recording the concluding resolve of the different rgs could not have been identical, even if we admit the closest similarities in their views. Thus, in the present Devala's teachings according to this scheme and structure.

The very first line of the introductory prose passage shows that the central point in Devala's teachings is less (lope), contamination of sin. Verses 4 and 5 confirm it. The first three verses explain less by employing the description prosession lippate procedures as the refrain. Later on, verses 6 and 8 also speak of the procedures getting augmented.

The original work of Devala is not available. On the basis of quotations in later commentaries and digests we have been able to reconstruct some parts of the erstwhile Decala-dharmasitra. 52 The text, it is revealed, possessed one full chapter concerning papadosas. Prayafcitta, doubtless, had formed an important part of the dharmalastra literature. But only a few Smrtis refer, and that too very briefly, to the bobas. The account of bobadosas in the Devaladharmasetra is without any parallel in any other Brahmanical text. It classifies papaderas broadly into three on the basis of their origin from mind, speech, or body. These three are further divided respectively into twelve, six and four sub-types. Each of these is first defined and explained in prose passages in the form of satras. They are followed by verses explaining of illustrating in a more popular style the nature of the different babadosas. Thus, the chapter on babadosas would appear to be one of the more significant portions of the Devaladharmasitra. It was quite proper. then, on the part of the author of the Isibhāsıyāi to include an account of the contamination caused by sin on the basis of the treatment of the subject by Devala.

We have seen above that in the first three verses of our text there was a deliberate attempt to accommodate Devala's views in the Jaina pattern. But, in this process, the original kernel of Devala's writings peeps out. Thu, in the first two verses, though the violations of the vows of ahists and abstigrahs are treated, it is clear that the original emphasis was on rigadors (attachment and malignity) and gehl (greed) as factors causing contamination of sinful acts. The author could not pursue this exercise of his for long, probably because there was not enough material in Devala's verses amenable to the Jaina scheme. He included a verse on beho (anger) and finally gave up the exercise by remarking that in this way it goes up to michéldenessatelle.

This incongruity becomes still more clear in the subsequent verses. Verse 8 again refers to the increase in sinful acts on account of the guilt of gull (greed). Guld (Stt. grids) does not appear in the jigina list of eighteen span. It does not occur in the Develadharmassize either. But, we find that in the extant quotations from Devala, the verses describing labha contain three which bring out the significance of tryes or trys. We cannot rule out the possibility that some of the lost verses contained a similar reference to gradhi. Further onward, in verse 10, the page, which has been underlined, is followed by make. Moke also does not figure in the Jaina list of the 18 paparhānakas. But it has been included by Devala in the list of twalve papagears which arise out of the mind.

Verses 6 and 11, though touched by the author of the Isibhāriyāi, retain words with a specific usage characteristic of the Brahmanical tradition to which Devala belonged. The second line of the verse 6 reads: uttamatthavaraggahi virivattae berimes. In the expression uttametthe, atthe has been used in the sense of one of the pursuits of life ( purusārthas). In the Jaina texts the usual term in such a context would be stand. The expression uttamattha here stands for motta which is described as the highest or ultimate pursuit of life. The verb parisons is to be derived from the Sanskrit verb pariora; 3 and is to be connected with the words parioraiva. bariorai, barioraia and barioraiaka. They refer to a wandering mendicant, recluse. or ascetic who has renounced the world. In the religious atmosphere prevailing at the time of the appearance of the Buddha, the order of the bariora iakas was fairly prevalent. In the wake of the popularity of the Sramanic systems, the Brahmanical tradition made an effort to contain and control it by recognising it as the fourth stage of life (aframa). The fourth aframa in later times was generally termed sannyāsa, but in earlier times the appelation parivrājaka seems to have been more in vogue. In one surviving excerpt from the Devaladharmasitra 56, the duties and rules relating to a parintarake were prescribed. Thus, it can be seen that yerse 6 of our text advises that pursuing the ultimate burusartha (moksa) one should become a parivrājaka (enter the fourth aframa) and exert himself. 56

Verse 11 says that he who has understood the nature of the chains of birth and death, breaks the cycle of birth and death and is taintless, attains siddh. The word anddh in a general sense often means fulfilment or success But it has a restricted and specialised meaning as well. In the Yoga system siddhi (or atlasyagus) refers to superhuman powers or faculties, which are supposed to be eight in number. The Desaladharmasistra evidently contained a detailed account of the Yoga and Sahthya systems. Sense the Yoga system and the Desaladharmasistra common to the Yoga system and the Desaladharmasistra.

Verse 7 reveals the original words of Devala which seem to have escaped the changing hands of the author of the Isibāziyāi. It describer zige (attachment) and dosa (dosya, malignity) as the destroyer of bambhacera (brahmacarya). The use of the term bambhacera is significant. It stands for the first stage or order in the life of an individual (atrama), the life of celibacy passed by a Brahmana boy in studying the Vedas, or celibacy, chastity, etc. The context, however, does not have any reference to the first stage of life alone. Likewise, the passage will not yield a happy meaning if brahmacarys is restricted to celibacy inasmuch at there is no direct and intimate connection between dosta and cays on the one hand and celibacy on the other. Among the many meanings of Brahman are Supreme Being', 'religious austerities', and 'intellect'. The carys of Brahman will, therefore, signify religious study or self-restraint. This use of the term brahmacarys in this verse appears to have survived from the original verse of Devala.\*

Against the background of these indications of the original Brahmanical core of Devala surviving the Jaina revision, we may refer to certain features of style and structure, which, though not conclusive, are compatible with the known features of Devala's writings in the available excerpts.

First is the introductory prose passage. It is admitted that this portion of the text was intended to introduce the views of a rei and hence would appear to have been formulated mostly by the author of the text. As against the other sections in the text associated with other rss, whose original writings are not available, the section under study is to be compared with the views of Devala as recorded in a dharmasitra named after him. This dharmasitra was partly in prose sitras and partly in verses. The surviving prose passages of the Devaladharmasitra thow a peculiar style. We often find long sentences, wherein the details are in the form of adjectives qualifying the main noun. 58 This is also a feature of the introductory prose passage in the section associated with Devala. In the partly damaged second sentence we have several words qualifying samsarasagaram and thanam. The style comes out beautifully in the third sentence which has a long string of adjectives describing the characteristic of a savvalavovaras person. We cannot argue, in the absence of the full text of the Devaladharmasutra, that these expressions or sentences occurred in the original, but, we can suggest that the author of our text possibly tried to present the introduction, which purports to record the motive or resolve of Devala, in the peculiar style he noticed as characterising the prose passages in Devala's original work.

Another prominent feature of the style of the Devaladharmassitra is that it first enumerates all the important points or subdivisions in a summarised form and in subsequent verses, elaborates, explains, and illustrates them. Although the full text of the Devaladharmasitra is unavailable, in all the cases where we are able to reconstruct a chapter, this style is evident. In our text the section on Devala also seems to possess this characteristic. This point is all the more significant because our author was not under any obligation to reproduce all the passages from Devala's original. He was presenting the views of Devala, within the frame-work of his text and the task taken up by him. Verses 1-3 followed by the remark evam java micchadamsanasalle show that the author cut short the portions dealing with the enumeration of the factors causing pāvas. Verses 4-5 retain the style of enumeration in a pronounced manner. The subsequent verses (6-11) are evidently in the nature of further explanation and elaboration of the points or factors listed in the earlier verses. To illustrate our point, we may refer to verses 8 and 9 which bring home the force of gehi and koha mentioned as factors causing pass in verses 2 and 3. A comparison of the phrasing of verses 2 and 8 will show the intrinsic connection between the two. 59 This similarity in the style suggests that our author had before him the original Devaladharmasitra from which he drew. No doubt it may be argued that this characteristic is shared by early Indian thought as projected in some of the earlier works belonging to different branches of learning. However, it must be substituted that it was not an invariate feature of Indian thought and texts, when compared with texts of a similar nature, the Desaladhermesstre has it in a very pronounced manner.

A few other features of the passages attributed to Devala in our text may also be noted. We are conscious that they are found associated with many other early texts and are not so characteristic of the passages surviving in the name of Devala to drive home the connection between the two only on the basis of these features,

The first is the metre floks employed in our text. Though the metre has been used in the Devaledharmasistra also, it is the most convenient and popular metre for this type of writings and occurs in Sanskrit, Pall and Prakrit texts alike.

The second pronounced feature noticeable in our text is the repetition of the separate in the fourth part of the verse as refrain. In verses 1 to 3 we find the words lippets plackammuse being repeated thus. In verses 4 and 5 less occurs seven times evidently for emphasising its importance. This feature can also be seen in many other texts with a religious, philosophical, diadectical, or ethical theme which resort to a imilar style for creating greater effect.

Another significant feature of the style in our text is the use of homely simile and illustration for clarifying the point. In verses 7 to 10 the illustrations are derived from the phenomena of milk being destroyed as a result of contamination with poison, milk turning into curd, forest srees being burnt by jungle fire and fire being controlled with the help of water. This feature is characteristic of many early Indian texts, particularly those which have to explain a difficult philosophical idea in an easy manner or which seek to create greater impact in emphasising the importance of a religious or ethical precept.

### Notes and References

- Isibhāsyðim. A Jaina Text of Early Period. Ed. Walther Schubring. L. D.
  Series 45, Ahmedabad, 1974 It was originally, published in Den
  Nashrichten der Witzunchelne zu Gottlegen, 1942, pp. 498-956. The Sankrit
  commentary was published in the same Atademis, 1951, pp. 21-32. The
  second edition of the text published from Hamburg in 1969 contains its
  German translation as well.
- 2. Sthāna, 10, sūtra 755.
- 3. Samavāra 44.
- 4. According to Schubring, op. cit., p. 2, the difference in the number of sections is to be explained by the fact that section no. 20 of the text does not converse on to converse on the converse of the sections, each of which is associated with the utterence of a fyz. There is no such explanation of the Vikinaggapus (6 1863 = A. D. 1441) of Jinaprabha mentioning fifty as the number of sections in it.

- 5. Avassaya-ni/jutti, II. 6.
- 8. Ibid., III. 4.1-4 Ete puvoim mahāpurisā āhitē iha sammatā.
- Nandi (Agamodaya Samiti) 202 b; Pakkhiya (Devchand Lalbhai Pustakoddhara), 4, 66a.
- 8. Op. cit., p. 2.
- 9. Ibid., p. 7.
- 10. Section 31. Pages 66-69.
- 11. Section 11.
- 12. Section 9.
- 13. Section 38.
- 14. Sections 26 and 32.
- 15. Section 37-Savozminam burā udagamāsi tts.
- 16. Op. cit., p. 9.
- 17. On Avassava-nijiutti, II. 6.
- 18. Ibid., VIII. 5
- 19. Ibid., 15.
- 20. Schubring, op. cst., p. 2.
- Ambada is also called parivodyaga. His interlocutor is Jagamdharāyana.
   Yaugamdharāyana).
- Schubring, op. cit., pp. 4-5 prefers to identify him with Prince Naraya of Barayai.
- Schubring, op. cal., p. 4 suggests it to be a perplexity varient of Tetaliputta in section 10.
- Schubring (ibid.) describes him as the head of the school of the Vātsiputras, i. e. Vatsiputra.
- Schubring, op. cit., p. 7 equates him with a king whose name is Sanskritized as Sanyata.
- Schubring (ibid) identifies him with Gaddabhāli, the teacher of Samjaya = Samyata.
- 27. I. 3. 4.1-4.
- 28. Op. at., p. 5.
- 1. 3.4.3—आसिले देविले चेत्र दीवायण महारिसी।

# णरासरे दर्ग भोच्या बीयाणि हरियाणि य ॥

- 29a. अपि च आसिलो नाम महर्षिस्तमा देविलो हैपायना तथा पराचराच्य इत्येवमादयः शीतोदक बीज-हरितादिपरिभोगादेव सिद्धा इति श्रूयते ।
- 30. Here it is said that King Devilāsuta nearly married his own daughter. We do not have any confirmation of this fact about Asita, Devala, or Asita Devala from any other source and are not in a position to offer any explanation of it.
- The Isibātsiyāi has bhoviyavash khalu bho sovoalasāvvalsņam, whereas the Isimaqādis reada bhaviyavasa bho khalu savoe-kāma-virasna'eyam aj/hayayan bhabitta Dezilasus rajaritājāsa sahab batto.

- 32. Schubring, ob. cit., p. 103.
- 33. Verse 2 has lippes in place of lippets.
- Here and in verse 8 gehi is to be rendered as gradhi, from the root grah
  to covet, desire, strive after greedily.
- 34a. Salla (= Salya) meaning a spear, dart or arrow also stands for an extraneous substance lodged in the body and giving it very great pain. Figuratively it signifies any cause of poignant or heart-sending grief. The word also means sin or crime.
- 34b. A. M. Sethiya, Jama Siddhanta bola sangraha, Vol. 3, p. 182.
  - 35 तम्हातेतंविकिचित्ता पावकम्मवङ्ढणं। इत्तमद्रवरम्गाही वीरियत्ताण् परिक्वण्॥
- 35a. सीरे दूरिंस जभा पप्प विणासमुवगच्छति । एवं रागो व दोसो व बम्भचेरविणासणा ॥
- अधा स्तीरं पथाणं तु मुच्छणा जायते दिष् ।
   एवं गेडिय्यदोसेणं पावकम्मं पबहृदती ॥
- रण्णे दविगणा दड्डा रोहंते वणपादवा ।
   कोहमिगणा त दडडाणं दक्खा दक्खाण णिक्वती ॥

The Sanskrit Tika cannot make out any sense in the second line of the verse and remarks: मुनेस्तु क्षेत्रपालिना दलाजां दुःखानां निवसंत्र प्रत्यायगो न भवति । स्तु नाम दुःखाना प्रत्यायगोन प्रत्यात्र । The commentator fails to notice that in the earlier two verses also the comparisons are not completely parallel in the use of the expressions, even though the main points are clear.

- सक्का बच्ही णिवारेतु वारिणा जलिली बाँह ।
   सब्बोद्यक्षिजलेणा वि मोहम्मी दुष्णिवारलो ।।
   The Sanskrit Tikā does not take any notice of verses 10 and 11.
- 39. जस्म एते परिम्नाता जाती-मरणबंधणा । से खिन्नजातिमरणे सिद्धि गच्छित णीरए ॥
- 40. एव से बुद्धे "" णो पुणरवि इच्चत्यं हव्यमागच्छति ति बेमि ।
- Tāi may be rendered as either tyāgī or trāyī. In the second case it will mean protector.
- 42. Schubring, op. cit., p. 9.
- 43. Ibid., pp. 8-9.
- 44. Schubring, op. cit., p. 3.
- 45. Ibid., p. 9.
- 46. Op. cit., p. 126.

- 47. Ibid., pp. 126-127—

  बी मुसं मालए किंबि जयां वा बहु वा बहुं।
  जयपार अद्वा परस्स वा किय्पए पाव-कम्मवा।।
  बीदार्व गेल्ह्ह जो उ'''()'''।
  मेहुलं सेवह जो दिर्फां दिवस मामुसं।
  राग-बोस. जिम्मवं क्या कियार पाव-कम्मवा।।
- Ibid., p. 127. He refers to the metrical defect in lines 2, 3 and 5 and to the use of kammanā instead of kammunā of verses 1-3.
- 49. A. M. Sethiva. ob. cit.
- From the seventh to the seventeenth we have māna, māyā lobha, rāga, dosa, kleša, abhyākhyāna, priunatā, paraparvāda, rati-arati and māyā-mrṣā.
- 51. Op. cit., p. 11: 'wavering in the judging of the riddhi (9 and 45), and the error concerning the agandhona (45), the repeated use of the same motto in 26 and 32, the transformation of current names, the Rsi Ketaliputta besides Tetaliputta'.
- 52. Our reconstruction is to be published shortly.
- For a similar use of the verb pravraj see Jābālopaniţad, 4—vanī bhātop pravrajet; Baudhāyana-dharmarātra, II. 10.2, 18—brahamocaryavān pravrajatitykeķējām.
- 54. Krtyakalpataru, Vol. XIV, p. 49.
- 55. Viriyattās (Skt. viryārtham) may be taken to make an indirect allusion to Jainism. Mahāvira is the name of the twenty-fourth tirthashara of the Jainas, who is often glorified as the real founder of Jainism.
- 56. Sankara on Vedintasiitra, I. 4. 28. One of the earliest full account of the eight stddhts is associated with the Devola-dharmasitra. Our article "Devaladharmasitra on Aisvarya" appears in Sri Dunetacandrikā: Studies in Indology (D. C. Sırcar Felicitation Volume), pp 153 58.
- 57. This seems to have been the original and early meaning of the term brahmacarya. This will be an indicator of an early date for Devala.
- See, for example, passages on the four varias in our article on "Devaladharmasura on Varias and Jatis", Dr. R. N. Dandekar Felicitation Volume, Delhi 1984, pp. 293-245.
- Both employ the terms mucchā, gehi, doseņam and fāvakamma in a specific sense.

### ISRAVA . HOW DOES IT FLOW ?

Alex Wayman

It is well known that in Jaina texts the term ārrava means an inflow of karma à kind of material—into the soul.\(^1\) Still a Western translator of Buddhist texts has translated the same term as "out-flow.\(^2\) Granted that a number of technical terms are employed in varying senses in the different philosophical systems and religious of India The diametrically opposite rendition of the important term \(\tilde{a}\) rava is certainly striking and warrants investigation, which I shall carry on by way of varieties and the theory of "flowing.\(^2\)

### Varieties and the negative form

A Pāli dictionary explains the term āsrava as meaning "influx" or "outflow" (c g discharge from a sore) <sup>3</sup> The Chinese renderings of āsrava are overwhelmingly "flow, flux, leaking." <sup>4</sup> The Tibetan translation is regularly zag pa, "flow, leaking." <sup>5</sup> For my own translation 'projects I adopted a rendition "flux" or in the adjectival case "fluxional." <sup>6</sup> The Sanskrif form is either āsrava or āšrava <sup>7</sup>

Three kinds are stated in the Sammādiṭṭhisutta of the Majjhima-Nikāya kāmāsava, bharāsava, and avijāsava \* The Abhidhammatiha Samgaha of Bhadanta Anuruddhācariya mentions four, which are the foregoing three plus dṭṭhāsava \* To take them individually:—

(1) The kāma vantety is explained in Saddhammappakāzinī as vatthukāma (depire for given things) and kilesakāma (desire for defilement).<sup>10</sup> This pair agrees with Asahga's self-commentary on the Paramārtha-gāthā<sup>11</sup>:

mokşam dvwudham darásyatı / kleśamokşam vastumokşam ca / sarvabijasamutsādena kleśapariksyāt kleśamokṣam/tatraiva cāpy asamkleśād vastumokṣam/ yo bhikṣavaś cakṣuṣi / chandarāgas tam prajahita / evam ca tac cakṣuḥ prahinam bhavisyatiti / sūtrapadanyāyena / evam sopadhiśeṣam mokṣam darásyitvā nirupadhiśeṣam darásyatı /

That release he shows to be of two kinds: release from defilements and reses from given things. There is release from defilements by destroying all seeds through peraducation of defilement; and in the same place, as well, there is release from given things through no stain. The sitra says: "O monks, whately be the sensious lust in the eye, abandon that! So also will the eye disappear." In the manner of that text he thus shows the release with remaining basis and then shows the one without remaining basis.

According to this passage, if desire for defilements (klešakāma) is eliminated, desire for given things (vastukāma) will also leave.

- (2) The bhava variety is a passion for gestation (bhava) in the realm of form and the formless realm, according to C A, F, Rhys Davids' Compendium 12
- (3) The dițiha variety is the sixty-two wrong views (dṛṣṭi) of the Brahmajālasutta, according to the Compendium 18
- (4) The avijjā variety is ignorance of the four Noble Truths, past and future lives, the formula of dependent origination. and so on, according to the Combendium 14

> säsravā 'nāsıavā dharmāḥ saṃskṛtā mārgavarjītaḥ / sāsravāḥ āsravās tesu yasmāt samanuserate // anāsravā mārgasatyam trividhaṃ cāpy asaṃskṛtam / ākāsam dvau muodhau ca tatrākāsim anāvrtih //

The natures (dharma) are either sasrava or anasrava The constructed ones are sasrava except on the path, since the asrava leave their mark in those [=the constructed ones, the five skandha per AK I, 7a-b]

The anasrava ones are the Truth of Path and the three non-constructed, namely, space and the two cessations Among them, space is non-obstruction.

Vasubandhu comments on the verb samanuserate; anusayanirdesa eva (an indication of 'trace', anusava') Here, while the term anasrava can apply both to the Truth of Path and the three "non-constructed", it appears to diverge in significance for the two cases When applying to the "non-constructed" it is an unqualified negation, as in the Saddhammappakasini comment. But when applying to the path (marga), it cannot be unqualified, or persons on the path would be entirely free of asrava while this was supposed to be Arhat attainment at the end of the path for which such a term as ksinasrava (erased the asrava) is used.17 For the path, the term anasrava appears to mean "opposed to asrava", i.e. actively opposing, hence reducing asrava.18 Accordingly, the term sasrava would mean "promoting asrava". Then Vasubandhu clarifies that the role of the asrava in "constructed" (samskrta) natures-excepting the path-is described by anusaya. This term is not connected with "flow" as is arrava (a+ vsru, to flow); rather goes with the root \$\sqrt{2}\sir, to lie, referring to its varieties as dormant The Abhidharmakosa, Chap. V, shows various ways of classifying the anusaya Asanga; in his Yogācārabhumt, includes them among increasing enumerations (ekottara) of defilements (kleša).19 For the number seven he presents seven anusava, each labelled "anusava"; kāmarāga (sensuous lust).

pratigha (hostility), bhavarāga (passion for gestation), māna (pride), avidyā (nescience) dryti (wrong views), vicikitaā (doubt). Reducing kāmarāga and bhavarāga to rāga, one gets his list of six which he does not label amukaya, but which is the basic lot six amukaya in AK, Chap. V, lc-d. 10 According to Asanga's list, these defiled traces (amukaya) are an expansion of the four kinds of āsrava The renditions of this term afseava in its Pali form āsava by translators of scriptures in that language, namely (Mrs. C.A.F Davids) "intoxicants", (Miss I B. Horner) "cankers", and the like, appear to attribute to the word āsava qualities that go with certain varieties, which reminders the case. 11

### The theory of flowing

First, the ancient Buddhist canon, the Samyutta-Nikāya I, contains in the Māra Suttas the question by one of Māra's daughters and the Buddha's response, about the five streams and the sixth, and the episode is in a Sanskrit version in the Mahārastu, III<sup>22</sup>, here the Pāli<sup>28</sup>.

"katham yihāribahulodha bhikhku, pañcoghatinno ataridha chaṭṭham / katham jhāyi bahulam kāmasaññā, parībāhīrā honti aladdhayo tam" ti // "passaddhakāyo suvimuttactīto, asahkhatāno satimā anoto / aññāya dhammam avitakkajñāyi, na kuppati na sarati na thino // "evam yihāsibahulodha bhikkhu, pañcoghatinno ataridha chaṭṭham / evam jhāyi bahulam kāmasaññā, parībāhīrā honti aladdhayo tam" ti //

For the translation, instead of the Päli aladdhayo tam we should accept the Sanskrit alabdhagādhā, supported by the Tibetan version ghā' dag ma thob when the same verses are presented and commented upon by Asahga in Cintāmayī bhūmi in the Tibetan canon\*\*:

(Māra's daughter:) "How should a monk in his numerous states, having crossed the five streams, cross the sixth? How should a meditator who has not attained union (Pāli, \*yogam,\*\* Skt. gādhā) expel the abundant ideas of desire?"

(Buddha:) "With body cleansed and mind liberated; without instigation, mindful, and untroubled; knowing the doctrine (dharma) and meditating without constructive thought, passion does not str., nor is he toroid "Thus should the monk in his numerous states, having crossed the five streams, cross the sixth Thus should the meditator who has not attained union expel the abundant ideas of desire."

According to Asahga, the term "stream" stands for sensory activity; thus, the eye is a stream because viewing forms, and likewise for the remaining five senses; then the sixth stream is the mind (manas) because perceiving mental natures (dharma). The Päli commentator Buddhaghosa has a consistent remark \*\* Furthermore, when the "body is cleansed"—1 e there is "cathartic of body" (kāya-prošrabdhī), the mind may be "liberated" from lust (rāga), hatted (dvega), and delusion (moha). And tims one crosses those streams — As to attaining "union", as I understand Asahga's discussion, it is the union of "calming the mind" (šamatha) and "discorning the real" (ripaiyanā, where the verse's "mon-instigation" points to the "calming", and where the verse's "mon-instigation" points to the "calming", and where the verse's "mon-instigation" points to the "calming", and when the verse's "mon-instigation" points to the "calming", and when the verse's "mon-instigation" points to the "discorning", with the verse's remaining words representing further clarifications of this union

Since Asanga's Śrāvakabhūmi statement about "restraint of sense organs" contains the verb form anusraveyus, it is well to present it now<sup>27</sup>;

ındrıyas.myurah katamah / sa tam eva silasamyaram nörityärakşıtasmţir bavatı / nıpaka-smṛtih / smṛtyārakşıtamānasah samāvasthāvacārakah sa cak-suşā rūpām dṛṣtyā / na nimittagrāhi bhavatı nānuvyañļanagrāhi yatodhikaranam asya papakā akusalā dharmās crittam anusraveyus teşām samvarāya pratipadyate rakṣati mana-indriyam sa śrotrepa sabdan gānānana gandhāā jihvayā rasān kāyena spraṣṣayyān / manasā dharmān vijhāya na nimittagrāhi bhavati nāmuvyañjanagrāhi yatodhikaraṇam asya pāpakā akusalā dharmāš cittam anusraveyus teṣām samvaram āpadyate rakṣati mana-indriyam / mana-indriyeṇa samvaram āpadyate / ayam ucyata indriyasamyarah /

What is restraint of sense organs? When one has taken recourse to prudent. His mind is guarded by mindfulness. He mindfulness is prudent. His mind is guarded by mindfulness. He has the sphere of the even state. When he sees forms with the eye, he does not take hold of sign-sources or details by reason of which sinful, unvirtuous natures would flow (anustravejus) after his mind. He acts in each case to restrain those. He guards his mind sense-organ. When he perceives sounds with his ear, odors with his nose, tastes with his tongue, tangibles with his body, natures (aharma) with his mind, he does not take hold of sign-sources or details by reason of which sinful unvirtuous natures would flow after his mind. He acts in each case to restrain those. He guards his mind sense-organ The mind sense-organ exerts the restraint. This is called "restraint of sense organs."

The Mahāyāna biography of the Buddha called Lalitavistara in its dependent origination (prafityasamutpāda) verses has this one where "flow" is given by the word milda .\*\*

```
skandhā pratitya samudeti hi duḥkham evam
saṃbhonti tṛṣṇasalilena vivardhamānā /
mārgeṇa dharmasamatāya vipaáyamānā
atyantaksina ksayadharmatayā niruddhāḥ //
```

The personal aggregates (skandha) arise in dependence—in this way does suffering arise. They swell by the flow of craving. When discerned on the path by sameness of natures (dharma), undergoing extreme depletion, they cease by their underlying nature of destruction

Edgerton, in his entry on "āṣrapa", \*\* also cites the Lalitavistara (351 l) to show how this "destruction" (kṣaya) takes place: śuskā āṣravā na puna ṣravanti ("The fiuxes, dired up, flow no more").

The foregoing investigation presents no suggestion that the word āsava means out-flow. Indeed, the werbal prefix ā-means here "to, unto" So Nārada explains the word in his book on the Abhidhammatha Sānġaha. "They are so called either because they flow up to the topmost plane of existence or because they persist as far as the Gotrabbiū consciousness (i e, the thought-moment that immediately precedes the Path-consciousness of the 'Stream-Winner'—Sotāpatti) These Āsavas are latent in all worldlings and may rise to the surface in any plane of existence "o" Notice that the remark "latent in all worldlings" points to the word amiānja (tiaces), while "may rise to the surface" is normally expressed by a different term, paryawasthāna (entrapment)

There is also a way of talking about an ārrava as a kind of "bleeding". One may refer to the Lankāvatāra-sūtra's passage on the ānantariya (deadly sins, five in number, bearing immediate retribution), "patricide", "matricide", etc., by abhisamādii, a deliberate transvaluation of the terms, 31 in this case the ānantariya of causing, with evil intention, the Tathāgata to bleed; and the sūtra states 32:

svasamānyabāhyasvacittadriyamātrāvabodhakānām mahāmate aşjānām vijhānakāyānām vimokşitrayānās-ravadustavikalpenātyaatopaghātād vijhānabuddhasya dustacittarudhropādanād ānantaryakārity ucyate / Mahāmati, when the eight sets of vijhāna which imagine the inheient (sva) and the generalizing (āmānya) [characters (lakṣapa)] to be external while they are merely what is seen by one's mind, are completely extirpated of their faulty (= evil) constructions by the three liberations and "nonflux", thus causing a bleeding, with "evil intention", of the Vijhānabuddha—it is called an "immediary deed"

Here, the negation an-āsrava has the effect of an opposite movement to āsrava. Whereas āsrava is a flow unto or upto, the an-āsrava is a flow away from or down and out.

I have elsewhere cited another passage about "bleeding"88:

Another Tibetan text mentions omens that the defilement will be purged: Furthermore, there are omens for the purging of sin and defilement, that speaking generally, are superior when concrete, middling when mental, and inferior when in dream; to wit, the good omens that the body emits much filthy matter, or bleeds blood and pus, or that one is bathed and in white clothes. And so long as they do not occur one should continually trust (that they will)

So far I have not gone into the matter of the Buddha's "third watch of the night (of enlightenment)" when according to some Buddhist traditions he knew the eradication of āsrava, that this is included in the supernormal faculties (ābhijāā) as the sixth one, or that the Arhat-attainment is especially characterized by āsrava-kṣaya Such considerations would not have advanced my purpose of showing the significance of the positive term generally and of the negative form in special circumstances such as the Buddhist path

Finally, I must applaud the consistency of translators of Jaina scriptures in redering the term āṣrara by 'in-flow" My investigation suggests that everywhere that the term occurs in Buddhist texts and was rendered "out-flow" the context would have been better served by rendering it as "in-flow" or by the more neutral "flux"

### Notes

- A recent work continuing this rendition, in fact "influx", is Padmanabh S, Jami, The Jama Path of Purification (Motifal Banarsidass, Delhi, 1979).
- 2. Edward Conze, Buddhist Thought in India (George Allen & Unwin Ltd., London, 1962), at one spot renders the term "outflows" and at another, "impurities." However, this late Buddhologist, famous for his important works on the Prajñāpāramitā scriptures and whose various works on Buddhism are readily available and influential, adopted the rendition "outflows" for āsrava in his "List of Buddhist Terms" which was duplicated and handed out at places where he would teach.
- T. W Rhys Davids and William Stede, The Pali Text Society's Pali-English Dictionary, 8 v.
- So in M. Honda, "An Index to the Philosophical Sütras, No. II, "Proceedings of the Okurayama Oriental Research Institute (Yokohama, Japan), 1959, Vol. 3, p. 70.

- So in the Sanskrit-Tibetan Buddhist Dictionary Mahāvyutpatti, ed. Ryozaburo Sakaki, 2 vols (2nd ed., Tokyo, 1962)
- So in Alex Wayman and Hideko Wayman, The Lion's Roar of Queen Śrimālā; a Buddhist Scripture on the Tathāgatagarbha Theory (Columbia University Press, New York, 1974, pp. 85-56.
   Tabalis, Palette Buddhist Whitel Somehit, Dictionary (New Yayaa, Yala
- 7 Franklin Edgerton, Buddhist Hybrid Sanskrit Dictionary (New Haven, Yale University Press, 1953), s v.
- 8 Majjhima-Nikaya, I,55 (Pali Publication Board, Bihar, 1958, I, p 75.11).
- Nārada, A Manual of Abhidhamma: Abhidhammattha Sangaha (Buddhist Publication Society, Kandy, Ceylon, 1968), p 322
- Saddhammappakāsıni; Commentary on the Paţisambhidāmagga, ed by C.
   V Joshi, Vol III, p 624 11-12
- Alex Wayman, Analysis of the Śrāvakabhūmi Manuscript (University of California Press, Berkeley, 1961), pp. 177-178, 185
- Caroline A F. Rhys Davids, Dhamma-Sangani (Compendium of States or Phenomena), also: A Buddhist Manual of Psychological Ethics (London 1900), p 293, n 2
- 13 C A F Rhys Davids, Dhamma-Sangani, p 293, n. 3.
- 14 C A F. Rhys Davids, Dhamma-Songani, p 294, referring to p 283
- 15 Saddhammappakāsinī, Vol. III, p. 628 25
- 16 Abhidharmakośabhāṣyam of Vasubandhu, ed P Pradhan (K P Jayaswal Research Institute, Patna, 1975), text, p 3
  - 17 For Pāli passages about this Arhat attainment, cf Pāli Tipiiakam Concordance, Vol I: A-O (Pāli Text Society, London, 1956), p 348
- 18 This is a significance of a small group of a-lan-negations, having as well-known example the term aridyā, which the commentaries, such as Vasubandhu in the Abhidharmakoša, do not accept as just not it or other than vidyā, but which actively opposes vidyā; cf AK, III,28c-d, and Vasubandhu's comment
- Vidhushekhara Bhattacharya, ed, The Yogācārabhūmi of Ācārya Asanga, Part I (University of Calcutta, 1957), p 161.
- Cf Louis de la Vallée Poussin, L'Abhidharmakośa de Vasubandhu (Chap. V-VI) (Paris, 1925), pp 2-3
- 21. M1° C A F Davids attempted to justify her rendition in Dhamma-Sangani, p 291, n. 1, starting with a claim that no adequate English equivalent is available. To this there is response that the English "flux" is just what the Chinese and Tibetan translators adopted in their own languages, while her "intoxicant" is a translation by in place of presumed effect of the āsava Miss Horner's "canker(s)" in her translation of Majihima-Nikāya seems to adopt the medical meaning of a sore that is discharging, which disagrees with the side of āsrava constituted by the latent amusaya.

- 22 Cf J. J Jones, The Mahāvastu, Vol. III (London. 1956), pp. 271-272; Radhagovinda Basak, ed Mahāvastu Avadāna (Sanskrit College, Calcutta, 1968), pp. 375-376.
- Samputta-Nikāya, I, 126 (Pāli Publication Board, Bihar, 1959, I, p 125.22 to 126 8)
- 24. Photo ed. of Tibetan Kanjur-Tanjur, Vol 110, p 4-5-8, ff.
- 25. J J Jones, The Mahāvastu, Vol. III. p 271, n 4, observed that the Pāli-yo tam is a corruption, but did not notice that the reading should be yogam, which is partially synonymous with the Sanskrit gādhā, while he mistranslated the phrase by assuming Sanskrit gādhā, which is from a different root.
- 26. J J. Jones, The Mahavastu, Vol III, p 271, n 3
- 27. Alex Wayman, Analysis of the Sravakabhumi Manuscript, pp 61-62
- 28 I use the edition in Franklin Edgerton, Buddhist Hybrid Sanskrit Reader, pp 24-25; he mentions that this passage, LV 418-22-420.10, immediately follows "The First Sermon"
- 29. Franklin Edgerton, Buddhist Hybrid Sanskrit Dictionary, s v.
- 30. Nārada, A Manual of Abhidhamma, p. 327
- 31 The word abhitsandali means "deliberate misrepresentation" but in the good sense of being required for circumstances of teaching. Four of them are stated in the texts and listed in the Mahäryutpatti, nos. 1672-1675. Examples are given for the four in a work of an ancient Tibetan translator, Dpal brisegs, his teatise on Dharma-paryäyn in Photo ed. of Tibetan Kanjur-Tanjur, Vol. 145, p 128-46, ff For the fourth one, pariqāmābhi-samhāhi, he gives as example this very list of the five deadly sins Here, pariqām means "tit navayulation" of term(s) standing for sin(s).
- 32 Bunyıu Nanjio, ed The Lankāvatāra Sūtra (Kyoto, at the Otani University Press. 1956). 138.18-139.3
- Alex Wayman. "Purification of Sin in Buddhism by Vision and Confession", in G H Sasaki, ed., A Study of Kleża (Tokyo, 1975), p. 68.
- 34. One immediately, thinks of the Jaina Svetāmbara saint

# CONCEPT OF "JIVA (SOUL)" IN JAINA PHILOSOPHY

I C Sikdar

The Jaina conception of Jiva (Soul) occupies the first place among the doctrines of independent Soul (Svatantrajivašda); for the Jaina view on soul seems more ancient than those held by other Indian philosophical systems. It, moreover, is comprehensible to the common people. Besides, this "sentient principle" was well established as the object of meditation for liberation of Jina Pāršvanātha in the c eighth century B. C.\(^1\). In the continuum of Jaina tradition, no fundamental change in the doctrine of soul (which was succently conceived by the Jaina thinkers through their experience in life and in Nature) came, even up to the present time (unlike in the Buddhist and Vedic traditions in regard to it) even when fresh thoughts on the problem progressively emerged in the field of Indian Philosophy.\(^2\)

The reference to the concept of the six  $k\bar{a}pajivas$  (embodied souls or beings),  $prthritk\bar{a}pa$  (earth bodied being),  $apak\bar{a}pa$  (water-bodied being),  $tejak\bar{a}pa$  (fire-bodied being),  $v\bar{a}puk\bar{a}pa$  (air-bodied being),  $vanaspartik\bar{a}pa$  (plant-bodied being) and  $trasak\bar{a}pa$ jivas (mobile beings) reveals a belief in animism in Jama philosophy, indeed a reflection of the old concept of animism which conceived non-difference of Jiva and Šarīra (Soul and body).4

There are stated to be many synonyms for Soul-Jiva, Jivastikava. prana. bhūta, sattā, vijīta, cetā, jetā, ātmā, pudgala, mānava, etc The term poggala (Skt pudgala) stands as the synonym for Soul, just as it is used in the Buddhist texts to denote Soul or personality, according to the Vatsiputriyas Jiva is called both poggali (pudgali) and poggala (puggala), just as the chatri (holder of umbrella) is known by the chatra (umbrella), the dandin (staff-holder) by the danda (staff), the ghatrin (pot-holder) by the ghata (pot), the patin (cloth holder) by the pata (cloth), the karin (elephant) by its kara (trunk), so is known Jiva (Soul) to be pudgalin with regard to the sense-organs of hearing, sight, smell, taste and touch, and it is pudgala with regard to Jiva.6 According to the commentator Abhavadeva (latter half of the 11th cent. A. D), Jiva is called pudgala because of integration and disintegration of bodies etc It seems that there had been a common tradition to use this word 'poggala' or 'puggala' in order to signify Soul or personality before the era of Jina Mahavira and Gautama Buddha The definition of Jiva becomes clear by the meanings of its synonymous words; the term 'Jiva' for instance connotes that Soul is consciousness itself and consciousness invariably is Soul.\* (He) whoever breathes is invariably Jiva (being); but Jiva breathes in some and does not breathe in other respect, as it is co-extensive with the body. Kundakundācārya (8th cent. A.D )10 clarifies the point by defining it in this way . "That which is traikalika (lived in the past, lives at present and will live in future) with life-essentials,—five senses, three channels of activities, duration of life and respiration,—and is fashioned by the material substance is Jiva (Soul or Sentient Principle).<sup>111</sup>

The nature of Jiva is thus explained in the  $Vy\bar{a}khy\bar{a}praj\hbar apti$  (compiled c. 3rd cent. A D): Jivāstikāya is a colourless, odourless, tasteless, touchless, non-corporeal, luving, eternal and permanent, and fixed (constant) substance of the Cosmic Universe, having the attribute of consciousness  $^{12}$  Here Jiva is studied from the aspects of dravya (substance), kyetra (field or locus),  $k\bar{a}la$  (time),  $bh\bar{a}ra$  (condition or state) and gupa (capacity or quality) in regard to its correlation with them. In it is infinite living substances (apantiāthi fivodavrāthi) from the standpoint of dravya; coextensive with the space of the Cosmic Universe ( $Lokapram\bar{a}pa$ ) from that of kpetra; eternal and permanent from that of  $k\bar{a}la$ . colourless, odourless, tasteless and touchless from that of  $bh\bar{a}va$ ; and, finally, it is endowed with an attribute of consciousness from that of gupa,  $Um\bar{a}$  and, finally, it is endowed with an attribute of consciousness from that of furally (capacity or quality)  $^{18}$  On the basis of the  $fagamic explaination of the nature of Jiva, <math>Um\bar{a}$ svati (c 5th cent A. D) and the later exponents clearly define it by stating that Soul is permanent in niture, fixed in number, non corporeal in substance and hence devoyd of the characteristics of Matter, nively colour 'smell, taste and torch  $^{18}$ 

Jiva is infinite in nunber and it is different on account of the difference of body; for, in the universe, there are infinite number of living beings having infinite different bodies <sup>18</sup> The doctrine of plurality of souls, having a unity running through them as substances in regard to their substantiality of existence, is advocated in Jaina philosophy, because, it is observed that two or more sentient beings are individual observers and transformers of food, and they bind (i e make) separate bodies and assimilate matters or "form bodies" independently. They driffer with regard to their respective senses, conditions of soul, attitude of mind, knowledge, and activities For example, some of them have this consciousness or sentiency (such as "we absorb food-stuff"), while some of them do not have this feeling, but still they take food and so forth. <sup>18</sup>

There are countless points of space in one single soul-substance because of its coextensiveness with Lokakisa (Universe) by expansion. 17 "Prades is the unit of three dimensional space which is employed in the measurement of the dimensions of the substance of the Universe. Taking this as the measure, the number of pradeias in the Universe is said to be countless. The media of motion and rest are coextensive with the Universe and thus have a similar number of pradeias. Souls are found in different bodies of different dimensions in their mundane state, but each one of these has the capacity of expanding and filling the whole-Universe by contraction and expansion of its pradeias; a soul is capable of occupying the countless pradeias of the Universe just like the flame of a lamp whose light can fill either a small room or a big hall". 18 Thus the number of pradeias in each individual soul is equal to the number of pradeias in the Universe, namely countless pradeias.

Among many capacities of Soul the mein and most comprehensible of all the hāmabaktt (capacity of knowledge), virpaiaktt (capacity of striving energy), samkalpaiaktt (capacity of volition or desire) and iraddhāāsaktt (capacity of right attitude of mind or belief). These capacities are non-different from it. In the machine of human body one feels the experience of another agency which defies the laws of nature, space, and time, there is something which is not physically analysable but is distinct from the object. So it is explained in the Jaina Agama that Jiva is endowed with energy, exercing, action, strength, effort and vigour, and it manifests its sentiency (Jivahbāva) by the state of itself, 30 because Soul having an inherent attribute of consciousness attains cognition of infinite modes of all kinds of knowledge and those of wrong knowledge, those of self-dawreness, etc. 21

As to the point that the capacities of Jiva are non-different from it, the Jaina Āgama explains that Soul is I nowledge\*\* i e endowed with right knowledge in some respect and is also wrong knowledge i.e possessed of wrong knowledge in other respect and knowledge itself is invariably Soul, for consciousness (upayoga) is its inherent quality Similarly, self-awareness (as one aspect of consciousness) and outside objects are correlated, because Soul is possessed of the capacity of taking note of the natural external objects; it is the 'knower'. It is also invariably self-awareness is invariably Soul itself 24

In Jaina Philosophy Soul is studied from the following eight aspects of its capacities, namely dravyātmā (soul as substance), kaāyātmā (Soul actuated by passion), vagātmā (soul endowed with activity) upayogātmā (soul endowed with consciousnes), flānātmā (soul possessing knowledge). daršanātmā (soul possessing self-awarenoss), cāritrātmā (soul endowed with energy) <sup>14</sup> It manifests itself in and through these stages of life There exists psychologically an inter-relation among these eight aspects of Soul, for they are interconnected as different aspects of one and the same Soul-Substance. As for example, he who has dravyātmā has in some respect kaāyātmā and he has not got it in other respect. But he who is endowed with kaāsvātmā has invariably dravyātmā <sup>25</sup>

Life-essentials of Soul are represented by five senses, mental, vocal and bodily activities, duration of life and respiration \*\* Whatever things and behaviours it makes, such as sanksāras (forces), etc. are reflected in it, one fine material body fpaudgalik sarira) contaming an impression of these forces is being formed by it, and that body exists with it, i. e accompanies it at the time of taking up another new body. \*\* As a changing entity Soul always vibrates in different forms, moves further and goes to all directions, then it enters into the world, it agitates and transforms those conditions of living beings. \*\* Soul is the agent of all acts of beings, for 18 kinds of sinful acts (act fixed acts) of desistance from them, different states of it (bhāva), perception (avagraha), retention (dhāraṇā), exertion, action, etc. up to determinate and indeterminate consciousness of being do not take place without it.\*\*

Jiva (Soul) experiences pleasure, pain, life and death through the agency of Pudgala (Matter). \*\*00 "From the empirical point of view a worldly soul draws in fine karmic matter in consequence of the activities of mind, body and speech and experiences their results. \*\*\*10 Here Jaina metaphysics throws light upon the theory of transmigration of Soul in terms of karmic matter an extraordinary conception which is not found in any other Indian system of thought While commenting on the aphoran "Sukha-duḥkha-jivitamaraṇopagrahāśca" of the Tattvārthādhigama-Sūtra, Pūjyapāda Devanandi explains that "Not only is Matter the basis of pleasure, pain, life and death but one piece of Matter This fact is connoted by the word "upagraha" in the Sūtra The examples cited here are the purification of bronze by the addition of certain ashes, the purification of water by the addition of an organic substance nirmali and tempering of steel with the help of water." \*\*12

Jiva, even being conscious and non-corporeal, becomes corporeal by its only activity of collected (formed) corporeal body up to the moment of the existence of such body, so I negated to the relation of Soul with mind, speech and body, it is explained that speech and only it is explained that speech and only it is explained that speech and mind are non-soul, i. e. matters, for they are corporeal, non-conscious and non-iving, and are associated with the viporitial being-Soul see As to its relation with body it is defined that Soul is body, i. e. identical with it, when the former exists in the latter, and non-soul (No-ātā) is also body. It is both corporeal and non-corporeal, conscious and non-conscious, living and non-living and it is of beings and non-briga also, so The body was destroyed in the past, it exists and undergoes transformation at present, and it will undergo transformation in future into the gross physical-cum-translocation—, transformation—, transformation—, transformation in association with the spiritual being or self, i. e. Soul, for the dehin (possessor of body) existing in eighteen kinds of sinful acts up to determinate and indeterminate consciousness is jiva and the very Jiva is known to be Jivāimā (Soul of being).

Umāsvāti explains that "The mundane souls help each other." Acārya Pūjyapāda, while commenting on the aphorism "Parasparopagraho jivānām" of Umāsvāti, makes it clear that "the master and his servant, the teacher and the taught are the examples of mutual obligation. The master helps the servant with money and the servant repays it through his humble service, a teacher ienders a great service through his sound training and advice, while the taught repays it through his good conduct. "Bu"

According to the body, parimāņa (dimension or extent) of Soul decreases and increases. The decrease and increase of its parimāņa do not affect its fundamental substantiality, its basic essence remains the same as it is; only its parimāņa increases or descreases due to the difference of nimitia (cause). This is one kind of partāma-vāda (doctrine of transformation) and it is also Pariţāminiyarāvāda (doctrine of transformation) and its of the decrease and increase of the mani-

100 J C Sikdar

festation of the quality or capacity (or power) of Soul. Even though the fundamental capacity or inherent quality remains the same in its basic form, still there takes place less or more degrees of purity and impurity (suddhi and asuddhi) in it as a result of effort (puruṣārtha) It becomes of the nature of permanence-in-change of the capacity.40

It is revealed in the Vvakhvaprainanti that the soul of an elephant and that of an insect (kunthu) are equal and same in respect of Soul-substance, although their bodies are different in size and extent. 41 Soul pervades the body in which it exists e. g. the whole bodies of tortoises, allegators, cows, men, buffaloes, etc., and even their inner parts cut into pieces are pervaded by the pradesas (units) of their respective souls.42 "Souls are existent in every 1012 of space beginning with one or more countless fractions of it up to the whole universe, i e if space is divided into countless points, the size of a soul can be so small as to occupy one or more of these points of space and in special cases the size of a single soul can fill the whole universe."48 In the Universe there is no such a place where there is no existence of souls having fine or gross bodies.44 This view of Jaina philosophy on the nature of Soul has been severely criticised by Acarya Sankara with the following arguments that if a soul is equil in extent to its body, it is impossible that the same soul can enter into the bodies of a fly and an elephant.48 In fact, there is controversy amongst the philosophers regarding the precise part of the body which should be assigned as the seat of the Soul. Some think it is located in the heart; according to others, it is located in the head or in some specific brain centre. If this view is accepted, it is difficult to think how one could feel the bodily affections as its own. Since body grows from a microscopical size in the mother's womb to its full proportions to reincarnate into a new seed, it follows that the size of the soul cannot remain fixed.

In the multitude of souls ( jivarāsi) the inherent capacity of soul is accepted as one (equal), nevertheless, the manifestation of each one is not as such. It is conditional upon the strength of its efforts (purusartha) and other causes. This problem is dealt with in a round about way in the Vyakhyaprainapti in this manner that there are stated to be eight aspects of Soul, namely dravyātmā (soul as substance), kaṣāyātmā (soul having passion), yogātmā (soul having activity), upayogātmā (soul endowed with consciousness), jñānātma (soul endowed with knowledge), darsanātmā (soul endowed with self-awareness), cāritrātmā (soul existing in conduct), and vīryātmā (soul endowed with energy) 16 It means that the basic capacity of Soul is one, namely consciousness, but it manifests itself in and through these stages. Soul is neither heavy nor light in regard to the weight of the material substance which maintains a specific gravity.47 It is imperishable, immortal and impenetrable, none can cause pain or destruction to it nor can cut its inner points (units) by touching it with hand or cutting it with a sharp weapon or burning it with fire, no weapon can enter into it.48 The same views in regard to its imperishability, immortality and impenetrability are embodied in the Srimad Bhagaradgitā in this way: "The soul is never born nor

dies; nor does it exist on coming into being for, it is unborn, eternal, everlasting and primeval; even though the body is slain, the soul is not. <sup>49</sup> Weapons cannot cut it nor can fire burn it; water cannot drench it nor can wind make it dry<sup>10</sup>, for this soul is incapable of being cut; it is proof against fire, impervious to water, and undriable as well. <sup>193</sup>

It is explained in the Vyākhyāprajāapti that Soul is eternal from the point of view of time (kāla) and non-eternal from that of the state of existence (gatt), as it is studied from its substantial and modal aspects, for it was in the past, is at present and will be in future, i. e. it is traikālika, and it undergoes change or transformation (pariṣāma) from one birth to another respectively \*2 The similar view is also emboried in Śrimad Bhagavadgitā. "This soul is eternal, omnipresent, immovable, constant and everlasting". \*3 "As a man, discarding worn-out clothes, takes other new ones, likewise the embodied soul, casting off worn-out bodies, enters into others which are new. \*34

Soul in finite from the aspects of dravya (substance) and ksetra (field or locus) and inhinte from those of kāla (time) and bhāva (condition), because it is one single substance trom the point of view of dravya and it is possessed of countless points (pradešas) and immersed in countless points of space of the Universe from that of ketra; and it is inhinte from that of kāla and bhāva, for it is traikālika and endowed with infinite modes of knowledge, self-awareness, conduct, neither heaviness nor lightness, etc. 55

In a nutshell the nature of Jiva conceived in Jaina Philosophy is this that it is supersensuous, imperishable, immortal, impenetrable, non-corporeal, eternal as well as non-eternal, infinite but also finite, and dynamic in nature. It is to be observed here that there is the sameness of Jama Atmatattya (Principle of Soul) all along the course of its development. The tradition of Jina Parsyanatha and Jina Mahavira regarding Soul is continuing up to the present day, but the concept of Soul has changed to some extent, as is evidenced in the evolution of the doctrine "Tajjivam tacchariram" and that of the theory "Tam jivam tam sariram". In the early period the common people had simple thoughts and views; "That which is Jiva (Soul) is śarira (body)." Following this conception Carvaka maintains that Jiva (conscious being) and sarira (body) do not exist after death, for he did not accept the doctrine of rebirth. But the Jamas admit soul as distinct from body and the theory of rebirth hence they also accept both gross and fine bodies. As a result, they conceive the idea of the fine body (Karmanasarira) from the doctrine of rebirth of Jiva and accept the gross body, together with soul, from the conception of the prthivikaya (earthbody) up to the vanasratikā a (plant-body) and trasakāvika (body of mobile being). But later on it is found that body and soul of worldly beings ( samsārinah ) are nondifferent 56 Gradually the concept of Jivatma and Paramatma also was accepted by them. Consequently, they admit the degree (or difference = taratamva) of the mind of the one-sensed being In the current of thought of men there took place the 102 J C Sikdar

birth of meditation as a result of which the fourteen stages of spiritual development (guņasthāna) was considered for the spiritual attainment, for when they accepted rebirth, then there arose the question of karnakānāda (action), pāpa (demerit or vice) and puŋya (merit or virtue), svarga (heaven) and naraka (hell), austerity and meditation on Soul

## The Jaina view and the Samkhya-Yoga conception of the nature of Soul

The study of the Sāmkhya-Yoga system of thought reveals that like Jaina Philosophy it accepts each individual soul endowed with beginningless and endless inherent consciousness. 57 It admits the existence of infinite souls (i.e. plurality of souls) by conceiving soul as distinct due to the difference of body. That is to say, "The plurality of the spirits is established, because birth, death and organs are allotted separately, because there is no activity at one time, and because there are different modifications of the three attributes ""."

The Jama and Samkhya-Yoga systems differ on the point that the latter does not admit Soul's capacity of contraction and expansion as being equal to the extent of the body or parinamitya (changeability) in consciousness from the point of view of substance as maintained by the former, but both of them accept the reality of consciousness (cetana-tuttva) as unchangeable permanent (kujastha-tutya), eternal and all-pervading. The Samkhva-Yoga philosophy does not conceive any kind of guna (quality or attribute) or possibility of dharma (characteristic or change in Jivatattya (Sentient Principle) because of non-acceptance of kartriva-bhokti tya (doership and enjoyership) and gunagum-bhava (relation of attribute and substratum of attribute), or diarmadiarmi-bliava (relation of characteristic and possessor of characteristic), just as the dociship and enjoyership in Soul, the decrease and increase or change in Qualities (gunas) as purity and impurity in it are found in the Jaina tradition. The Samkhya says: "And from that contrast it follows that the spirit is endowed with the characteristics of witnessing, isolation, indifference perception, and mactivity. Therefore, the non-intelligent linga becomes as it intelligent on account of its contact with that (spirit). And although the activity belongs to the Attributes, yet the indifferent (spirit) seems as if it were an agent".50

Jana metaphysics admits one material subtle body being formed around Soul, for it is regarded as the receiver of the impression of all kama-pudgalas (karmio matters) fallen on it as a result of auspicious or inauspicious mental effort or apprehension (adhyavasāya). That material body (kāmapa-ŝarira) becomes the container or the medium (material agency) of Soul from one birth to another. In the Sămkhya-Yoga system, inspite of having accepted Soul or consciousness itself as unchangeable or immutuble (apartāāni), indifferent spectator (alpta), devoid of

doership and all-pervading, the conception of each individual subtle body (*Ilhigašarira*) per self (puruşa) has been made to the cause of its rebirth. That subtle body itself only is the doer and enjoyer, the substratum of qualities, such as. knowledge and ignorance, merit and demerit, etc., like the soul of Jaina Philosophy, and it is having change as its docrease and is endowed with the capacity of contraction and expansion just as the Soul of the Jaina system possesses. In short it can be said that except the inherent capacity of consciousness, all those whatever characteristics (dharmas), quality (guqa) or modification (paripāma) are existent in the Soul of Jaina metaphysics are accepted in the intellect (buddhiatere) or subtle body (lifigaŝarira), formed primevally, unimpeded, permanent, composed of intellect and the rest down to the subtle elements incapable of enlowment, migrates and is endowed with disposition. The

According to Jaina Philosophy, Soul, though non-corporeal in its natural state, can become 'corporeal' in actuality by the non-different relation (1ādātmya-yoga) of the Corporeal Kamfue lody, while the Sentient Principle (cetama-tattwa) of the Sänkhya-Yoga is accepted to so much extreme point of view that no impression (reflection) of the non-living substance or of corporeal subtle physical matter, which always exists in its contact, falls on it, but the reflection of Puruşa (Self) on the tran-parent intellect (budāhi-tattva) and that of the characteristic existing in the intellect (budāhigata-dharma) on Puruşa (Self) are admitted by this system of thought because of their mutual relation of nearness (sāmīdāhya), it is only supposed to be unreal and phenomenal for this reason. As for example, just as there does not take place any real shadow or impression of Puruşa (Self) on the intellect (budāhi-tattva) and vice versa should be regarded al "Therefore, not only (spirit) is bound or liberated, nor (does any) migrate. It is the Nature, abiding in manifold forms that migrates or is bound or liberated."

The Jaina metaphysics accepts such capacities like knowledge, energy, selfawareness, etc, while the Sämkhya-Yoga regards them as existing in the subtle body like intellect (buddhi-tattva), but not a: inherent in the self (cetana-tattva) \*\*3

In the Jaina system of thought, even though there being the capacity of each individual soul as equal, its manifestation is accepted according to the effort (puruşārtha) and cause (mmitta) Similarly, in the Sāmkhya-Yoga the subtle body or the intellect is regarded as the cause. That is, although all the intellects are having equal capacity in the natural form, still again, their manifestation is conditional upon the strength of distinction between body and Soul, effort and other cause.\*4

# The Jaina-Samkhya Views and the Nyaya-Vaisesika Conception of the Nature of Soul

Like the Sārikhya-Yoga Philosophy, the Nyāya-Vaiseşika conceives beginningless and endless, infinite soul-substances as distinct by the difference of body, \*but having not accepted Soul as intermediate dimension (madhyana parlmāpa) like the Jaina

metaphysics, this system admits it as all-pervasive just as the Sārhkhya-Yoga regards it.<sup>6</sup> The Nyāya-Vajāesika, having denied the idea of medhyama-parimāpa or contraction and expansion of Soul, accepts it as unchangeable permanent (kiṭastha-nitya)<sup>6</sup>? from the point of view of substance like the Sārhkhya-Yoga, otherwise in that case it would have been non-ternal. Nevertheless, the Nyāya-Vaiseşika agrees with Jaina Philosophy in regard to the relation of quality and substance (guṇa-guṇi or dharma-dharmi) having fallen apart from the Sārhkhya-Yoga system in this respect, which accepts cetana (Self) as partless and devoid of any kind of quality (guṇa) or characteristic (dharma). It accepts Soul as the substratum of many qualities.<sup>68</sup> In spite of there being its agreement with Jaina metaphysics in this respect, the Nyāya-Vaisesika appears to differ from the Former in other respects.

The Jaina Philosophy, having accepted inseparable capacities like inheient eternal consciousness, bliss, energy, etc in soul, admits their ever newer modes at every moment, whereas the Nyāva-Valisēsaka system does not admit such inseparable inherent eternal capacities like consciousness (cetanā), etc in the Soul-Substance, nevertheless, it accepts knowledge, bliss, pain, desire, hatred, effort, merit, and demerit, etc. as the qualities possessed by Soul-Substance,

The existence of these qualities continues up to the relation (i. e existence) of the body and they are produced and destroyed 70 These nine qualities of the Soul-Substance, namely intelligence, bliss and others conceived by the Nyāya-Vaiśesika are of the status of the modes of the inherent capacity of Soul as formulated in Jaina Philosophy. Neverthe'ess, the basic difference between these two systems is that, according to the latter, the pare mode or transformation of the capacities. like inherent consciousness (or sentiency) bliss, energy, etc. in the Soul-Substance or the continuous whole of their modes in it is taking place even in such state of its liberation when released from the body (vuleha-muktāvasthā) also, though there may not be the physical relation, connection or activity (sarīra-voga), whereas from the Nyāva-Vaisesika point of view there is no possibility of any such pure or impure, momentary or permanent qualities like intelligence (buddhi), etc., in the Soul-Substance at the state of liberation from the body or the separation from the body, 71 because this philosophy does not accept the capacities like inherent consciousness, etc., in it like Jaina metaphysics. Here, though the Nyaya-Vaisesika Philosophy agrees with the Sāmkhya-Yoga on one point, it differs from the latter on the others

The Sāmkhya-Yoga system accepts the Self as absolutely partless (ntramba) and unchangeable, permanent in itself (kāṇatha-nitya) and iself-manifested consciousness (wayam-prakāāa-cetana-rāpa) Hennee, just as this philosophy regards it is devoid of any kind of relation of qualities like buddhi (intelligence), etc. in the worldly condition, so it is in the liberated state, whereas the Nyāya-Yaufsṣika philosophy does not accept Soul as natural consciousness; nevertheless, it conceives Soul as endowed with the qualities like buddhi (intelligence), etc. in the physical condition. But at the time of

liberation, because of there being the absence of such qualities in it, Soul becomes devoid of qualities (nigraya) in one respect just like the Self (Purusa) of the Sämkhya-Yoga. That is to say, in the liberated condition 12 Soul, having been bereft of qualities with the marks of origination and destruction by all means, becomes attributeless substance like the Self (Purusa) of the Sämkhya-Yoga. Similarly, according to the Nyāya-Vasieṣika philosophy, the liberated Soul becomes ākāsā-kaļpa. But between these two systems, the difference is this much only that ākāša, being a non-corporeal even, is accepted as material (bhautika), 12 while Soul is non-corporeal and non-material. There is no iots of difference between the emancipated soul and ākāša (space or ether) from the point of view of the absence of inherent consciousness and the qualities like buddhi (intelligence), etc., or of their modes. Ākāša is one single whole, while the liberated Soul is infinite in number. This numerical difference comes into thought.

The Nyāya-Vaiśesika system has the remarkable similarity and dissimilarity with the Jaina and Sārikhya-Yoga Philosophies in regard to many other aspects of the nature of Soul. Jaina metaphysics accepts the natural doership and enjoyership in Soul, so do the Nyāya-Vaiśeşika admit such capacities in it. But the doership and enjoyership of Soul of the former system continue even in its perfect liberated condition, while such is not the case with the latter. <sup>74</sup> So long there is the body, the origination and destruction of the qualities like knowledge (or intelligence), desire, etc., take place in Soul, there exist the doership and enjoyership in it up to the end? <sup>75</sup>, but there does not remain any trace of them in its liberated state. Similarly, Soul as conceived in the Nyāya-Vaiseṣika becomes identical with the Self (Puruṣa) of the Sāńkhya-Yoga in its liberated condition.

different kind. It accepts the Soul-Substance as unchange-lable permanent (kūjashen kind) in accepts the Soul-Substance as unchange-lable permanent (kūjashen kind). The hence the doership and enjoyership of any kind can not be explused to take place in it directly. For this reason, this philosophy brings about such doership and enjoyership in it by accepting the origination and destruction of the qualities in it. It says: "When there is the inherence of the qualities like knowledge, desire, effort, etc., in the soul, then it is the doer and enjoyer." But in the absence of these qualities by all means in the liberated condition of Soul, there does not exist any perceptible or conceivable doership and enjoyership in it. Nevertheless, such usage was made from the point of view of the past.

Like the Jama system the Nyāya-Vaisoika, even having accepted the doership and enjoyership of Soul, can explain its kūṭastha-mtyatā (unchangeable permanence), for, according to its views, the qualities like knowledge, etc. are by all means distinct from it (Soul-Substance). Therefore, there take place origination and destruction of its qualities, even then this system brings about its absolute permanence conceived by its own theory because of the view of distinction of the quality and its substratum. The Sāmkhya tradition does not accept the evistence of any kind of qualities in the Self for explaining its absolute permanence. And there where comes up the question of change

or another state brought about by the relation of another one, it is done or devised by this system analogically or imaginatively. Whereas the Nyága-Vaisejáns explains the absolute permanence of Soul by another method. It has admitted the qualities as inherent in the Soul-Substance; even though they are subject to origination and destruction, still this system has denied any kind of real change in the substratum-substance, taking place due to them. Its argument is this that the quality is by all means different from the substratum-substance, hence its origination and destruction are neither the origination and destruction nor another state of the Soul-Substance. In this way the Sankhya-Yoga and Nyãya-Vaisesika systems propounded the theory of the unchangable permanence of the real entity—Soul in their respective manners, but the basic current of the doctrine of absolute permanence in regard to it is preserved as one and the same in these two traditions.

Like the Jaina Philosophy, the Nyāya-Vaišeşika accepts this view also that samkāra (impression or force of the past action) of a being falls on the Soul-Substance because of the auspicious and inauspicious or pure and impure actions of an individual being, but as the Jaina system explains the fine material body (kārmana-šarira) having the reflection or shadow (chāyā) of that samskāra (impression or force) the Nyāya-Sidsijkia does not do so, nevertheless, it had to conceive something because of its accepting the doctrine of rebirth of Soul. In accordance with this view it admits that Soul cannot go and come on account of its being all pervasive, but one atomic mind?" (or atom-like mind) is associated with each soul, it goes by moving to the place of taking up another body on the destruction of one body (ie the previous body). This change of place by the mind is the rebirth of Soul According to the Jaina Philosophy, Soul itself goes to another place of its rebirth along with its subtle material body (kārmang-šarira), while the Nyāya-Vaišeşika maintains that the meaning of rebirth is not the change of place of Soul, but the change of place of the mind.

Here the process of determining reburth of the Sānikhya-Yoga system compares well with that of the Nyāya-Vasáṣṣika, for the former conceives that the intellect (budāki) or the subtle body (linga-ŝarira) which is the substratum of the qualities like merit and demerit, etc., and which being madhyama-parimāṇa (intermediate dimension) is also motive at the time of death; it goes from one place to another by giving up the gross body, "8 while the Nyāya-Vasáṣika, having accepted eternal atom-like mind as motive, but not such subtle body of the Sāmkhya-Yoga, has accounted for the process of rebirth of Soul. According to Jaina metaphysics, Soul has been admitted as making movement with the subtle karmie body for rebirth, but there is no place for capacity of making any kind of motion in Soul conceived in the Sānikhya-Yoga and Nyāya-Vasáṣika systems of thought. They maintain that the rebirth of Soul means the going and coming of its upādīk (attribute).

Like the Jaina Philosophy, the Nyāya-Vasseşika admits the real elevation or rise and fall of Soul according to the dimension-magnitude of knowledge, belief (right attitude) and energy, i. e. effort or purity-impurity of human effort in it. but not like the Samhkya-Yoga tradition, as supposed by the relation of the attributive subtle body. <sup>70</sup>

### The Nature of Soul: Buddhist View

In order to deal with the nature of Soul in the Buddhist Philosophy, it is to be noted that the central idea of Lord Buddha that he could not perceive the permanence of any entity or substance made a tremendous influence on the later entire retinue of his followers. So, one undivided theory in regard to the nature of Soul did not remain fixed in the Buddhist Nikäyas as it happend in the case of the Jaina, Sāmkhya-Yoga, and Nyāwa-Vaiseskas, systems of thought.

In the history of the Buddhist Philosophy or the Buddhist determination of reality in regard to the nature of Soul there are found five divisions: (1) Pudgalanairūtmyavāda, (2) Pudgalāstivāda, (3) Traikālika-dharmavāda and Vartamānadharmavada, (4) Dharma-nairatmya or Nuhsvabhava or Sunyavada, and (5) The l yñanavada. " The Pali Pitaka says in one voice that the reality whose determination the other thinkers make in the torm of Soul is like the momentary combination of mutually undivided feelings, ideas, volitions and other faculties and pure sensation or general consciousness \*1 That is to say, there is no Soul apart from feelings, ideas, volitions, etc 32 I he Buddhists make mention of it by the term 'nama'. In the Upanisads 88 the words 'nama-rupa' appear jointly and also a reference is there that any fundamental reality manifests itself in the nature of name (name) and rupa (form). Lord Buddha did not accept any such different fundamental reality from which there may be the maniiestation of nama, but he admitted 'nama' as an independent reality like the rupa; and this reality also is beginningless and endless because of being first indicated as aggregate (samghata-rupa) and bound in issues (santatibaddha). Prof. Vidhusekhara Bhattacharya this way explains the point. 'By name 'nāma' we understand primarily the mind (citta, vijnāna, manas (consciousness) and secondarily the mentals (caltasika dharmas), i. e teeling, perception, and the co-effects of consciousness (vedanā, samjīta, samskara). As the mind with the mentals 'inclines' (namati) towards its objects, it is called nama".84 It can be observed in the evidence of the Pitaka that the stream of the aggregate of feelings, ideas, volitions and other faculties and consciousness is continuously flowing.

This theory is known as Pudgala-nairātmyavāda because of there being no place of the permanent reality of the Soul-Substance (Pudgala dravya) in this consciousness—centred current. But on the other side, there were four groups of the Buddhist order and many of the advocates of the doctrine of eternal Soul. When there might have begun the charge of Soullessness (nairātmya) from their quarters (four groups of the Buddhist order) and some people holding the view of the doctrine of eternality of Soul, might have joined the Buddhist order, then they again established the doctrine of Soul in their own manner. This doctrine is met with 1s the Kathāratthu, the Tattyasathgraha

108 J. C Sikdar

etc., as the opponent of the Ekadešiya Buddhists.\*8 It is stated in the Tativasaingraha that "some people who regard themselves as Bauddhas describe the soul by the name of 'Pudgala' and declare it to be neither the same as, nor different from the Skandha, thought-phases.\*\* That is the Vätisputriyas postulate the soul under the pretended name of 'Pudgala' which cannot be said to be either 'the same as' or 'different from' the 'thought-phases'. These Samonitiyas or Vätisputriyas said that there is Pudgala (personality) or Jiva-dravya (Soul-Substance) in a real sense, but when they were asked what is the existential form (astiva rāpa) as such, then they made denal of it. In this way, it is true that the doctrine of Pudgalästi came up itself within the Buddhist Order. But it could not adjust itself with the basic central point of view of Buddha, at last its name died out consequently

The doctrine of Pudgala-nairātniya was developing in many forms. The main thought was how could it stand before the advocates of the doctrine of cternal Soul and how could the account for rebirth and bondage, liberation, etc., be made in a comprehensive manner, besides giving reply to the charges of the opponents against it. Out of this thought there emerged Sarvastivada (the doctrine of the traikalika existence of all entities). The advocates of this doctrine made the application of 'namatattva' (the Principle of consciousness) by the word 'citta' also, and determined this citta (the aggregates of feelings, ideas, volitions and other faculties and pure sensation or consciousness) by dividing it into many co-born new comers (i. e co-effects or issues) and common and uncommon elements. This doctrine of Sarvastivadins made the subtlest analysis of citta (mind) and of its various conditions or caitasikas (mental faculties), but in spite of adhering to its own fundamental doctrine of momentariness, it established the traikalikata (the existence of three points of time) of each individual citta (mind) and caitasika (mental facu ty) in its own manner by admitting the past and future times.87 For example, "on the ground of the gold continuing to be the same, when it comes to be regarded as something permanent to some Buddhists like Dharmatrata and others, (they) hold (on the basis of this) that the thing (by itself permanent) passes through diverse states,"5 8

In the face of this view there began again an opposition to this doctrine of the Sarvästivädins that Buddha was only the advocate of the doctrine of momentariness of entities and the present time, then how could the theory of the three points of time (traikālikatā) be reconciled with that view of the Master? The admission of the existence of three points of time was only the entrance of doctrine of eternality through the back door. Out of this thought there emerged the doctrine of Sautrāntikas. It maintained the postulation of the entire developed structure of elements of citta-caitasikas (mind and mental flaculties) but freed these elements (dharmas) by all means Toron the fold of the traikālika existence and established its view of only present existence.\*

Thus, there went on a strong mutual dispute among the Buddhist in regard to Reality. Some established the doctrine of Sat (Existence); others founded an entirely

opposite doctrue of Asat (Non-Existence); some did both; some established the theory of anubhava (experience or realization). Similarly, many groups, holding Reality as permanent, non-permanent, non-bermanent, both (permanent and non-permanent), not-both and one, many, both (one and many), not-both, etc., were continuing. It appeared to Nigārjuna that it was not proper to fall in the line of these groups in accordance with the middle path of Buddha. This thought led him to the direction of Reality (tativa) which was free from these catuskotis (groups or points of disputation). On And consequently he established Šūnyavāda (the doctrine of essencelessness or voidness of all appearances) out of this deliberation 'Šūnya' means thatma-natīmmya or nihsvabhāvatā It was not the middle path to be bound in any Dharmin (substratum) or Dharma (element) and in this or that side. That which is Transcendental Reality is free from points of disputation or groups (catuskoṭu) and is only apprehensible by knowledge for this reason, even while determining Šūnyavāda, he maintained madhyamapratipadā or the doctrine of spiritual elevation also.

After this came at last the Yogacara school to which it appeared as such that Sunvayada did not make a determination of any Reality by bhavatmaka (thoughtful or emotional) or methodical way. Consequently, nama-tattya of Buddha, which centred on consciousness, also became as void (sunvavat) in the views of the people. Certainly, such a thought led the Youacarins to the side of the doctrine of consciousness. They established nama, citta, cetana, or atma (mind, consciousness or soul), whatever one calls them, as the only vullant (consciousness or beginningless root ideas or instinct of mind). The speciality of this theory from the first four doctrines as discussed above is this that the early Buddhists, having accepted the actual existence of the external matter apprehentied by pure sensation or the senses (vuñānabāhva-indrivaerāhva-bhūtubhautika-tuttra), used to think on the proplem, while the Viiñanavädins-old and new, did not admit the separate existence of such external matters and said that the corporeal reality (murtatativa) which the Buddhist and other than the Buddhists called 'Rupa' (Matter) is one aspect of nature of consciousness itself (viñana) only, but it appears to be different from consciousness due to ignorance (avid) a) desire (vasana) and hypocrisy (sanivett). In this way the Buddhist tradition regarding the nature of Soul at last became established in the Vijinanavada of the Yogacara School, after having crossed many stages, and Dharmakirti, Santaraksita, and Kamalasila made successful attempts to make it comprehensible by the intellect.91

Whatever branch of the Buddhist Philosophy may be the real distinction of the issues of citta (Citta-samāna) of its own doctrine or of Jiva (Soul) by the difference of body is desirable to it The Vijfānāndvatavādins, who did not accept anything other than consciousness as real, also followed the postulation of the distinction of Soul by the difference body," having accepted the real mutual distinction of the issues of consciousness. This postulation was one general characteristic of the Sramanic tradition.

In regard to the dimension of Citta, Vijdāna-santati or Jiva, the Buddhist tradition did not bring forward any real thought by which it can certainly be said in this 1 C Sikdar

way that it is anunadin (the advocate of the atomic dimension of soul) or deha-parlmāparādin (the advocate of the doctrine of the dimension of Soul up to the extent of body). Nevertheless, it is stated in some places in the Buddhist works that 'Hadayavatthu' (heart-entity) is the seat of substratum of Citta or Vijiāna. From this fact it can be said that, though the Buddhists might not have made any genuine consideration of Citta or Jivatativa from the point of view of dimension, they still might have accepted the impact of consciousness in the form of feelings. Ike pleasure, pain, etc., perva-

It appears that, as the systems of thought like the Jama, Sāṁkhya-Yoga, etc., admit the subtle body, moving from one place of birth to another, in order to explain the process of rebirth in their respective manners, so too the Buddhists might have accepted a similar process from the beginning. If anybody, having died, is just to be reborned at another place, then a Gandharva 's waits up to seven days for a favourable occasion. On the basis of the conception of Gandharva, the discussion on the antarabhava-sariar (the body of intermediate stage of life) has been made by the Buddhists, and the view was supported by Vasubandhu and others "While Buddhighosa explained the utpatit (production or birth) of pratisandhi by giving some example without accepting any such antara-bhava-saria-"

### The Upanisadic view on the Nature of Soul

110

ding the whole hody

In regard to the nature of Soul and of the Brahman difference of conception and of thought is noticable in different early Upanisads and several times at different places of the same Upanisid. It can then be said that the voice of the entire Upanisads is not one and the same in this respect. For this reason, many separate developments of thought on the nature of Soul went on from the very start among the thinkers holding the basis of the concept of Soul in the Upanisads. Out of these developments Vädaräyana composed the Brahmasitira for the establishment of his own cherished views and mentioned also some other views which previously were current. Many commentaries were being written on it, and the bud of thought, which was in existence from the beginning, blossomed forth in the form of further explanations but these early commentaries today are not found just as they originally were

As soon as Ācārya Śankara wrote a commentary on the Brahmasūtra, etc., and established the doctrine of Māyā (Illusion), a reaction started again. The thinkers to whom this Māyāvāda was not acceptable wrote commentaries on the Brahmasūtra by opposing this doctrine, having followed the path of any one of the previous teachers. There is more or less mutual difference of views in their thoughts; some difference of views is found in the application of definition and example: Even then all of them are agreed upon one point that Śańkara, says that such Soul has only the illusory (māyika) experience, not real, for it is also real, and this Soul having the real existence is also distinct by the difference of body and permanent.

Every Ācārya like Śańkara and others took mainly the basis of the Upanişads in support of his views and produced one and the same reading in different places in different manners. Like this many diverse development of thoughts are found in the Upanişads but it can be said by making their classification that the first is the party of Ācārya Śańkara, the second is that of Madhva, and all the remaining Ācāryas are in the third group.

Sankara, not concending that there is any really real existence except Brahman, explains the multiplicity of individual souls as experienced in practical life in terms of Māyā (Illusion) or Avidyāskti (power of Nescience). This power also is not independent of the Brahman. Hence, according to his view, the mutual distinction between Soul and Brahman. is not real\*\* (rātivika). Madhva maintained an opposite view to that of Ācārya Śańkara in regard to Soul by asserting that it is not imaginary but is real, and it is also distinct from the Brahman. In this way the view of Madhva finds place in the doctrine of infinite eternal Souls.\*\* Bhāskara\*\* and all other Ācāryas actually accept Soul, but as a modification, an effect or a part of the Brahman. The modification, effect or part, however, may be due to the power of the Brahman, but they are not at all illusory. Thus, the development on the concept of Soul went on progressing in the thinking of different Ācāryas

The current of the Vedantic thought regarding the concept of Soul has continued in the traditions of aming at Monism, namely, Kevalädvaita (Absolute Monism), Satyopādhi-advanta, Viśrstādvanta, Dvaitādvaita, Avibhāgādvaita, Šuddhādvanta and Acntabhedābheda, and it is also finding support in the form of Dvaitavāda (Dualism).

Soul is nothing independent of the Brahman. (It is nothing at all). Hence. according to Sankara, the (multiplicity of) individual Souls and their mutual difference are both unreal. Sankara, admitting the Brahman to be the only real Reality. explains the multiplicity of individual souls as also the multiplicity (i. e. the multiplicity exhibited in) the world in terms of Māyā (Illusion) Hence, according to his view, individual soul is not independent and real entity. It is rather a mere appearance of the really real Brahman, an appearance due to the association of Maya. Avidva (Nescience) or Antahkarana (internal organ). Even this appearance ceases to be there with the individual soul's realization of its own identity with the Brahman Absolute Monism has to make a possibility of mutual distinction of individual souls just as it has to make a possibility of the relation of Soul with the Brahman because of there being only pure and undivided consciousness as its objective Besides this. it has to determine the transmigration of Soul from body to body in order to effect rebirth. At the root, when there is only one transcendental reality and many kinds of distinction are to be made, then its only way is left to take the support of Maya or Avidvā

112 J. C. Sikdar

The disciples of Ācārya Śańkara and his commentators conceived many ideas about the nature of Soul; they appear to be contradictory to one another many a times. Some of their conceptions are given below:—

Pratibimbavāda:—Soul is conceived by some Ācāryas like Vidyāranya Svāmi and others in their respective manners as the reflection of the Brahman. Some accept such reflection as existing in (or deriving from) ignos ance (andyāgata); some admit is as existing in the internal sense-organ or the mind-substance (antaḥkaraṇagata), the third one regards it as existing in non-intelligence (ajāānagata). Thus, Pratibimbavāda (Doctrine of the reflection of the Brahman) has been supported in different forms 100

Avacchedavāda:—Some Ācāryas, having put the word 'Avaccheda' in place of 'Pratibimba' say that the Brahman reflected an the antahkaraņa (internal senseorgan or mind-substance), etc., is not Soul but the Brahman narrowed or conditioned by the limitations of the antahkaraṇa (antahkaraṇāvacchinna-Brahman) only is the nature (svarūpa) of Soul.\(^{10})1

Brahmajivavada:—This doctrine maintains that Soul is neither the reflection (pratibimba) of the Brahman or its limited condition (anacheda), but the unmodified Brahman itself is respectively Soul due to the cause of the spiritual ignorance as well as the Brahman because of the knowledge of spiritual truth. 1012 Thus, these three views are mainly prevalent among the Kevaladvaitavadins in regard to the nature of Soul.

According to Bhāskara, the Brahman transforms Itself into Soul like the universe by Its various kinds of powers

So Soul is the modification of the Brahman and is endowed with activity, i.e. it is true because of being born of satyopādhī (limitation or condition of truth) 108

Even though the Brahman is one, still Its modifications may be many; there is no contradiction between oneness and manifoldness or multiplicity. 104 Just as one and the same sea is perceived as many in the form of waves, so is Soul the part and modification of the Brahman and there is the real existence of it insofar as it exists in association with ignorance, desires, and actions. 105

On the cessation of ignorance this Soul, which is atomic in nature, realises oneness or identity with the Brahman.

Rāmānuja, the advocate of Visisṭādvaitavāda (qualified Monism), having conceived Soul, like the universe as the unmanifest body of the Brahman at the root, explains that unmanifest to be the manifest Soul and manifest prapafica in succession. All these that the unmanifest power of consciousness (cit iakti) attains the form of the manifest soul and acts also, happen due to the cause of Parabrahma Nārāyaṇa¹oe who exists in both fine and gross, inanimate and animate substances by pervading them. "The Self is often called jīñana, or consciousness, because of the fact that it is self-revealing as consciousness\*10° As the individual souls and the inanimate

creation are parts of the Brahman, "so their identity (abheda) with Brahman", becomes primary as their difference (bheda), inasmuch as the substance may be considered to be different from its attributes." 108

As Dvaitādvaitavādin (advocate of the doctrine of the Absolute as unity in difference), Nimbārka accepts the modification of Parabrahman in the form of infinite souls, even though he regards Parabrahman as non-different essence or nature (abhimasva-rūpa). "Just as the life force or prāpa manifests itself into various kinds of constive and cognative sense-functions, yet keeps its own independence, integrity and difference from them, so the Brahman also manifests itself through the numberless spirits and matter without losing itself in them." 109 These souls are not imposed (āropita), as the Brahman is at once one with and different from the souls,

According to the doctrine of Avibhāgādvaita of Vijāānabhikṣu, Puruṣī (Self) is beginningless and independent like Prakṛti, even then it cannot exist as separate or distinguishable from the Brahman 110 All souls exists as undivided with lt and are regulated by its power. 111

Vallabha, the Śuddhādvaitavādın, says that like the Universe, Soul too is the real modification of the Brahman. It has manifested Itself by Its own will with the preponderance of the elements of being, consciousness, and bliss (saccidānanda) in Its three forms as matter, soul, and the Brahman. In spite of such modification born of Its will, It exists only as unmodified and pure 112

According to Śri Caitanya also, the Brahman manifests Itself as infinite souls by virtue of Its Jivaśaku (the power represented by the pure selves). The relation of these souls with the Brahman is bhedābheda (tdentity-cum-difference), 113 but it is unthinkable (acintaniya), for the Brahman exists one with Itself and yet produces the universe through Its own unthinkable, indeterminable, and inscrutable power, 114

All the doctrines from that of Shāskara to that of Cattanya mantain that Soul is atomic in nature and size; it becomes liberated, when there takes place the destruction of ignorance by knowledge, devotion, etc. In the liberated condution it realizes identity or oneness with the Brahman, i.e. Its true nature, in one or other form. 116 All the Acaryas, having advocated aquifva (atomic soul) makes the tenability of rebirth of Soul brought about by the subtle body.

Madhva, even though being a Vedäntin, does not take recourse to any kind of Monism or non-difference (identity). On the basis of Upanisads and other works he establishes a theory that Soul is atomic (apu) and infinite, but because of being independent and eternal, it is neither the modification of Parabrahman, nor Its effect, nor its part. When Soul becomes free of ignorance at realizes the lordship of the Brahman or Visnu. 116

A critical study of the nature of Soul as conceived by the Indian systems of thought reveals that the Jaina conception of Soul appeals to the common sense, besides its metaphysical value. Its importance lies in the fact that it reflects the doctrine of animism by admitting six kiyajivas pervaded by Soul, namely prthivikäya-jiva (earth-bodied being), apkäya-jiva (water-bodied being), tejakäya-jiva (fire-bodied being), väyukäya-jiva (air-bodied being), vansyatikäya-jiva (plant-bodied being) and trasakäya-jiva (mobile being), at hature

#### References

- 1 Bharatiyatattyavidya, p 80
- 2. Ibid
- 3 VP., 34 12-24, 702-715, also Gommațasāra, "Jivakānda"
- 4. VP., 202, 664
- Kecit Saugatammanyā apyātmānam pracakşate pudgalavyapadešena tattvānyatvādivarintaml—Tattvavamgraha, 336
- 6 VP. 8. 10. 361.
- 7 Pūranād-galanācca śarirādinām pudgalāh /". Ibid., 20 2 664 (comm).
- 8. Jive tāva nivamā jīve jivevi nivamā jīve |" Ibid , 6 10 256
- 9. Jivati tāva niyamā jive, jīve puna siya jivai siya no jivai /" Ibid , 6 10 256.
- 10 This date is recently arrived by M A Dhaky Cf His paper in this volume Earlier conceded date was early centuries of Christian Era
- 12. "Avanne jāva arūvi jive sāsae avatthie logadavve !", VP. 2 10. 118
- 13. Ibid 2 10 118.
- 14. Nityāvasthītānyarūpāni /", TS, V. 4.
- 15 Jįvadavva Govama! no samkhejja no asamkhejja anamta /", VP, 25,2720.
- 16 VP, 20 1 661, "Sa amte jive anamte jive/". Ibid, 2 1 91
- "Asam\hijjā dhammatthtkāyapaesā .... jıvatthi\avapoggalatthikāyāvi evam ceva |", Ibid. 2. 10 119; Sthānānga, 4.3. 334, see also Tattvārthasāra, 3.19; TS., V. 8.
- "Pradešasamhāravisargābhyām pradipavat /", TS, V. 16, See also, Tattvārthasāra, 3, 14
- 19 "Nāṇam ca daṃsaṇam ceva carittam ca tavo tahā / Viriyam uvayoga ya eyam jivassa lakkhaṇam //"

-Uttarādhvayana-Sūtra, 28,11.

- "Jive nam savirie sapurisakkāraparakkame āyabhāvenam Jivabhāvam uvadamseti p", VP., 2.10 120, 13 4 481.
- 21. Ibid., 2, 10 120, 13.4,481
- 22. "Āyā siya nāņe siya annāņe nāņe puna niyamam āyā",

Ibid., 12.10.468.

- 23. "Āyā niyamarh darhsane damsanevi niyamarh āyā //", Ibid , 12 10.468
- 24. "Atthavihā āyā panņattā, tamjahā-daviyāyā kasāyāyā jogāyā,
- uvaogāyā nānāyā damsanāyā cārīttāyā virīyāyā /", -VP., 12.10 467
- 25. Ibid.
- 26 "Imdiyapāno ya tadhā balapāņo taha ya āupāņo ya | Ānappāņappāņo jivāņam homti pāņā te ||",
  - -Pravacanasāra, II. 54.

-Nivamasāra 18 (Chāvā)

- 27 "Vigrahagatau karmayogah /"-TS. II. 26
- 28 'Jive nam sayā samıyam eyate jāva tam tam bhāvam parinamai", —VP. 3.3 153
- 29. VP., 20 3 665
- "Sukhaduhkhativitamaranopagrahāsca IP".—TS. V 20.
- 31. "Kartā bhoktā ātmā pudgalakaramano bhavatı vyavahārāt /"
- 32. Sarvärthasiddhi, n 289.
- "Ganadhuravāda" (3). gāthā. 1638.
- 34 "No āyā bhāsā annā bhāsā...iūvi bhāsā no arūvi bhāsā acittā bhāsā ajivā bhāsā, jivāṇam bhāsā no ajivāṇam //", —VP., 13.7.493,
  - "No āyā maņe anne maņe, jahā bhāsā tahā maņe vi jāva ajīvāṇam maņe l",

    -VP., 13 7 493-4.
- "Āyūvi kāc annevi kāc...." 1 uvi vi kāc ai uvi vi kāc anuti vi kāc acittevi kāc acittevi kāc, jivcvi kāc ajivevi kāc jivānavi kāc ajivānavi kāc j", VP., 13 7 495.
- Püvvimpi käe, käijjamänevi käe käyasamayaviikkamtevi käe---püvvimpi käe bhijjai käijjamänevi käe bhijjai, käyasamayaviikkamete vi käe bhijjai/", VP, 13. 7. 495
- Evam khalu pāṇāivāe jāva miechādamsaņasalie vaṭṭamāṇassa sacceva jive sacceva jivāyā jāva aṇāgārovaogo vaṭṭamāṇassa sacceva jive sacceva jivāyā// lbid , 17 2 596.
- 38. "Parasparopagraho jiyanam/", TS, ch V 21.
- Sarvārthasiddhi, pp 289-90.
- "Asamkheyabhāgādışu jivānām /", "Pradeśasamhāravısargābhyām pradipavat /", TS., V. 15 16.
- 41. Hatthissa ya kunthussa ya evam same ceva jive /", VP, 7,8.294.
- 42. VP, 8 3. 325.
- 43. "Asamkhycyabhagadışu jıvanam /"-IS, V. 15,
  - "Anugurudehappamano' uvasamharappasappado cedā /",
    Dravvasameraha. 10.
- 44. GS, "Jivakānda", 583.
- 45. Samkarabhāsya on Brahmasūtra II, 2, 34.
- 46. VP, 12. 10. 467.
- 47. Ibid., 1, 9, 73.

- 48. Ibid., 8. 3. 325.
- "Na jäyate mṛyate vā kādācinnāyam bhūtvā bhavitā vā na bhūyaḥ /
  Ajo nityaḥ śāśvato'yam purāņo na hanyate hanyamāne śarire /|",
  Gitā. II 20.
- "Naınam chindantı sastrani naınam dahatı pavakan | na cainam kledayantyapo na soşayatı marutan ||", Ibid , II. 23
- "Acchedyo'ayamadāhyo'ayamakledyo 'asosya eva ca | Nityah sarvagatah sthānuracalo' ayam sanātanah | Gītā, II. 24
- 52. VP, 9. 33. 387
- 53 "Nityah sarvagatah sthanuracalo 'ayam sanatanah / Gita, II. 24
- 54 "Vāsāmši, jirnāni yathā vihāya navāni grināti naro'aparāni | Tathā śarirāni vihāya jirnānyanyāni samyāti navāni dehi ||", Ibid... 11 22.
- 15 VP., 2, 1, 91
- 56 "Atha matam—nāānasya samavāyıkāraņamātmā, na śariram, atastasya kāryatkadeśatā na yuktett, tacca na śarirātmanorekāntenāvibhāgāt' Samsārinah [",--Viśerāvašyakabhāsya p. 12.
- "Hetumadanıtyamavyāpı sakriyamanekamāśritam lingam / Sāvayavam paratantram vyaktam viparitamavyaktam //", SK., 10.
- "Jananamaranakaranānām pratiniyamādayugapatravriticšca | puruşabahutvam siddham traigunyaviparyayāccaiva ||", SK, 18
- "Tasmācca viparyāsāt siddham sākṣitvamasya puruṣasya / Kaivalyam mādhyasthyam draṣṭṭtvamakartṛbhāvaśca //", SK., 19.
- "Pürvotpannamasaktam nıyatam mahadādisükşmaparyantam/ Samsaratı nirupabhogam bhāvairadhivāsitam lingam//", SK., 40; See also the preface of Ganadharavāda, pp 12, 21.
- 61. "Tasmāt na badhyate nāpi mucyate nāpi samsarati kaścit | Samsarati badhyate mucyate ca nānāśrayā prakṛtih ||", SK, 62; "Citram yathāśrayamṛte sthāņvādibhyo yathā vinā chāyā | Tadvadvinā viscṣaih na tṣṭhati nīrāśrayam lingam ||", Ibid., 41.
- 62. Ibid, 62.
- 63. Ibid. 40
- "Puruşārthahetukamıdam nımıttanaimittikaprasangena | Prakţtervibhutvayogānnaţavadvyavatişihate lingarin ||" Ibid , 42
- 65. "Vyavasthāto nānā /", VS., 3.2.20; "Śāstrasāmarthyācca", Ibid., 3.2.21
- 66. "Vibhavānmahānākāšastathācātmā /", Ibid., 7.1.22.
- 67. "Anāšritatvanityatve cānyatrāvayavidravyebhyah /",

PPBha., "Dravyasādharmyaprakaraņa", Setu, p. 390.

- "Prāņāpānanimeşonmeşa jivanamanogatindriyāntaravikārāḥ s ukhaduḥkhecchādveşa prayatnāścātmano lingāni |", VS., 3.2.4, See also Atmaprakarana of PPBhā.
- "Tasya gunāḥ buddhisukhaduḥkhocchādveşaprayatnadharmādharmasamskārasamkhyāparimāṇapṛthaktvasamyogavibhāgāḥ |"
   PPBbā. Atmaprakarana: see also VS. 3.2.4.
- 70. PPBha., Atmaprakarana.
- "Tadatyantavimokso'apavargah/", NS, 1.1.22; NBhū, 1.1.22;
   Moksa means separation of or shedding off the karmanudaalas fee
- 'Moksa means separation of or shedding off the karmapudgalas from soul' 'Introduction to Ganadharavada'', p. 17.
- 72. VSU., 1. 1. 4.
- 73. PPRhä., Atmaprakarana, p. 30.
- 74. "Atthi avınāsadhammi kareı veu atthı nivvāṇam /
  Atthi ya mokkhovāo cha ssammattassa ṭhāṇam //"
  Sanmatıprakarana, 3.55. (Sanmati Tarka)
- 75. "Na kāryāśrayakartrvadhāt | Nyāyavārtika, 3. 1. 6;
  - "Vajkalyam pramapanam veti //", Ibid ; p. 509:
  - "Ekavınāśe dvitiyavināśānnaikatvam /
  - Vınāšāvināša lakṣaṇavıruddhadharmādhyāsānnānātvamityarthaḥ //",

    Ibid., 3, 1, 9., p. 510.
- Jiāna (1) cikirsāprayatnānām samavāyāh kartıtvam, sukhaduḥkhasamvitsamavāyo bhoktṛtvam, etattu na śarire, nımıttatvāt kartısariramucyate / — Nyāyavārtika, 3. 1. 6, p. 559; see Bhārativatattvaridvā. p. 87. Pandıt Sukhlali Sangahvi.
- 77. "Tadabhāvādanu manah /", VS., 7, 1, 23, VSU., 7, 12.
- 78. Bharatiyatattvavidya, pp. 81-90.
- 79. Ibid., p. 90.
- See Buddhıst Logic, Vol. I., pp. 3-14 and The Central Philosophy of Buddhısm p. 26, for the three Bhūmikās (introductions) of the Buddhıst Tattvajñāna (Epistemology), vide Bhūratiyatattvavidyā, p. 94.
- 81. Visuddhimagga, 4. 33;
  - see Samyuttanikāya, III. 16; Introduction to Ganadharavāda, pp. 82-87.
- 82. The Central Conception of Buddhism, p. 23, Prof. Stcherbatsky.
- Taddhedam tarhyavyākṛtamāsit | tannāmarūpābhyāmeva vyākriyata | |"
   Bṛhadāranyanaka Upanışad, 1.4.7;
  - see also Chandogyopanişad, VI, 2.2.3, VII, 14.1.
- 84. The Bastc Conception of Buddhism, pp. 87-88, Vidhusekhara Bhattacharya
- "Paudgalikasyāpı avyākṛtavastuvādinaḥ pudgalo api dravyato astiti /",
   Abhidharmadī pa. p. 258:
  - "Nagnātapakṣe prakṣeptavyāḥ /", Ibid., p. 257;

See also Tattvasaringraha, 336.

- Tattvasarhgraha, 336. Śāntaraksit, Gaekwad's Oriental Series No. XXX, XXXI, (Vols, I, II), 1926.
- 87. "Hemno anugamasāmyena sthiratvam manyate tadā /

Avasthābhedavānbhāvaḥ kasscidbauddhairapişyate //"

TS., 1786, p. 503,

"Sarvamasti pradešo' asti sarvam nāstiti cāparah /

Avyākṛtāstivādīti catvāro vādinah smṛtah //

-Abhidharmadīpa (AbdD), kā. 299, p. 257, Vimala Mitra

Ibid. (comm).

- 88. Tattvasamgraha, 1786 f.
- 89. See Abh. K., Ka. V. 24-6, vide The Central Conception of Buddhism, pp. 64-80.
- Mādhyamika Kārikāvṛti, pp. 16, 26 and 108 and 275, Kārikā 5.7 thereon SM., 17;

Mādhyamakakārikā, 5, 7. 8, vide Bhāratīyatattvavidyā, pp. 97-8,

"Vinā pramāņam paravanna sūnyah svapakşasiddheh padamašnuvita / Kupyet-kṛtānataḥ spṛśyate pramāṇamaho' sudṛṣṭam tvadasūyidṛṣṭam /;"
—Syādyādamañiari 17. p. 144.

- 91. Pramānavārtika, 2. 327 etc. TatS. 1965-1969 ff. pp. 550.82.
- 92 See Dharmakirti's Santānāntaraslddhi.
- 93. Dighanikāya, p. 206, 'Gandhabba'.
- Milindapañho supra, p. 46, No. 2; Ibid., p 142 (Ţippaṇa), p. 132;
   See the Tibetan books of the dead; vide Bharatīyatattvavidyā, pp 90f
- Tayıdam pakatena manussacutipatısandhıkkamena pakasayıssama / ', VM., 17 163, p. 389,
  - See Bharatiyatattvavıdya, pp. 90-99.
- "Cıt-svabhāva ātmā vişayi jadasvabhāvā buddhindriya-deha vişayā vişayāḥ/", Bhāmatı, vude BS., p. 231,

"Aham pratyaya-vışaya-kartıyyatirekena tat saksi sarva-bhütasthah sama ekah külastha nıtyah puruşa....sarvasyatma [" ŚBha., on BS., 1.1.4; All the Non-Sankarıte Vedäntıns agee in holding (1) that Śankara is wrong

when he says that an individual soul is an illusory (māyik), not real existence, for it is real and (ii) That individual souls are different in different bodies and (iii) that individual souls are eternal.

- 97. "Jiva Brahmaiva nāparaḥ /", Brahmastddhi, p. 9;
  - See also Bauddhadarsana and Vedanta, Dr. C. D. Sharma, p. 224.
- 98 Sarvadarsanasamgrahagata Pürnaprajñādarsana, p 55. 99 "Kāryarūpeņa nānātvamabhedah kāranātmanā /
  - Hemātmanā yathā abhedaḥ kuṇḍalyātmanā bhidā //"

Bhāskara on BS , p. 18.

"Brahmakāryatvāt prapaficasya / vastutvam Brahmaiva hi kāraņātmanā kāryātmanāvyavasthitamītyuktam /". Ibid.

- 100 Vedāntasiddhāntasūktimañjari, "Prathama pariccheda". 28-40.
- 101. "Ghaţasamvṛtamityādiśrutiyuktisamāśrayāt / Anye antahkaranenāvacchinnam jīvam babhāsire //".

Vedāntasiddhāntasūktimanjari, Prathama pariccheda, 41.

- 102. "Kaunteya iva rādheyo jivah svāvidyayā parah /
  - Nābhāso nāpyavacchinna ityāhurapara budhāḥ //", Ibid 1.42.
- 103 Bhāskarabhāṣya, II 1. 27; also 1.4.25
- 104. Abheda—dharmaśca bhedo yatbā mahodadherabhedah sa eva tarangā-dyātmanā vartamāno bheda ityucyate, na hi tarangādayah pāsānadişu dr.yante tasyava tāḥ śaktsyah śakti śaktimatośca ananyatvam anyatvam copalakyyate......tasmāt sarvam ekānekātmakam nātyantam abhinnam bhinnam vā [\*\*, lbud, 11 1 18.
- 105 Ibid, I. 421; vide H I Ph, Vol III, p 6, S. N Dasgupta.
- 106. See Rāmānuja's Bhāsva, XI, 3 40-41.
  - 107. Ibid . II III 29-39, vide H I Ph, Vol. III, p 160
- 108 Jivavata pṛthak siddhyanarha viśesaṇatvena acidvastuno Brahmāmśatvam; viśistavastvekadeśatvena abhedt-vyavahāro mukhyah, viśesaṇaiśeṣyayoḥ svarūpasvabhāva-bhedena-bheda-vyavahāro' api mukhyah /\*\*, Sri Bhāsva III 2 28, vide H. I. Pb. Vol III, p. 195.
- 109. H. I. Ph. Vol. III pp. 405 6, see also Śrinivāva's commentary on Nimbārka's Vedanta Pārijāta Saurabha on Brahmasūtra, I. i, 1-3, vide H. I. Ph., Vol. III, p. 406
- 110 "Bhedäbhedau vibhägāvibhāgarūpau kālabheden aviruddhau anvonyābhāvaśca jiva-brahmanor ātyantika eva/", Vijñānāmṛtabhāsya, I. 1, 2, vide H J. Ph., vol III p 461.
- 111. Ibid., 1. 1. 2, vide H I. Ph., vol. III, p. 459.
- 112. Sat Sandarbha, p. 254, vide H I Ph., Vol. IV, p 404
- 113 Ibid , p. 260, vide H. I. Ph., Vo! IV, p. 407
- 114. Ibid., p 675, vide H. I. Ph., Vol IV, p 428 Ibid., p 678, vide H. I. Ph., Vol IV, p. 429.
- 115. History of Indian Philosophy, Vol. IV . pp. 155-6.
- Nyāyasudhā on Anuvyākhyā, vide H I. Ph., Vol IV, p. 317, Brahmasūtra-bhās ya, l. 1. 1.

## 'NATAPUTTA' IN EARLY NIRGRANTHA LITERATURE

M. A Dhakv

The Pāli canon of the Buddhists refers to Jina Vardhamāna Mahāvira as 'Niggantha Nātaputta' (Ceylonese version) or 'Niggantha Nātaputta' (Burman version) The appelation 'Nătaputta' is after Vardhamāna's clan-nomen 'Nāta', Thāt; the prefixed term 'Niggantha' (Nirgrantha) alludes to the Śramanic Church of which he was the leader No scholar, however, seems to have investigated in depth as to the situation as it obtains in regard to this specific (clanic) appelation inside the literature of the Nirgranthas. The present paper addresses itself to explorine this particular aspect of inquiry.

The earlier texts of the Ardhamagadhi canon do contain clear as well as copious references to 'Nātaputta' (Jñātrputra, scion of the Jñātr clan). The broad temporal bracket of the relevant passages (or verses as the case may be) inside the different texts is c B. C 250—A. D 250. While this epithet virtually disappears after that period, the reminiscences of it echo in the post-Gupta, pre-medieval and medieval commentaries, laxicons, and sometimes also in the hymns, the phase with which the present paper shall not deal

Unlike the Buddhst references which allude to Mahāvīra singularly by his clan epithet, the early Nirgrantha canonical texts employ it alongside a large variety of other honorifics and epithets. Moreover, the Nirgranthas had not needed to prefix the qualificatory 'Niggantha' to his clan epithet 'Nātaputta' since for them he was not an outsider but the leader of their own Order, Nirgrantha Church. For them it, therefore, went without specifically so saying.

The earliest pertinent references to Nătaputta figure inside the two relatively later chapters of the  $A\bar{c}a\bar{v}a\bar{n}ga$  (Book I) which of course do not seem later than the third and the second century B C The eighth chapter's eighth lecture ( $udde\delta a$ ) therein refers to 'Nătaputta' in a verse:

अयं से अवरे धम्मे नातपुत्तन साहिते। आयवज्जं पडियारं विजहेज्जा तिथा तिथा।।

-आचारांग, प्रथम स्कन्ध, ८,८२७

Next the "Uvadhāna-sutta" ("Upadhāna-sūtra", c 3rd-2nd cent. B. C.), which forms 'Chapter 9' (Book 1) of the selfsame work, twice refers to this epithet (once as 'Nātasuta') in one and the same verse:

गविते मिधुकयासु समयम्हि नाससुत्ते विसोगे अदस्तु । एतार्ति से उरालार्ति गच्छति नासपुत्ते असरणाए ॥

--- शाचारांग, प्रथम स्कन्ध, ९.१.५०

In the Sütrakṛtāṅga (Book I), several important references (c. 3rd-2nd cent. B. C ) containing this appelation occur · moreover, the variant 'Nātiputta', and the abbrevation 'Nātā', besides the usual 'Nataputta' also figure

उच्चावतानि गच्छता गब्भमेस्सतऽनंतसो । नातपुक्ते महाबीरे एवमाह जिनोत्तमे ॥

---सत्रकृतांग २.१.२.२७.

जे एत चरित आहितं नातेन महता महेसिणा। ते उटिठत ते समटिठता अन्नोन्नं सारति धरमञ्जो ॥

--- सत्रकृतांग १.२ २ २६.

एवं से उदाहु अनुतरनाणी अनुत्तरदमी अनुत्तरनाणदसनधरे अरहा नातपुत्ते भगव वेमालीए विद्याहिते॥

—सत्रकृतांग १२३.२२.

(The variant 'Nātiputta' is the result of pronouncing 'Jñātr' as 'Jñātr' as is done in Hindi, Bānglā, etc, and not as 'Jñātru' or 'Jñātra (rural)' as rendered in Gujarāti, Oriyā, etc)

Also in the "Mahāvīra-stava" (c 2nd cent B C) inside the selfsame āgama, a question is thus asked in regard to Nātaputta's knowledge and insights:

कत च नाण कतं दंसनं से सीलं कतं नातसुतस्त आसी । जानामि न भिक्ख जधानयेनं अधासुत बृहि जधा-निसंतं ॥

--- सत्रकृतीय १.६.२

Next, in the same hymn, Nataputta's dimensions of glory are compared with those of the Sudarsana-eiri (Sumeru-parvata).

सुदंसनस्तेस जसो गिरिस्स पवुज्यती महतो पव्यतस्त । एतोवमे समये गतान्त्रस्त जाती-जसो-दंसन-नाणसीले ॥

--- सूत्रकृतीव १.६.१४

And thereafter it is said · "Just as lending protection (abhayadāna) is best of helps, an unhurting right utterance is best in the category of truth-telling, and celebacy (brahmacarya) is best among austerities, so is best Bhagavān Nātaputta among the world:"

दानान सेट्ठं अभयप्पदानं सञ्जेसुया अणवन्नं बदंति । तवेसुया उत्तम बंभचेरं लोगुत्तमे भगव नातपुत्ते ॥

**-सत्रकृतांग १.६.**२३

And finally the following verse in the selfsame hymn once more refers to Nätaputta: "And just as the one who possesses seven lawas (in the five ultimate heavenly worlds) are best among those beings who remain in stable state, and as the heaven Sudharmā's is the finest of all assembly-halls, and among all orders the one that leads to the path of liberation is the best, so is Nätaputta matchless (among the "knowers"):

```
ठितीण सेट्ठा ठवसत्तमा या सभा सुघम्मा व सभाण सेट्ठा ।
निक्वाण सेट्ठा जब सम्बद्धम्मा  नासपुता  परमत्त्व नाणी ॥
——सुवक्कतांव १.६.२४
```

Also in Book II of the Sūtrakṛtānga, in the chapter "Ardrakiya" (c. 3rd-2nd cent. B. C.) references to Samaṇa Nātaputta and Isiņo Nātaputta figure:

```
पत्रं जता विषए उदयद्ठी आतस्स हेतु पगरेति संग ।
ततोवमे समजे नाराष्ट्रसे इच्चेव मे होती मती वियक्का ॥
——सत्रकतांग २६१९
```

सब्बेसि जीवान दयट्ठताए सावज्ज दोसं परिवज्जयंता । तस्संकिणो **इसिणो मातपुरता** उदिटठभत्तं परिवज्जयंति ॥

---सत्रक्रसांग २.६.४०

The Daśavaikālika-sūtra also refers to Nātaputta in its chapter on "Pindeṣaṇā" (c 3rd-2nd cent B C) which dwells upon monastic rules for begging food and permissible alms The two verses cited below (without translation) is the first case in point:

```
एतं च दोसं दट्टूनं नातपुत्तेन भासितं।
अणुमातं पि मेघावी मायामोसं विवज्जए ।।
```

---दशर्वकासिकसञ्ज ५.२ ४९

विडमुब्भेइमं लोणं तेल्लं सर्प्य च फाणितं । न ते सम्निद्धिमञ्चति वासपस्यवचोरता ॥

—दशवैकालिकसूत्र ६ १७

The next two verses claim that, if clothes, begging bowl, blanket, and the feet-cleaner are accepted (by a frair) for the sake of modesty and for the maintenance of ascetic practices, it cannot be construed as possession (parigratha), because it is (in the final analysis) the 'attachment' which is possession par excellence as enjoined by 'Nataputta':

```
जं पि वत्यं च पातं वा कंबलं पावपुंछनं।
तं पि संजन-रुज्जट्ठा घारेंति परिष्ठरे वि च ॥
न सो परिमाहो वृत्तो नातपुरोन ताइना।
मच्छा परिमाहो वत्तो इति वतं महेतिया।॥
```

---बरुबैकालिकसुभ ६,१९-२०

In the famous "sa-bhikhu" chapter of this work, Nataputta is once more referred to in connection with the six living substantialities (µ2d[Jiva]nikāya), the five great vows (pañca-mahāvratas) and the fifty kinds of channels for control (samyara) over passions:

रोतिय नातपुत्तवचनं अत्तसमे मञ्जेज्या छप्पि काए । पच च फासे महत्वतानि पचासवसवरए जै, समिक्खू ॥

In the  $Uttar\bar{a}dhyayana-s\bar{u}tra$ , the reference to Nätaputta figures only once, as an ending sentence to its chapter six: This same sentence also figures in the  $S\bar{u}trak\eta\bar{a}nja$  (12.322), cited in the foregoing. In both cases this seems a later addition, probably of c. first century B C -A D 2, though it is hard to determine which text was the first to receive it

Among the last works to notice 'Nātajutta' is the Vyākhyāprajītapti, a scholinstic compilation very largely of c Jul-3rd cent A D, which uses earlier sources and occasionally incorporates phrases in the style of c. 1st cent. B.C.-A.D., particularly in its kathānuyoga passages. The work in the first place, and at two separate but otherwise identical situations, brings in Śramaṇa Nātaputta as the expositor of the five existentialities (paūcāstikāyas) and statements about which of them possess form and which other are formless; this figures inside the 'Kāludāya-prcchā' passage where Nātaputta (sometimes with the qualifying word 'Śramaṇa') is five times mentioned '§

एव सन्यु समये नातपुत्ते पच अत्यिकाए पन्नवंति, धम्मत्यिकायं अधम्मत्यिकायं जीवत्यिकायं योग्यालात्यिकाय आगामत्यिकाय ।

तत्व नं नासुक्ते चलारि अत्थिकाए अजीवकाए पन्नवंति, धम्मत्यिकायं अधम्मत्यिकायं आगासत्यिकायं पोमालस्यिकायः।

एगं च समगे नातपुत्ते जीवत्थिकायं अहविकायं जीवकाय पन्नवेति ।

तत्व नं समर्थे नातपुत्त चतारि अत्यिकाए अरुविकाए पत्रवेति — घम्मत्यिकायं अधम्मत्यिकायं आगा-मत्यिकायं जीवत्यिकायं।

एग च नं समने मातपुत्ते पोग्गलत्यकायं रूविकाय अजीवकायं पश्चवेति ।

Also, in the querries of the *ircmapopāsaka* Madduā, 'Śramaṇa Nātaputta' once again figures in connection with the exposition of the five existentialities.4 (The date of this phrase may be the same as the last-noted.)

एवं खल् मदद्या ! तव धन्मायरिए धन्मोवएसए समने नातपूर्त पंच अत्यिकाये पन्नवेति ......

In a long passage concerning Somila brahmana, Śramana Nātaputta once again appears in a phrase, though the passage may not be very early and in point of fact may be belong to the 2nd or 3rd century A.D. since it incorporates a term pūrvānupūrvi\*:

एवं सह समने नासपूर्त पञ्चानपृथ्वि चरमाने गामानुगामं दृहज्जमाने सहंसहेनं .............(इत्यादि)

Contemporaneous to the last noted, and final reference to 'Nätaputta' is to be discerned in the third appendix "Bhāvanā" in the second book of the  $\bar{A}c\bar{a}r\bar{a}n\bar{g}a$ -sitra.

तेनं कालेनं तेनं समयेनं समणे भगव महाबीरे नाते नातपुत्ते नातकुत्तविनिव्यत्ते विदेहे विदेहिष्कि विदेहजण्ये विदेहसुमाले तीसं वासाति विदेहे ति कट्टु ..........(इत्यादि,)

After this, references to 'Nataputta' are virtually absent in the agamas.6

#### Notes and References

- Besides Vira and Mahāvira, he is also called Buddha, Rṣi, Maharṣi, Muni, Mahāmuni, Kāśvana (after his gotra), etc
- 2. In the Dobavaikālika-sūtra; the whole chapter is in the ancient Vaitāliya metre, the sentence appears as verse, but since it has no metrical consistency, it creates unconformity. The next verse numbered 23 seems an interpolation by virtue of its style, wording, and content. In point of fact this chapter of the Dobavaikālika ends with the verse 21. The whole of the chapter 6 of the Uttarādhyayana is in Anuştubha metre, the end marked by the sentence under discussion appears separately in prose form with nothing after that
- 3. While the Vyākhyā-prajñapatt's main bulk is stylistically datable to the 2nd-3rd cent AD, its Kathānuyoga passages and chapters, some of which could be of the 1st, 2nd, originally belonged to other works, these have been shunted to this work possibly in the period between the late fourth and the early sixth century AD
- 4 There is no evidence that Mahävira has expounded the pañcāstikāyas These were known to, and collectively mentioned by Jina Pārśva in the Rubhāstiāni and possibly the detailed nature of the astikāyas was first defined by the pontiffs of the sect of Pārśva
  - The term does not figure in earlier texts.
- 6. The Prainavyākaraņa, a pretender āgama of c. seventh century A.D., mentions nātamun; and Dhanañjaya, the Digambara poet of the 7th-8th century A.D. includes "Jhātīputra" in the list of the epithets of Mahāvira. (I forego citing these later references, which in any case are secondary; for in the age of these later authors, the epithet 'Nātaputta' for Mahāvira was not in currency, and if at all appearing as rare instances, the usage derives from or barks back to the early āgamic sources)
  - N. B. In the citations from the agamas the language has been restored to Ardhamagadhi by eliminating the Maharastri Prakrta affectations.

## THE CONCEPT OF MIND IN IAINISM

T G Kalghatgi

The problem of the nature and functions of mind has a significant place in philosophy as well as psychology. It has eluded the grasp of the philosophers and psychologists from the early past to the present day. Metaphysically, the mind was considered by some as the principle of the Universe existing in relation to the phenomenal world. Mind, in point of fact, was given primary emphasis as a cosmic principle by the idealists. Psychologically, what concerns is the individual mind,—individual's sobrer of psychiogistals.

It is not easy to define mind; for its difinition has to be in terms of psychic processes and states. Wundt says that mind is the pre-scientific concept. It covers the whole field of internal experiences <sup>1</sup> McDougall defines mind as an organised system of mental and purposive forces <sup>2</sup>

The philosophical study of mind shows that the ancient Indian thinkers possibly were aware that they were groping at grasping the intangible, ineffable and immaterial: But they could not free themselves from the material In the pre-Upanişadic thought, the principle of Ria became the Principle of the Order of the Universes. Similarly, the term kratu is shown to be the antecedent of the term manas or prayhū in the Upanişads the importance of mind and its functions was gradually realised. An expression such as "I was elsewhere in mind, I could not see, I could not hear" is net with in the Brhadārangwak Upanişads.

The old metaphysical problem of the relation of mind and soul continued to distrib the philosophers of the ancient world. Aristotle, for example, in his De Annua said that Democritus regarded mind as identical with the soul for the fineness of its particles. Titus Lucretius Carus avered that mind and soul are kept together in close union and make up a single nature. The Jaina thinkers, on their part, asserted the distinction between soul and mind Jina Vardhamāna Mahāvira was asked by Gautama whether mind was different from the soul "Oh, Gautama," said, Mahāvira. "mind is not the soul, as speech, like mind, is different from the soul. Non-living substances have no mind" a

Mind was postulated, and the postulation was based on the evidence of experience. The contact of the sense organ with the soul alone does not give rise to experiences, because there the mind is absent. Again mind has the functional connotation which speaks for its nature, just as speech signifies the function of speaking, fire expresses the function of burning and the light shows the light. "6 (Miss) Washburn says that there is no objective proof for the existence of mind."
We have to posit the existence of mind on the basis of behaviour and experience.

I intend, for this article, restrict study to the psychological aspect of the nature and functions of mind.

The Jaina approach towards the study of mind has been realistic. The mind and its states are analysed on the empirical level . Still the Jama ideal is moksa. freeing of the soul from the impurities of karma. The purity as well as the divinity of the soul are the foundational principles of Jaina philosophy The Jaina theory of mind postulates mind and nature as different in kind and as sharply separated and opposed. Traces of the primitive conception of the mind are still to be found in this theory. Yet, it tried to overcome the conflict between mind and nature and establish intimate relation between them. The function of the mind is knowing and thinking The Sthananga describes it as "Samkalpa vyaparacati" The Vikesāvakyaka-bhāşya of Jinabhadra gani (c A D 585) defines mind in terms of mental processes "mananam va manave va anena mano" It is taken in the substantive sense. The contact of the sense organs with the soul alone does not give rise to cognition in the relevant experiences, because of the absence of mind Again, the mind has the functional connotation which speaks for its nature. For instance, a man may not hear a sound or see an object when the mind is preoccupied, when the mind is elsewhere we cannot perceive, as we already find mentioned in the Brhadaranyaka Upanisad Mind, in the popular sense, is not simply a 'subject' in the logical sense, but is also a 'substance' in real being, and the various activities of mind are expressions or notions Manas has functional significance because it describes the functions of the mind like thinking, imagining, and expecting 9

From the functional significance of the mind, its structure is inferred. The Jaina thinkers have made a distinction between the two phases of the minddravya-manas (structural phase) and bhava-manas (the functional phase). The first refers to the material or the physical basis and the second to the psychic functions of the mind The first, we may refer as analogous (though not perhaps the same) to the brain and the second to the psychic states and functions, like thinking, imagining, dreaming, willing etc. The cognitive, affective, and the conative functions of mind refer to the psychic aspect, the bhava-manas. The material, as we described above, is composed of the infinite, very fine and coherent particles of atoms, meant for the formation of mind. They are the manovarganas. They are meant for the functions of mind: Dravyatah dravya manah. It has been further described as a collection of fine particles which are meant for exciting thought processes due to yoga arising out of the contact of the soul with the body 10 In the Gommatasara (jivakanda) (c. late 10th cent A D), there is a description of the structural mind as produced in the heart from the coming together of mind molecules like a full-blown lotus with eight petals.11

The structural phase of the mind was recognised by the philosophers of India and the West as well. The Upanisadic philosophers supposed that mind for its formation depends on 'alimentation'.12 Mind was supposed to have been formed out of the food that we take-"annamayam manah." Food takes three different forms—the subtlest part becoming mind. According the Samkhya-yoga, buddhi. ahamkara and manas are products of praketi. 18 Hiriyanna says that, according to this view, the functions that we describe mental are really mechanical processes of the physical organism, which assume a psychical character only when illuminated by the spirit.14 In the Vedanta darsana, antahkarana is looked upon as bhautika In Western thought also, there were philosophers who conceived of mind as material. Mind is formed of fine and exceedingly minute bodies 16 The Jaina distinction between the dravya-manas and bhava-manas can be compared to the description of mind given by C. D. Broad in his Mind and its Place in Nature 16 According to him, mind has two factors -the bodily and the psychic. The bodily factor is described as the living brain and the nervous system, about the psychic factor, says Broad; it is sentience alone. Neither mental characteristics nor mental events seem to belong to it Broad; however, seems to be vague regarding the psychic factor Regarding the dravva-manas, we may refer to the view of McDougall who has likened it to the mental structure, though he was careful to suggest that the structure of the mind is a conceptual system 17

The problem of the instrumentality of mind for experience may next be considered. It was generally believed that mind is a sense-organ (indriva) like other sense-organs. In the Upanisads we find references to the mind as indriva. The Praina-Upanisad mentions mind as the central sense organ. There were some philosophers who believed that manas, buddhi and ahamkāra together constitute internal organ (antabkarapa). The Nyāya-Valikesika systems regarded mind as an internal organ Gautama did not include it in the list of sense-organs. Kaṇāda is silent on this issue Vātsyāyana, on his part, included manas under the senses.

The Jainas believed that mind is a "no-indriya" in the sense that it is different from the 5 sense-organs. Its sense contents and functions are not entirely identical with those of indriyas The prefix 'no' does not mean the absence in the negative sense: It is at times rendered as Jaad It is quasi-sense organ They still accept the instrumental function of the mind as no-indriya mental states, and events are possible through mind. But there is a brief description of the mind as no-indriya mental states, and events are possible through mind. But there is no external manifestation as in the case of other sense-organs The function of mind is assimilative <sup>18</sup> The Pramagamimā describes mind as the thing which grasps everything In the rytti of the same it is said, "Manomindriyamiti no indriyamiti ca ucyate". <sup>19</sup> The Tativārthasūtra describes this function as šruti-cognitions. The function is also the mati-cognitions and its modes. <sup>10</sup> The Jainas have accepted the instrumental nature of mind

(karanatva), having two spheres of function:— i) bāhya karanatva (external function) and ii) antabkaranatva (internal function). Even the dravyamana has been described as antabkarana. Being the internal organ, it is different from the sense-organs.<sup>21</sup> However, such a description of mind need not be interpreted in the sense that, according to the Jana view, mind is not a sense organ; in fact it is more than a sense organ. The function is not specific like that of other sense organs: It is sarvairthagrahapam

The relation between body and mind has been a perennial problem for philosophers and psychologists as well. Attempts have been made to solve it by presenting various theories based upon the fundamental philosophical standpoints of the philosophers The problem has two sides- i) philosophical and the ii) nsychological approach to the problem Philosophically, there are the materialists who have given exclusive emphasis on matter, the mind, for them, being either a product of matter or a non-entity. The idealists lay emphasis on the primacy of mind The realists emphasise the reality of both matter and mind. The relation between finite mind and finite body may be: 1) a complete dependence, as when mind is considered to be the secretion of the brain, 2) that of parallelism where the two series, the physical and the mental run parallel to each other and 3) the relation of interaction between the physical and the mental The Jama philosophers discussed the metaphysical aspect of the problem and they also brought out the psychological implications of the problem. This is very much evident in the exposition of the mechanism of the bondage of the soul, the psyche by the flow and accumulation of the karma-varganas Jina Mahavira had pointed out to Ganadhara Vayubhuti that it is not correct to maintain that consciousness is a product of the collection of bhūtas, material elements, like earth and water, or just as intoxication is produced by the combination of ghataki flowers and laggery, though not found in the elements separately The cetana in point of fact is the quality or property of the soul In this we find the refutation of the Lokavata or Materialist view 22 Similar arguments were put forth in the Sūtrakrtānga 23 On account of the rise (udaya), annihilation (ksaya), and suppression (upasama) of karmic particles, jiva has 5 bhavas 24 Being affected by the changes in the karmic material, iva experiences certain emotional states. But whatever emotional states appear in the consciousness are due to causal agency of jiva. The extrinsic cause is the physical matter and the proximate cause is the jiva It is thus parallelistic. Two distinct causal agencies have been discerned \* nimitta karta or efficient cause, and upādāna kartā or substantial cause of the psychic changes The two series, the karmic and the psychic correspond to each other. Karmic matter brings about its own changes Jiva, through its impure ways of thought that are conditioned by karmic matter, brings about its own psychic changes. But the Jaina parallelism is not merely the temporal correspondence of the two series, point by point : It is transcended by the doctrine of nimitta kartā. As in the Cartesian view, their thinking and unthinking are distinct, yet the two are related by the peculiar

concept of causal relation The unthinking may be the nimitae kartā of the other and the converse may be also true. But the two causal relationships are independent. Kundakundācārya gives a graphic description of the process of the formation of the physical and the mental states and also their interaction. The world space is filled with material bodies, some perceptible, others imperceptible. These constitute the karma. These are the karma-vargaņās. They are the physical molecules of a particular constitution which give them the tendency to be attracted by the jīva. \*\* This is also known as the karma-prayoga-pudgala Jīva and karmavargaņās coexist, but by the mere fact of contiguity, Jīva and karma matter are brought together, as the casket filled with black collyrium power becomes black by mere contact. \*\* The relation of the bhāva-mana-rāpa has been described on the analogy of the mixture of milk and water kṣīraniravat.\*\* Just as the lotus-hued ruby placed in a cup of milk imparts its lustre to the milk, so does the Jīva residing in the body impart its lustre or intelligence to the body

Radhakrishnan has pointed out that the Jainas have accepted the dualism of body and mind and the parallelism, with all its limitations. The Jainas have advocated a sort of pre-established harmony to explain the reasons for the soul to experience the fruits of karma 28. But the Jainas do not merely speak the language of the pre-established harmony. That would be a mere mechanistic explanation. Metaphysically, they recognised the dichotomy of body and mind Yet, the empirical approach showed them that there is an interaction and mutual influence. Their approaches to the problems were from two different planes—the noumenal (niācaya naya) and the phenomenal points of view (vyavohāra-naya). A clear and a consistent formulation from the vyavahāra-naya would have been possible if the metaphysical and the psychological analyses were clearly distinguished. "The Jaina theory was an attempt at the integration of the metaphysical dichotomy of jiva and ajiva and the establishment of the individual mind and body" 20

### Notes and References

- Wilhem Wundt, Principles of Physicological Psychology, translated by E. B. Titchner, McMillan & Co, New York 1904, "Introduction", p. 3
- William McDougall, An Outline of Psychology, 12th edt, Mathuen & Co., London 1948, p 35.
- 3 Brhadaranyaka Upanisad III, 1, 4.
- 4. B. Rand, The classical Psychologists, Houghton Miffin Co., 1912, p 98
- 5. Abhidhana Rajendra Vol IV, p. 82
- 6 Ihid
- Margaret Washburn, The Animal Mind (The Animal Behaviour Series 4th edition), McMillan & Co., New York 1936, p. 31
- 8 Višesāvakyakabhāsya 3525

- 9. Abhidhana Rajendra, Vol. IV. p. 74.
- 10. Vikesāvakvakabhāsva 3525.
- Gommatasāra—Jīvakānda 443.
- 12. T. G. Kalghatgi, Some Problems in Jaina Psychology (Karnatak University), Dharwar 1961, p. 21. Chandogya Upanisad VI, 12.
- 14 H. Hiriyanna, Outlines of Indian Philosophy (Allen and Unwin), 1932. p. 285.
- 15 Rand, The Classical, p. 99.
- 16 C D. Broad, Mind and its Place in Nature, Kegan Paul 1937, Ch. XIV.
- 17. McDougall, An Outline . p. 42.
- 18. Gommatasāra ( jīvakānda) 444.
- 19 Pramāna-mimāmsā 24 and vrtti thereof.
- 20. Tattvartha-sutra II, 21
- Abhidhāna Rājendra Vol IV, p 76 21
- 22 Ganadhuravāda, Part III
- 23 Sütrakriānga 8 and commentary
- 24 Pañcāstikāvasāra 69, 70-78.
- 25. Ibid., 70-78 Sacred Books of the Jainas Vol. III, Arrah 1920, Editor's Commentary
- 26. Ibid
- 27. Abhidhana Rajendra Vol. IV, p. 75
- 28. S. Radhakrishnan, Indian Philosophy, Vol I, Allen Unwin 1941, p 310,
- 29. T. G. Kalghatgi, Some Problems., p 29

## A PROPOS OF THE BOTIKA SECT

M A. Dhaky Sagarmal Jain

Up to the period of the niryukiis (c. A. D. 5251), the Śvetāmbara Jaina canon noticed only seven nihnavas (heretices), each of whom had differed on one singular point from, or one aspect or interpretation of, one or the other early doctrine of the Nirgrantha religion<sup>3</sup>. Partly basing his exposition on the immediately preceding, rather succinct, exegetical notices and partly on the then current elucidatory traditions on such and similar old records, Jinabhadra ganı kşamāśramana in the Vikṣy = Āvaiyaka-bhāṣya (c. A. D. 5854), presents an historical as well as quasi-historical account of these traditional seven, plus an additional or the eighth heretic, Śvabhūti While the preceding more apcient seven nihnavas ultimately had been proven inconsequential, the eighth one,—the heresiarch Śvabhūti,—by his separation from the mani ecclesiastical stream, brought about a major schism which eventually grew into a definite, viable, and an important sect with a school of thinking and practice that was branded "Botika dṛṣṭi (Boḍia dɪṭḥii)" by the post-āgamuc Śvetāmbara commentators.

The term "Boţika" ("Boḍiya" or "Boḍiyaṇa" in Jaina Mihārāṣṭrī and "Boḍiya" or "Boḍix" in late Ardha-Māgadhi) has been taken to mean "Digambara" by current Śvetāmbara writers, a misinterpretation that has been perpetrated presumably from the time of the late medieval Śvetāmbara writings onward, and had of late attracted unwarranted attacks on Jinabhadra gaṇi kṣamāṣramaṇa by some pundits of the Digambara sect who did not suspect that the interpretation of the term and hence the ascription of the sect was wrong. Indeed, Walther Schubring was aware that the term did not originally imply the way it was later thought to be. Schubring, however, suggested no alternative interpretation. It was Muni Jambuvijaya who made a right guess that the appelation "Bəṭika" had meant 'Yapaniya'.

Let it at the outset be clarified that, before Jinabhadra gapi, the term Bodiya" is mentioned in the Bhāṣya (c A D. 550-575) on the Āvaṣyaka-sūtra;

the bhāṣya-gāthā, moreover, reports the date of the origination of "Bodiya diţiţhi" to be V. N. S. 609/A.D. 132°. The still earlier Mūla-bhāṣya (c A. D. 550) briefly alludes to a question asked by Śivabhūti to Ārya Kṛṣṇa at Rathavirapura (the place of sohism, unidentified, perhaps somewhere in M. P. or U. P., 1°0) which

apparently was a prelude to the discussion between the two pontiffs which ultimately led to the schisms (as the commentators including Jinabhadra gani report). The latter gāthā also figures in the Uttarādhyayana-niryukti (c A D. 525) 13. The gāthā, as found in the mūlabhāgya of the Āraāyaka-ūūtra, may have been taken from the Uttarādhyayana-niryukti or, equally, it may have drifted to the selfsame niryukti from the mūlabhāgya. At any rate the gāthā in question is not posterior to c. A. D. 550. The Niryuktis do sometimes briefly allude occasionally with one word or a few catch words, to the anecdotes purporting to some historical events or happenings besides legends, parables, etc., which are not long afterwards commented upon by the Prākṛta bhāgyas and the cūrņīs and next by the Samskṛta vṛttis in fuller perspective. At the same time, there are instances where the Niryuktigāthās are partly (or wholly and sometimes inextricably) mixed up with those of bhāgyas 18. At any rate, the mūla-bhāgya on the Āvaāyaka which alludes to Śīvabhūti, is definitely anterior to the Viēcē Avaāyaka-bhāgya (This exonerates Jinabhadra gani !)

Posterior to the Vises = Āvasyaka-bhāsya, the Āvasyaka-cūrnī (c. A D. 600-650), while explaining the relevant older bhasya-gathas, narrates the Sivabhati episode at some length, and, at one other place, classes the monks of the five sects, -the Ajıvaka, Tapasa, Parivrajaka, Tatkşanıka (Buddhıst), and 'Botıya'-as avandya, unworthy of paying obcisance.13 A verse, plausibly an interpolation, in the Ogha-nirvukti (main text c. early 6th cent A D.) interprets a visual encounter on one's way with a Cakracara14. Panduranga (Sivaite monk) and Botika as augering unpropitious, the worst of them all being Botika, meeting whom would consequence in death15! This interpolation, however, could be of a date as early as the seventh or the eighth century, for contempt toward the Botika is also noticeable in the Sutra-kṛtāṅga-cūrni (c. last quarter of the 7th cent. A. D )16, and what is more, still earlier in the curni by Agastyasimha on the Dagavaikalika-sutra (c. A.D. 650)17. Incidentally, Bana-bhatta, in the Harsa-carita (c early 7th cent. A D), explicitly refers to an episode of visual encounter of a nagnataka to prince Harşavardhana at one place and prince's looked upon as inauspicious, even prognosticative of death10! It is then clear that, aside from the Svetāmbaras, the brahmanists of the period also believed that the visual confrontation with a nude Jaina monk (ksapana) is unpropitious

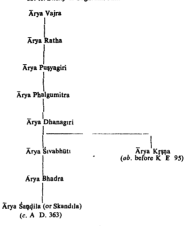
Among the early literary notices on Boţika, the last is perhaps by Haribhadra sūri. In his Boţika-pratisedha<sup>18</sup> which may perhaps be the same as his Boţikānīrāsa<sup>20</sup> also gives the characteristics of Boţika<sup>21</sup> not applicable to the Digambara but to the Yāpaniya sect.<sup>22</sup>

None of these sources, however, define or explain what 'Botika' means. The term may mean "polluted" or "corrupt". The verb 'botavun' in the current

Gujarāti means 'to pollute'. The Sārtha Gujarāti Jodenikoša\*\* derives the word from the dešya 'boṭṭa\*\* whereas the Prākṛta is "Boḍik" and not "Boṭṭia\*". So Professor Harivallabh Bhayani suggested another current Gujarāti word "boḍavun" to shave as a source-word and "Boḍia" and its Sanskritized form "Boṭika" simply meaning "shaven" or by extension, nude.\*\*

But the meaning of the term glossed above does not go far in explaining the characteristic features and doctrinal positions of the Botika sect. A statement in the Acaranga-curni (c late 3rd quarter of the 7th cent A D.), cited by Muni Jambuvijava, somewhat illumines the problem.26 According to this commentary, the Bodivas are those whose only possession is their body (garira-parigrahi)27 meaning thereby that the Botika monks practicised nudity, and they received in and ate food from their folded palms (pani-puta-bholi), which, by implication, meant the rejection of begging bowl, the use of which the monastic practice of the proto-Svetämbara friars allowed. However, the definition of the term Botika if this feature alone is considered, can equally apply to the Digambara monks. That the Curni's succinct but pointed description applies to the friars of the Yapaniva order is clear from the Yapaniya work Aradhana of Sivarya (c. 6th cent. A. D.), the author specifically declaring himself to be 'pāņi-tala-bhoji'.28 The early Yāpanīyas, it seems, were particular in stressing this specific feature of their practice since the Northern Yapaniya monks, unlike their Digambara counterpart, often bore the epithet 'arya' (as in Śivārya's lineage) or vācaka, kṣamāiramana, etc as their early Gupta inscriptions (c A D. 370) from Vidisa would tend to suggest. 29 There the friar concerned is expressly called "pāņi-pātrika", the one who uses palms as bowl. The Yapaniyas and the Digambaras shared two monastic features in common: strict nudity, and almost absolute non-possession for friers. But the Yapaniyas recognized the same early agamas which are the part of the Svetambara canon; and hence there was no doctrinal difference between the Svetambaras and the Yapaniyas unlike Digambaras and these two sects

However, the secessionist Śivabhūti, the originator of the Yāpaniya sect, was not Dīgambara but Śvetāmbara. Śvetāmbaras for long did not know about the existence of the Dīgambara sect and their different doctrinal views. Hence by the term Boţika they could not have meant Dīgambara but Yāpaniya. According to the earlier part of the Sthavirāvali (hagnological list) of the Paryuaṇā-kalpa.\*0¹ was the disciple of Ārya Phanagiri and grand disciple of Ārya Phalgumitra in the line of the illustrious of Ārya Vajra, and, according to the later additional part (c. A. D. 503/516)³¹ of the selfsame sthavirāvali, Śivabhūti had a confrere Āija Kanḥa, Ārya Kṛṣṇa.³² There is, however, no hint there about Śivabhūti's secession from the main stream. In point of fact, his disciple—Ārya Śanḍila—onwards the line of pontiffs continues till it ends with Ārya Śanḍila (or Skandila) who had presided over the Mathurā Ṣynod (c. A. D. 363):



From the sthavirāvali it is clear that Ārya Śivabhūti was a senior confrere of Ārya Kṛṣṇa as against the impression carried in Jinabhadra gaṇi's narration, which makes Ārya Kṛṣṇa "guru" and Śivabhūti "śiṣya", a mistake in fact had been made by the earlier bhāya Significantly, while the Śvetāmbara commentators denigrate Śivabhūti, the Digambara Jaina work Bhāvopāhuḍa (Bhāvoprābhṛta, c late 8th cent. A D. or later), 83 ascribed to Kundakundācārya, extalls Śivabhūti for his bhāvavisuddhi by tusa-bhāya 84 Since no Digambara pontifi with the appelation of Śivabhūti is known, it is very likely that Bhāvapāhuḍa's Śivabhūti is probably identical with the separatist Śivabhūti of the Śvetāmbara sources, who was most welcome to the Digambara sect since he had insisted on nudity and absolute non-possession

As for the date of Ārya Śivabhūti, since he is fifth after Āiya Vajra (c. 1st cent AD) in the succession list, he may be ascribed to c. 2nd-3rd cent. AD. The Mathurā Śilāpaṭṭa (stone plaque) dated to the 95th year of the Kuṣṇa Era very reverentially depicts 'Kaṇha samana (Kṛṣṇa Śramaṇa or Ārya Kṛṣṇa)" <sup>88</sup> The date of the bilāpaṭṭa in terms of Christian Era variously can be A.D. 200-205, or 223, or 228, depending on the year from which the Era of Kaniṣka is reckoned or

computed.\*\* In any case, the traditional date of V.N.S. 609/A.D. 132 for the Boiks achism given by the bhāsya and maintained by Jinabhadra gani does not seem accurate.\*\*

The Mathura bilāpaṭṭa of Ārya Kṛṣṇa represents the guru-mūrti, and the presence inside the depiction of Nāgarāja shows that some years had already elapsed after the demise of the pontiff Ārya Kṛṣṇa. Under the circumstances, the Sivabhūti schism ultimately may have taken place some time late in the last quarter of the second century A.D. at the latest.

We may note, in passing, the date given by Devasena in his Darkanašāra³¹¹s. for the origination of the Yāpaniya sect: According to which it was founded by Srikalasia, a Švetāmbara pontiff, in VS 6.75 (A.D. 619), or, as the alternate reading says, in V.S. 205/A.D. 159, at Kalyāṇa ³²² Kalyāṇa was the capital of the Cālukyas from the days of Āhavamalla Someśvara I who was enthroned in A.D. 1044. Nothing, however, is known from the historical records about that town before the days of the Cālukyas And the date, at least A.D. 619 is much farther afield from the truth Devasena for certain was in darkness about the origin of the Yāpaniya sect For all sects (excepting for his own), he not only conjures up an historical wrong perspective but, the worst of all, a highly sectarian and venomous standpoint also of which Śrutasāgara (15th cent. A.D.) and Ratmanandi (16th-17th cent. A.D.) were heirs. 4° There are no parallels in pre-medieval Švetāmbara literature to the writings of the last two authors. 41

#### Notes and References

- 1. The available ntryuktis have been ascribed by late Muni Punyavijaya to (the so-called) Bhadrabāhu II, brother of the astronomer Varāhmihira (c. early 6th cent. A D.), according to the Jaina writers of the Solahki period. While the existence of Bhadrabāhu II cannot be proven, nor is there any real ground to so suppose, the niryuktis can of course be ascribed to c. A D. 525, or inside years not long after the Valabhi Synod II (c. A D. 503/516), with the qualification that they partly draw on the one hand from the floating sangrahapis compiled between the third and the fifth century A.D., and on the other hand also contain verses which may have been interpolated between the sixth and the eighth century A.D.
- The Sthānānga-sūtra (c. 3rd quarter of the 4th cent A D.), the Aupapātika-sūtra (c. 3rd cent. A D.), and the Āvakyaka-niryukti (c. A.D. 525) in particular take notice of the seven nihnavas. The subsequent exegesis elaborate upon the original succinctly stated information in the aforenoted works.

- 3. Jinabhadra gani kṣamāśramana apparently had passed away in c. A.D. 594. He had written the commentary in Sanskrit on his Visey-Ānaiyababhāŋya which he had left unfinished before death. Also the Viseyapavati and the Jitakalpabhāŋya were compiled before the Visey=Āvaiyaka-bhāŋya. So the plausible date of composition of the Visey=Āvaiyaka-bhāŋya could be c. A.D. 585 or at most a few years later on average computation
- 4. This is the stock view reflected in most of the current Švetāmbara Jaina writings The writers were under double delusion in that they mistook the Yāpaniya like the Ārāāhanā of Šivārya (c. 5th-6th cent A.D.) and the Mūlācāra of Vaṭtakare (c 6th-7th cent A.D.) as of Digambara affiliation (as did most, and still do many, Digambara writers themselves despite late A.N Upadhye as well as late Pt Nathuram Premi's investigations). The current historical investigations on the major early schisms in the Nirgrantha Church had, therefore, gone completely astray, the conclusions reached were absolutely erroneous, and all these writings have only served to mislead both old and new generations of scholars including Western and the Japanese For the latest, among those who took "Botika" as "Digambara", cf. Jagadish Chandra Jain and Mohanial Mehta, Jaina Sāhitya kā Bṛhad Itihāsa (Hındı), Pt 2, Varanası 1966, p. 205
- One other factor that arose their anger was Jinabhadra's defence on the āgamic position of the sequential occurrence of perception and cognition for an omniscient.
- 6 The Doctrines of the Jainas, first edition, reprint, Delhi 1978, p. 50. "The Švetāmbara report (Av. nijj 418 a) on the heresy committed by Bodiya Šivabhūti in the year 609 after MV, who wanted the Jina-kappa (Jina-kalpa) to be made generally acknowledged and who himself accepted it notwithstanding the warnings of his guru. Originally, however, this was nothing to do with the Digambaras and was related to them only later".
- 7 Cf. "Prastāvanā" (Gujarāti) Āyārānga-suttam (Pt. 1), Jaina-Āgama-Scries Vol 2, Śrī Mahāvīra Jaina Vidyālaya, Bombay 1977, p. 49
- 8 The first of these verses gives the date of the Boţika schism at Rathavirapura and the next verse ascribes it to Boţika Śwabblūti the Heretic, and reports that this heresy came into being at Rathavirapura. In the next verses figure a hint as to a dialogue between Śwabhlūti and Ārya Kṛṣṇa at Rathavirapura and to Kaundinya and Koţivira, two supporters and disciples of Śwaonati.

क्ष्ण्यासस्तराई जन्नुसराई तह्या सिक्षि गलस्य गैरस्य ।
तो बीडियाण विद्वी रवणीरपुरे समुज्ञाम ॥३०३२॥
अञ्चाए जण्मां बीडियास्वन्नुसिउत्तरीह इसं ।
स्म्र्य्यस्यामिणयो रव्यपीपुरे समुज्यम्य ॥३०३२॥
रव्यपीपुरे वर्षः दीवरागुञ्जाम सम्ब्रम्यस्य य ।
सिव्यम्तिस्युरिह्मी पुञ्ज बेराज स्वराग य ॥१०२४॥
बीडियास्वर्म्हिओ वीडियास्वर्म्हित उपासी ।
बोडियास्वर्म्हिओ वीडियास्वरहार्मि परंपरस्थास्त्रस्थ्यमा ।१०३५॥

--- विशेषावश्यक्रभाष्य

It seems that all four verses apparently are quotes from the earlier  $bh\bar{a}_1ya$ -commentaries. The last two at least have been called " $bh\bar{a}_2ya$ - $gath\bar{a}_3$ " or " $sahgraha-gath\bar{a}_3$ " by commentators. The basic verses are followed by a long narrative by Jinabhadra gani (up to vs. 3093) on how it all eventualized

- 9 Cf. above vs 3032. The A D. conversion is based on Harmann Jacobi's rackoning B C 477 as the year of Vira-nirvāna
- 10 This is just a guess; it may not be right
- 11 Cf Muni Punyavijaya (Gujarāti), "Chedasitrakāra and Niryuktikāra," Śri Mohāvīra Jaina Vidyālaya Rojata-Mahotsava-Grantha, Bombay 1940, p. 191 Muni Punyavijaya had regarded Boţika as Digambara.
- 12 For instance the niryukti and the bhāṣya of the Bṛhat-kalpa sūtra and of the Nibitha-sūtra.
- 13 कि च, इमेदि पंच ण वंदियव्या सम्मास्ट्रेबि मति, जहा आजीवण ताबसा परिव्यायमा तच्चेणिया शोदिया सम्मा वा इमं सामणं पश्चित्रा, ज य ते अन्नतित्ये ण य सतित्ये जे वि सतित्ये न प्रतिज्ञा-मणुपालयन्ति ते वि पंच पासत्यादी ण वंदितव्या ।
  - (For discussion, cf Mohanlal Mehta, Jaina Sāhıtya kā Bṛhad Itihāsa (Hindi), Pt. 3, Pāršvanātha Vidyāšrama Šodha Samsthāna, Varanası 1967, p. 302)
- 14 The meaning of the term is unclear to us It may perhaps mean a monk of a sect whose practice was to progress circularly on his way
- 15 For discussion see Jain & Mehta, Brhad., Pt. 2, p 205.
- 16 तमिति तं अत्वाए पसंदुर्ग रोयमाणं, एये ण सब्दे, समंता मासंति परिमासंति, आश्रीवकप्रायाः अन्यतीर्षिकाः, सुत्तं अवायतोभाधियं च काऊन श्रीविचा । and :

ते इति आजीविकाः बोडियादयो ये चोहिश्यभोजिनः पाखण्डाः । also :

प्रतिकास जात-स्वीत-सारित्रवन्तं धर्मे प्रतिकस्य तीर्थकरोपदेशाद जमालिवद आत्मोत्कवेदीवाद विनद्ध्यन्ति, वोटामाहिलावसानाः सर्वे निष्मवाः आत्मोत्कर्वाद विनद्धाः बोदिकाध्य । (Fd. Muni Sri Punyavijavaji, Savagadangasutta, Prakrit Text Society Series No. 19. Ahmedabad 1975, pp. 90, 92, and 219 )

- पणी विसेसी जिणदेसिते. ण बोडिय विकासादिसच्छंदगाहे ।। (Ed Muni Punyavijava, Dasakālivasuttam, Prakrit Text Society Series No. 17, Ahmedabad 1973, p. 256.)
- 18. Cf Harsacarita V; also see V. S. Agrawal, Harsacarita: Eka Samskrtika Adhyayana (Hindi). Patna 1964, pp. 90, 109, Agrawal identifies the nagnātaka of Bāna bhatta with Yāpanīva monk. Earlier than Bāna, in Visākhadatta's Samskrta play, the Mudrārāksasa, similar hateful attitude toward the ksapanaka (nude Jaina monk) is evinced as noted by Agrawal · (For the text of Kane, fifth edition, Motilal Banarasidas, Varanasi 1965, p 20)
- 19. As the name supposts, the work deals with the refutation of the Botika (monastic) practices
- 20. This is the view of Pt Dalsukh Malvania he expressed during a discussion with the first author. We have not seen this work
- 21. For details see in this volume the article in Hindi on this subject by Pt Malvania
- Ibid, pp 68-73 22.
- 23. Gujarat Vidyapith, 5th edition, Ahmedabad 1967.
- 24. Ibid . p. 109.
- 25. During a personal discussion with the first author.
- "आह—जइ एवं अप्पबहुअणुयुल्लचेयणाचेयणदञ्जआदाणातौ परिग्गहो भवति तेण जे इमे सरीर 26. मिलपरिमाहा पाणिपृडमोइणो ते गाम अपरिमाहा, तं जहा---उद हग-बोडिया(य)-सरक्ष्यसादि तेसि अप्पादिपरिगाहवियप्पा णत्य. तं च [ऽ]परिगाहं भत्तं (वतं) छद्धं सेसाणि वि वयाणि तेसि भविस्सति, विल (ति)त्ते य संजमो, ततो मोक्ख इ [ति]। तंच ण भवित, जम्हा--एतदेवेगेसि महन्मय भवति सि॰ १५४ ] जे बोडियादि आउनकाया रसगादि तिविहेति (आउनकाय-उहेस्स-गादि गिण्हेंति ?) तेसि तदेव सरीरं महत्भयं । जे वि आउनकाइयउद्देशियादि परिहरंति जावणि-ज्जाइणो ते वि अपडिलेहित भंजति अपडिलेहिते य ठाणादीणि करेति ।"—आचाराञ्चर्जाण (Cf Ayarangasuttam, "prastavana" (Gujarati), Jaina Agama Series 2,
  - pt 1, Bombay 1977, p. 49)
- 27. Ibid.
- 28. For the citation and the discussion thereof, of. Nathooram Premi, "Yāpaniyon-kā Sahitya" (Hindi), Jaina Sahitya aur Itihasa, Bombay 1956, pp. 68-69.
- 29. G S Gai, "Three Inscriptions of Ramagupta," Journal of the Oriental Institute, Vol XVIII, pp. 1250-251.

- Ed. Muni Darsanavijaya, Śri Paţtāvalı-Samuccaya. Śri-Cāritra-Smāraka Granthamālā, No 22, Viramgam 1933, pp. 8 and 10.
- १८—वेरस्स णं अञ्जापणिगिरस्स बासिट्टमगुतस्स अञ्जास्त मुद्द बेरे अंतेवासी कुच्छसगृते ।
   १९—वेरस्स णं अञ्जास्वनदृद्धस कुच्छसगुत्तस्य अञ्जम द्दं बेरे अन्तेवासी कासवगृते ।

वन्दामि फम्गुमिसं च, गोयमं धणगिरि च वासिट्ट । कच्छं सिवधडम्पिय, कोसिय दणजंत कच्छे अ ॥१॥

- कुण्ड सिवपूर्याप्य, कोसिय दुण्जल कम्ह व ।। १।।

  32. This goes against the Avakvaka literature's statement that Arva Sivabhūti
- was a disciple of Arya Kṛṣṇa. The Sthavirāvali being about five centuries earlier, for is certainly more reliable on this point.
- 33. Pt. Pannalal Sahityacharya, Kundakunda-bhāratī, Faltan 1970, p. 263.
- 34 तुसमास घोमंतो माविसुद्धो महाणुभावो य । णामेण य सिवस्पई केवलणाणी फर्ड जालो ।। — भावपाहर ५३
- णामण या**सबभूद** कवलणाणां फुड जाओ ॥ ---**भावपाहुर** ५३
- 35 Cf Vincent A Smith, The Jain Stupa and Other Antiquities of Mathura, Allahabad 1901, Plate XVII, Fig 2
- It is now more or less certain that the Kuṣāṇa Era is not identical with the Śaka Era and hence did not commence in A D. 78 The latest computation by G. V Mitterwallner favours A. D. 143 for K. E to begin.
- 37 It would be nearer the truth if the V N, S date is later than B. C. 477. Recent researches on the Buddha Nirvāṇa date favour a century later than the traditional B C 483. If this can be established, V. N S., too, will come down by a century, in which case the Boţika schism may have to be dated to c. A. D 232. The Kunha-Samana plaque of K. E 95, on Mitterwallner reckoning, is to be dated to A D. 238 (The latter two dates are close enough 1)
- 38 Ed Nathooram Premi, Bombay V S 1974 (A D 1917), p 13.
- 39 कल्लाणे वरणवरे सत्तसए पंच उत्तरे जादे ।
  - **व्यावणियसंब**भावो सिरिकलमादो हु सेवडदो ॥२९॥
- 40 For a rejoinder, of Muni Kalyanavijaya Śramana Bhagavana Mahāvira (Hindi), Jalior V S. 1998 (A D 1948), pp 307-318 Muni Kalyanavijaya, as most others had, confused Boţika with the Digambaras, and to that extent (and also due to a few other historical errors) his rejoinder suffers.
- 41. The existence of the Digambara sect as such was unknown to the Švetām baras, who otherwise knew Boţika (Yāpaniya) against whom of course they were bitter Since Yāpaniya sect had for long disappeared in North, the later Švetāmbara writers confused "Boţika" with "Digambara" because of the nāganya (nudity) and their being pāṇi-tala-bhojī or using palms as a begging bowl.

# RECONCILIATION OF BUDDHIST AND VEDANTIC NOTION OF SELF

Y S · Shastri

There is a general impression that Buddhism is opposed to the existence of Self or Atman Indeed many scholars of distinction maintained that this non-soul self or Atman Indeed many scholars of distinction maintained that this non-soul self or the Mahayanists, the Mahayanists, namely Sunyavadins and Vijanavadins explicitly denied the existence of soul In other words, this non-soul theory embraces entire Buddhist philosophical literature. Granted, all schools of Buddhism criticise the existence of Atman; however, it is equally important to comprehend the notion of 'self' as they understood.

For this purpose, we must look through the arguments set forth by Buddhism against the existence of Ātman, from the days of Buddha to the Mahāyānist thinkers it seems that the word Ātman for Buddha is nothing but 'ego' i e notion of 'l' and 'mine' The notion of 'self' is here regarded as the cause of misery and bondage. The Buddhists call it 'sat-kāya dṛṣṭi'. When we take anything as a 'self' we get attached to it and dislike other things that are opposed to it 'l' The notion of self is considered as ignorance (Avidyā) and from it proceed all passions. This notion of self is, for the Buddhists, the root cause of all kinds of attachment, and hence of misery and pain. This notion of self which is, the fountainhead of all misdeeds led Buddhists to deny the existence of Ātman. Following this limited concept of Atman as an 'individual ego', Buddhism in all subsequent phases of its development criticises the existence of Ātman as a false notion of the Vedāntins

Says Buddha Anattā (Anātman) means 'non-ego, not-self' 1 e the fact that neither within these bodily and mental phenomena of existence nor outside them can be found anything that in the ultimate sense can be called as self-reliant real ego-entity or personality "Ail are impermanent, body, sensation, perception, they are not self". It is mentioned in the Sanhyuk ta-nikāya® that self is nothing else but an aggregate of five skandhas, namely aggregate of body (rūpa) and four mental processes,—feeling (vedanā), perception (sanḥjāā), disposition (sanhskāra) and self-consciousness (vijāāna) The five states of the five senses and the mind, the feeling that is related to mind, all these are void of self. There is no self or person or life principle which is permanent. No consciousness of any such permanent changeless entity or eternal principle obtains in man. In the Maijhima-nikāya, Buddha condemned the notion of self as an unreal thing imagined only by dull people. Early Buddhist literature reveals that Buddha admitted the states of consciousness but

not the soul. According to him the union of mental and material qualities makes the 'individual'. The 'self' is nothing but an empirical aggregate. In the Alaga-ddipana-sutta, it is said that there is no self or anything having the nature of self Vidhusekhara Bhattacharya, quoting various references in support of the Buddhist denial of self, writes: "The existence of personal self or Atman as accepted in other systems was utterly deaied by the Buddha, thereby pulling down the very foundation of desire where it can rest." \*\*

The same notion of 'self (non-ego)' is accepted by the later Buddhists and further elaboration of existence of non-soul theory is solely responsible for the misconception that Buddhism is diametrically opposed to Vedäntic thought.

In denying this notion of the self all the schools of Buddhism are unanimous. T. R. V. Murti rightly pointed out that "there is no Buddhist school of thought which did not deny the Atman".

Immediately after Buddha, negative approach towards the existence of the soul reached its climax; especially, in Nagasena, we notice this negative attitude. Nagasena, like Hume, maintained that the so-called 'self' is nothing but a stream of ideas. It is psychologically impossible to believe in the existence of 'self'. He observes that when we analyse the idea of soul, we wrongly imagine a soul underlying mental states. It is nothing else but a collection of certain qualities which exist together. The soul is a name for the sum total of the states which constitutes our mental existence. The soul or personality is like a stream of river, there is continuity, even though one movement is not the same as another. It is the view of all the Hinavainist schools.

For the Mådhyamikas, 'self' is an unreal entity. Nägärjuna (c. 2nd cent. A D ) declares that it is neither identical with, nor different from the five skandhas? When 'l' and 'mine' cease, the cycle of birth and death comes to a standstill " If the 'self' by the same as the skandhas, then it too, like them, will be subject to birth and death and it cannot be known.' Nägärjuna's followers like Äryadeva and Candakirt also treated soul as unreal entity According to Candrakirti, åtman is the root cause of all sufferings and dements and he says that wise men (yogi) should deny its ultimate reality Santideva also states similarly when he says that when we analyse the existence of 'self', nothing should be found ultimately. 'Just as when one goes on taking off the layers of a plantain trunk or an onion nothing [ultimately] will remain, similarly, if one goes on analysing the so-called existence of self', ultimately it will be found to be nothing."

In criticising the existence of 'self', the Vijāānavādins are not far behind the carlier Buddhists. They all took the notion of Ātman as ego-entity and criticise it as a non-existent entity. Let us see how Asaāga, the great Vijānavādin criticises the notion of self as mere illusion in his major work, the Mahāyānavātrālahkāra He says that the concept of Ātman is simply a 'pre-conception' or an "illusory concept'.1"

Like Nāgārjuna, he too asserts that it is neither a spiritual entity nor an aggregate of skandhas. Attacking the Vedāntins indirectly, he says that the Vedāntite comprehension of Ātman is not by itself characterised by the correct notion Ātman. It is also mere musformation, identifying it with the aggregate of skandhas (duḥsaṃsthitatā) which is originated from impurities and instability (kleḥa-daur-balya-prabhāvitatvāt). In other words, it is neither real nor unreal, but merely an illusion. Therefore, Ātman does not exist. 13 Thus, the liberation is also nothing else but destruction of this illusion or pre-conception. 13

He strongly criticises the belief in the existence of the so called Ātman and argues as to how is it that the world believing in the conception of 'self' which is simply an illusion, does not see the nature of pain which is constantly attached with the samskāras In other words, the world, falsely believing in the existence of 'self' which is a non-existent entity, does not see the root cause of pain produced by samskāras (which are an operating factor). \(^{18}\)

How deep rooted is this ignorance or darkness which causes the world to misinterpret the play of existence and to perceive the 'self' which is not? In fact it is possible that obscurity prevents us from seeing what is, but does not make us He expresses surprise as to what sort of ignorance is this which obscures the truth and makes the world to perceive what is not 15 He calls the notion of 'self' as baneful 16 He declared that all dharmas are without self, or are sans substance 17 All sorts of pain and sufferings are due to this imaginary notion of 'self' The 'self', by its very nature, is characterised by pain. It is the root cause of all miseries and sufferings 18 Really speaking Atman, which (as a notion) is merely imaginary, does not exist. 19 If Atman really existed, then there would be either liberation without effort or no liberation at all. Therefore, the imaginary soul does not exist.20 Asanga denies the material existence of 'self' 21 If it materially exists, then it must be seen like other material things 72 If it is material then it must be subject to destruction like other material things; in that case, it cannot be a permanent entity If pudgala or Atman exists, then there would be either liberation of all without any effort or no liberation at all.28 There will be liberation of all without any effort because on seeing the material Atman, everyone will be liberated Such, however, is not the case. By perceiving the Atman nobody becomes liberated. Even those who have realised the highest truth do not accept the existence of Atman 24 In that case, they may not be able to attain liberation By merely perceiving the material Atman nobody is liberated. Thus, there will be no liberation at all Again, belief in the existence of atman is the root cause of miseries and 'I' and 'mine' considerations spring from it 25 This belief becomes the root cause of bondage rather than liberation The Atman or pudgala does not exist in reality. When the pudgala or 'self' does not really exist, how can it be taken as seer or a knower or liberator or doer or an enjoyer. \*\* The notion of self is thus

purely imaginary and does not exist.\*\* It may be argued that, in some places Buddha himself has preached the pudgala or 'self'. But it must be kept in mind that Buddha had preached the existence of 'self' only to attract the simple minded and to encourage them to perform good, and to refrain from evil, deeds; without teaching pudgala, it is not possible to preach its consequences and pudgala-nairāt-mya. Excepting this, it has no other significance.\*\*

For Vasubandhu, the follower of Asanga, too, the notion of 'self' is the root cause of suffering and it is an unreal entity. He avers that the 'individual self' depends on the ālaya and is accompanied by four kinds of suffering: self-notion, self-delusion, self-pride, and self-love. \*\* It ceases to function when the false notion of the self is destroyed and when the categories of intellect are transcended. Consciousness transcends the duality of the subject (pudgala-nairātmva) and the object (tharma-nairātmva) both of which ultimately are unreal \*\*

Even for later vijitānavādins like Dharmakirti (active c A D 620-650) and Śāntaraksita (c. A. D. 705-762), the notion of Ātman is the root cause of misery and attachment As long as one is attached to the Ātman so long will one revolve in the cycle of birth and death Śāntarakṣita clearly maintained that Ātman is nothing but consciousness associated with ego: ultimately it denotes nothing.<sup>81</sup>

Thus, it is clear that the Buddhists, right from the Buddha to Santarakşita, severely criticise the notion of 'self' and it is generally understood in the sense of an individual ego. root cause of passion, misery and attachment and its ultimate existence is denied on that ground It is variously called, Atman, Pudgala and Satkāvadrsti

Let us, then, examine how far this non-soul theory is justifiable and how far Buddha and the Mahāyānists had understood the notion of Ātman of the Vedāntins

The Hinayānists taking literal meaning of the word 'non-ego' or 'not-self' took a sort of materialist approach reducing Ātman to mere mind and body complex or component of certain elements. It logically derives that the destruction of misery follows the destruction of self or certain component parts. Now this is nothing but sheer materialism. The Mahāyānists adopting idealistic view criticise the existence of self saying that it is an unreal entity or merely an illusory idea. They misunderstood or only partially understood the notion of Ātman of the Upanişads and based their criticism on that limited understanding. It is already mentioned in the previous pages that, for the Hinayānists, 'self' is a mere aggregate of five skandhas. There is no permanent self which is the perceiver Sankara rightly pointed out that without a permanent soul acts of perception and memory become impossible. If self is a mere aggregate of five skandhas (collection of bodily and mental processes),—these being unconscious,—how can they combine

themselves with one another ?88 If there is no intelligent principle as a guide. how can the non-intelligent skandhas aggregate in a systematic way? Without permanent entity or soul, there will not be any aggregate and in their absence there cannot exist the stream of mundane existence 38 If avidva and other members of the twelve-fold chain of causation can account for the formation of aggregate and mundane life, the insoluble problem is, how the avidya and the like became the cause of aggregates which themselves come into existence subsisting in the aggregates or depend upon aggregates ?84 If mind is only successive perceptions, there is nothing that perceives. Without perceiver there can not be consciousness of perception Radhakrishnan rightly pointed out that the aggregate or bundle of impression could hold no beliefs, make no judgements, commit no errors, entertain no deceptive illusions. 85 If there is no perceiver, memory will become impossible. These Buddhists wrongly compare the self with the stream of a river. They forgot that the stream of a river is always flowing and never comes back. If the analogy is correct, we cannot remember past experiences. In fact, nast experiences are retained in memory and we can recall them. Sankara pointed out correctly that if the past is recognised in the present, the permanence of the percipient is necessary Otherwise, it will become difficult to recognise the same man whom we saw yesterday 86 The Hinayanists accepted the difference between thoughts and objects (nama and rupa) but they failed to understand that thoughts can never be thinkers The 'self' is the knower or subject (18ata) and cannot be identified with 'Me' the mental contents of which are known (theya) Consciousness itself indicates existence of an agent which is conscious. The existence of 'self' cannot be brushed aside or dismissed merely by saying that there is a continuity or similarity of consciousness. The main question, then, is what is "my" abiding identical 'entity' or 'self'?

The notion of thinking and activity implies that there is an agent whose activity unifies the multiplicity of data or differences into a single whole. This is an order which gives the whole its distinctive and unitary character. This order or agent would have to be the same throughout otherwise it ceases to function as a unifying factor. This unifying permanent principle or agent is called 'self' by the Vedantins. Without accepting the existence of this permanent principle or 'self', the problem of identity cannot be solved. There is no proper answer for all these objections in the Hinavanist' texts

Even when accepting the absolutistic or an idealistic standpoint like Mahāyānists, it is not possible to deny the existence of 'self' at an empirical level. Every worldly knowledge is possible only when there is the subject or the knower and the object or the known Ultimately, there is no subject-object duality but at the empirical level it must be accepted. Really speaking these Mahāyānists did not deny the existence of reality or the true self of the Vedāatins. Their understanding of the concept of Ātman of the Vedāatins is partial. This misunderstanding of the word Atman of the Vedāntins led them to criticise the existence of Atman. Buddha himself is responsible for this misunderstanding. When Buddha says that the self is the root cause of all sorts of misery and attachment, it is clear that he misunderstood the notion of Atman of the Upanişads. But his criticism is not against the true notion of Atman described by the Upanişads which is the pure self, pure consciousness and which is the only reality. Buddha and the Mahāyānists, in one sense or other, accepted Upanişadic reality. The Atman of the Upanişad is called not by the word Atman but by different terms. They used different terminologies instead of the word Ātman but by different terms. They used different terminologies instead of the word Ātman but to different terms. They used like Asanga explicitly call Reality as Buddhatman, Paramātman The Mahāyānsts like Asanga explicitly call Reality as Buddhātman, Paramātman The Mahāyānsts understood the word Ātman in the sense of individual ego or Jivātman which is the product of avidyā and which is associated with the antahkaranz or buddhi. Santarakṣita makes it clear when he says that citta or pure consciousness associated with ego or Alamkāra is called Ātman. \*\*

Really speaking Buddha narrows down the meaning of Atman of the Upanişad taking it in the sense of ego which is the root cause of misery and attachment In the Brhadaranyaka it is said that it is not for the sake of everything that everything is dear but for the sake of the 'self' that everything is dear by Seemingly, by taking such types of statements of the Upanisads, Buddha wronzly understood the Atman in the sense of '1' and the 'mine' which is the cause of suffering and bondage.

Before criticismg Buddha's and the Mahāyānists' view, it is very important to keep in mind the notion of Ātman described by the Upanişads. In the Upanişads, Atman is identified with the Absolute Reality or Brahman in the ultimate sense. From the subjective point of view the same reality is called Ātman and as Brahman from the objective point of view. In the Vedānta, the word Ātman is used as a synonym of Brahman or Noumenal Reality. The Brhadāraŋyaka clearly states that 'The self is indeed Brahman's In other Upanişads also we find the same type of description. 'He is indeed just this Self, this Immortal, this Absolute, this All'40. 'The self is indeed all this'13 'It is existence, consciousness and bliss'42 'It is non-dual'45. It is absolute consciousness which is the parmanent background of all changing phenomena'44. 'There is no difference between Ātman and Brahman'. 'That thou art'45. All these passages clearly show that Ātman is identified with Brahman.

It is important here to note that 'Dharma' the Ultimate Reality called by the Buddha is nothing else but the same Ātman described by the Upanişads 'Dharma' to him is Reality (satyam) itself in a dynamic form, regulating the course of nature like the Brahman or Ātman of the Upanişads which is the basis of all It is described by Buddha as an unborn, un-made, non-becoming and un-compoundeds. This is similar to the notion of Ātman or Brahman described in the Kathopanişad. The self is never-born and never dies It is unborn, eternal, everlastings. Like

the Upanisadic seer he calls Reality as immortal or anyta. After attainment of sathodni or enlightenment, Buddha revealed his experience to his five desciples (Paßavargjya Bhikau) as that of immortality declaring that thereby the gates of immortality are onened for all 4.8

The idea is the same as that of the Upanişads In the Upanişad, Reality is called Ātman, Immortal, and Brahman; \*\* and in the Kenopanişad it is also mentioned that, 'when it is known through every conscious state, it is rightly known and one attains eternal life or immortality. Through his own knowledge he gains immortality. \*\*Iso\*\*

This immortality can be attained through effort. Buddha himself declared that: "even so, brethren, have I seen an ancient path, an ancient track traversed by the perfectly enlightened ones of former times". It is criticism is against the permanence of the empirical ego or Jiva which is separate from Atman in the Vedanta The Upanisadic notion of Atman is misunderstood and misrepresented by Buddha and his followers But in the ultimate sense he accepted the Atman or the Absolute Reality Instead of calling his conception of reality as Atman, he calls it 'Dharma' or 'Bodhi' or 'Amrta', which in the ultimate analysis only represents a different jargon for the same entity The Hinsyanists taking the literal meaning of Buddha's statement about the self, embraced sheer materialism

In the Mahayanists works this misunderstanding of the notion of Atman of the Vedéntins as individual ego, is explicitly noticeable. They accept the absolute Reality but criticise the existence of Atman as mere illusion or unreal. Consciousness associated with ego is called Atman by some of the later Vijiānavadins

Aśvaghoşa's Tathatā (Suchness) or Bhūta-tathatā is nothing but Ātman of the Upanisads He recognizes it as Absolute suchness, which, ultimately speaking, transcends everything But tainted with ignorance it manifests itself as 'conditional suchness' The subject-object duality is the result of this conditional suchness. When true knowledge dawns, we realise that we are no more finite things but absolute suchness 52 This is the self-existent, Immortal Reality, calm and blissful, which must be realised. 53 It is beyond the grasp of intellect. This 'thatness' or Tathata has no attribute and it can only somehow be pointed in speech as 'thatness' It is neither existence nor non-existence nor both nor neither. It is neither unity nor plurality, nor both nor neither. It is neither affirmation nor negation nor both nor neither Similar statements are found in the Upanişads. The Brhadaranyaka clearly states that Atman is ungraspable; it can be expressed as not this, not this 56 In the Mandukya, it is described as neither inwardly nor outwardly cognisant, nor on both sides together. It is unseen, ungraspable, indefinable, unthinkable, unpointable 55 Dasgupta rightly points out that Asvaghosa being a learned Brahmin in his early age, interpreted Buddhism in the light of the Upanisads

Nagarjuna, the great Madhyamika philosopher, also misunderstood the notion of Atman and criticises it as an unreal entity. But his conception of Absolute Reality or non-dual Tattva or Sunya is nothing else but Absolute consciousness or Atman of the Upanişada which is indescribable. He defined reality as transcendental or beyond the reach of thought as non-relative, non-determinate, quiescent, non-discrusive, non-dual.\*8 Even has conception of Sunya is the indescribable Atman or Brahman of the Vedantins. 'Absolute cannot be called void or non-void or both or neither, but, in order to indicate, it is called Sunya.\*4\* Here the reality is described in negative terms. Reality which is unconditioned, indeterminate, and incapable of verbal elaboration is not apprehended by thought. Like Upanişadio thinkers, for Nagăriuna laneuage amplies only to the finite or phenomenal world.

The same negative description of Ātman is given in the Upaniṣads. Nāgārjuna's definition of reality is similar to the description of Ātman given in the Māṇḍūkya-upaniṣad It is said that Ātman cannot be described, cannot be grasped, is beyond the reach of thought, cannot be designated.\*\* The Bṛhadāraṇyaka also describes Ātman in negative terms saying that Ātman is not this, not this.\*\* It also describes Ātman as the not gross and the not subtle, the not short and not long. the speechless, the mindless".\*\* It is clear that Nāgārjuna accepts the existence of pure self or Ātman of the Upaniṣads but only describes it by the negative term 'Ṣnava'.

Nāgārjuna's followers, Āryadeva and Candrakirti, accept the Absolute Reality. Āryadeva says that Reality is pure Citta or Consciousness. The 'Jewel of Self' is absolutely pure and self-luminous and appears to be impure only on account of ignorance, just as a white crystal appears coloured on account of coloured thing placed near it. La Santideva's Bodhicitta or Pure Buddha is similar to the notion of Ātman of the Upanişads. Pure Citta or Pure Consciousness is the Absolute Reality for Santideva.

It is clear that Absolute or Šūnya or non-dual Tattva (advayam tattvam) of Nāgārjuna, Pure Citta of Āryadeva, and Pure Buddha of Šāntideva are nothing else but self-luminous Ātman of the Upaniṣads which is indescribable pure consciousness (cit-prajāānaghana). Let us examine the Vijāānavādins' view. Even though the Luňikāvaiāra-sūtra teaches the two fold selflessness i e self-lessness of persons and the self-lessness of things, the reality defined by it is nothing but Vedāntic Ātman or Brahman. It identifies the reality with Tathāgatagarbha or Ālayavijāna. It says that Tathāgatagarbha or Ālaya is indescribable and transcends all categories of thought. It is says that it is not similar to the Ātman because it transcends all categories of finite thought (nirvikalpa) because it is neither affirmation nor negation nor both nor neither, and because it is to be directly realised by spiritual experience while the Ātman leads to eternalism

because it clings to affirmation '5 Even at first sight, no student of Vedānta and Buddhism can fail to understand the superficial and fallacious distinction made by the Lankavatāra-sūtra between Tathāgatagarbha and Ātman of the Vedānta.

The Ātman of the Upanisads transcends all categories of thought. Ātman cannot be reached by speech and mind \*\* Ātman is beyond the grasp of intellect and learning.\*\* It is ungraspable, indescribable, and indefinable.\*\* Ātman does not cling to the category of affirmation In fact no category can adequately describe it. It is attributeless.\*\* That the Ātman is pure existence (sat) does not mean clinging to affirmation It means to indicate the self-luminous 'consciousness self' in limited terms. It is really beyond description of categories of thought. 'Nett, Nett', 'Not this,' Not this' clearly indicates the indescribable nature of Ātman or Absolute Consciousness It cannot be described, but it can be only experienced.

The Lańkāvatāra-sūtra, however, speaks of self-realization Suzuki points out that the idea of self-realization is a special feature of the Lańkāvatāra If there is no self, no reality, no truth, then self-realization would not have been preached it says that: "All things are in their self nature, un-born, mahāmati, belongs to the realm of self-realization attained by noble wisdom and does not belong essentially to the realm of dualistic discrimination cherished by the ignorant and the simple-minded "\*\* It is also said that Reality is eternal "The ancient road of Reality, on Mahāmati, has been here all the time, like gold, silver or pearl, preserved in the mine. Mahāmati, the Dharmadhātu, abdes for ever, whether the Tathāgata appears in the world or not, as the Tathāgata eternally abides, so does the reason (Dharmatā) of all things, reality for ever abides. Reality keeps it in order, like the roads in an ancient city.\*\*

It may be noted here that even though Buddhists implicitly accepted the doctrine of Ātman of the Upaniṣads, they hesitated to use the word Ātman explicitly, simply because this terminology belonged to their opponents Seemingly at the time of the composition of the Lańkāvatāra-sūtra, there was a trend to preach the Ātman theory explicitly

For Asanga, Absolute 18 Pure Consciousness (Cittam). It is non-dual. It is beyond the purview of speech or expression and indeed, it 18 indescribable. To It 18 neither existence nor non-existence, neither affirmation nor negation, neither production nor destruction, neither increasing nor diminishing, neither pure nor impure; it is a characteristic of Reality. 11

These descriptions of Asanga do not differ from Vedāntic description of Atman or Brahman which is beyond the grasp of intellect, speech and which is pure consciousness. Asanga goes a step further than earlier Buddhists and calls Absolute Reality as Pure Atman and even Paramatman "Understanding the true meaning of the doctrine of Sunya and Nairātmya, the enlightened ones (Buddha) transcend the

individual existence and realises the Pure Soul (Suddhatman) and thus, become one with the Universal Soul. 72 "When one realises this world to be merely a composite of samskaras (forces) and also realising the baneful existence of Atman, he becomes one with Universal Soul. \*\* Here, when Asanga says that the notion of Atman is baneful, it applies only to individual ego because Reality, according to him. is pure consciousness and which by its very nature is self-luminous All impurities are adventitious. 14 Reality is styled in different terms by Asanga, like Visuddha-tathatā, Dharmadhātu, Suddha-citta and Anāsrava-dhātu. He declares that Reality is Pure Existence (Anasrava-dhatu). It is pure Tathata (Visuddhatathata). Thatness which is Atman for Buddhists It is the highest soul or Paramatman for the Buddhists 78 Like the Vedantins, he proclaims that different rivers merging in the ocean become one with it, similarly, the Buddhas or Bodhisattyas meriging in the Absoulte Reality (Buddhatya) became one with it 76. It is similar to the statement of the Chandogya which clearly states that : "as rivers which flow into the sea disappear in the mighty water (ocean) and lose their name and form. so does the wise soul become absorbed in the Transcendent Person and loses its name and form When the souls are merged in the Real they cannot discriminate from which bodies they came " Similar statement is found in the Palmopanisad also 78 It is clear that by not mentioning the word Atman, Asanga indirectly accepted the Atman of the Vedantins which is pure consciousness and the only He denied only individual ego and not pure consciousness, Atman,

Vasubandhu, younger brother and follower of Asahga, also admitted Reality as Pure Consciousness which transcends subject/object duality. Vijhapti-mārtatā is Reality for Vasubandhu ti is self-luminous non-dual Reality. Later Vijhānavadins, like Dharmakirti and Šāntarakṣita (who are called Sautrantika-Vijhānavadins by some writers) accepted that Reality is pure consciousness Dharmakirti, clearly says that the Reality, which is pure consciousness, is beyond all words, names, and concepts. Sāntarakṣita, as has been earlier mentioned, criticises Ātman associated with ego or Ego-self (ahahkārāhrita-citiam) Reality for him is one without a second. It is Citta which is self-luminous, consciousness and free from all impurities, impositions. Like later Vedāntins, he explicitly maintained that realisation of pure self is true knowledge. Even he uses the word selfrealisation i.e. rividdhātmadarkana. Si

We can now draw the conclusion from all these Buddhist statements that Ātman of the Upanişads is generally misunderstood as Individual Ego or Buddhi or Jivātman as associated with ego, māyā or ignorance, and, on the other hand, the real Ātman or Brahman of the Vedāntins understood or called by different terms like Dharma, Bodhi, Tathatā, Dharmadhātu, Prajūapti-mātra, and Pure Citta. The ego (ahankāra) is condemned not only by the Buddhists; in fact all the schools of Indian Philosophy condemned it as an obstacle in the path of self-realisation. The conflict, between the Buddhists and the later Vedāntins originates

from the misunderstanding of the words Atman by the Buddhists. One can easily make out from the critical survey of conception of non-soul theory of the Buddhist texts, that Buddha himself is greatly responsible for this misunderstanding. Principally, there is no difference between the Ultimate Reality of the Vedantins and the Buddhists Due to this misunderstanding created by Buddha, they sans raison fought with each other on the philosophical battle field. CD Sharma had rightly pointed out that: "had Buddha refrained from committing an error of commission in degrading the Upanisadic Atman to the level of the empirical ego and also an error of omission in not identifying his Bodhi or Praina with the Upanisadic Atman or Brahman, the age-old battle regarding the Nairatmyavada fought without any reasonable ground by the Buddhists and the Vedantins on the soil of Indian philosoppy would have been surely avoided."82

### Notes & References

- 1, TRV Murti, The central Philosophy of Buddhism. p 17
  - 2 Oldenberg, Buddha, p. 218
  - Samvukta-Nikāya, p. 54
  - Kevalo paripūro bāladhammo, Maijhima Nikāya, 1 1 2
- 5 Basic conception of Buddhism, p. 7.
- 6 Murti. Central., p 7.
- M K X-15 7

13

- 8. M K. XVIII-4
- M K XVIII.7
- 10 Bodhicaryavatara, IX-75
- Bhrama eşa tu utpanno yeyamâtma-drşţih, MSA, VI-2, Com 11
- 12 Tasmānnāstyātmā, MSA, VI-2, Com
- Na catmadrstıh svayamatmalakşana na capı duhsamsthıtata vilakşana Dvayanna canyad bhrama eşa tadıtah tatasca mokso bhramamatra samksavah MSA VI-2
- Katham jano vibhramamātrāsritah paraiti duḥkhaprakṛtim na santatām. MSA. VI-3.
- Katamoyamidrsastamah prakāro lokasya yadvidyamānam pratityasamut-1.5 padamavipasyannavidyamanamatmanam niriksate. Sakyam bi nama tamasā vidyamānamadrastum syanna tvavidyamānam drasthumiti MSA, VI-4, Comm.
- Anarthamayātmadṛṣṭih. MSA, XIV-37
- 17. Sarve dharmā anātmānah MSA, XVIII-101.
- Satkāyādrstih kleśalaksano hyesa samklešo, yaduta aham mameti. MSA, XVIII-92 Comm
- 19 Parikalpita atma nastı. MSA, XVIII-81, Comm.
- 20 Ayatnamoksah survesam, na moksah pudgalosti va. MSA, XVIII-103,

- 21. Dravyato nāstīti vaktavyah, MSA, XVIII-92, Comm.
- Yadi dravyato asti tasya karmāpyupalabhyate. Yathā cakşurādinām darsanādi lakşanam ca rūpaprasādādi. Na caivam pudgalasya, Tasmānna so asti dravyatah. MSA, XVIII, 92.103. Comm.
- 23. Ayatnamoksah sarvesām na moksah pudgalo asti vā. MSA, XVIII-103.
- Tathā hi sarveşām na drşţasatyānām ātmadarsanam vidyate MSA, XVIII-103, Comm.
- Sati cătmani avasyam ahamkāra mamakārābhyām ātmatṛṣṇayā cānyaiśca tamidānaih kleśairbhavitavyamiti. Ato api mokṣo na syāt. MSA, XVIII-103. Comm.
- 26 Nairarthakyāt ato drastā yāvanbhoktā na yujyate MSA, XVIII-96.
- Sraddh-nusāryādi pudgala vyavasthānata ityasati dravyato astitve kasmāddeśitaḥ ? MSA, XVIII-101. Comm
- 28 Samkleśa vyavadāne ca avasthā chedabhinnake. Vṛtti santānabhedo hi pudgalenopadarśitaḥ MSA, XVIII-102 Comm
- 29 Atmadrstyātmamohātmamanātmasneha TMS-6.
- 30 Tathā pudgala nairātmyapravešo hyanyathā punaḥ. Dešanā dharma nairātmya pravešaḥ kalpitātmana VMS-10
- 31 Ahamkārāśrayatvena cittamātmeti giyate Tattvasamgrha. Vol I, p. 304.
- 32 Samudāyinām acetanatvāt (B S. B II 2-18)
- Tasmāt samudāyānupapattiņ Samudāyānupapattau ca tadāsrayā lokayātrā lupyeta. (B S B II-2-18)
- 34 R S R II.2.19
- 35. History of Indian Philosophy, Vol I
- 36 B S B II-2-25
- Ahamkārāśrayatvena cittamātmeti giyate. Tattva-samgraha. Vol I, p. 204
- Na vā are sarvasya kāmāya sarvam priyam bhavatı, ātmanastu kāmāya sarvam priyam bhavati, (Brh Up II IV. V)
- 39, Ayamatmā brahma Br Up II. 5.19 and Mand Up 2
- Sayoyamātmā, idamamṛtam, idam brahma, idam sarvam (Br. Up II.
   V. 1-14)
- 41. Atmaivedam sarvam. (Chh. Up. u. XXV. 2)
- 42 Satyam, Jñānam, anantam brahma.
- 43 Advaitam, (Mand Up. 7.)
- 44. Brahmaivedam viśvam. (Māṇḍ. Up. II. 2. 11.)
- 45. Tattvamasi. Chh. Up. VI XVI. 3)
- 46. Ajātam, akrtam, abhūtam, asamskrtam. (Udāna )
- 47. Na jāyate mriyate vā kadācit. (Kath. Up. I. II. 18.)

152 Y. S Shastri

- 48. Amṛtamadhigatam uparuta tessam amṛtassadvārā

  —Vinayapitaka, Mahāvagga. I. 1.7. Comm.
- 49. Brh Un II. V. 1-14.
- Pratibodhaviditam matam amrtatvam hi vindate, also vidyayā vindatemrtam (Kath Up)
- 51. Samvuktanikāva, "Nāgarasūtra", p 36
- 52. Sharma, C D.: Critical Survey of Indian Philosophy, p. 85
- 53. Šāntam, Šivam, kşaimapadam, acyutam tat,
  —Saundarānanda, XVI, 26.27.
- 54. Neti, Neti, Brh. Up 4 5 15.
- Nāntaḥ prajūam, na bahiḥ prajūam, nobhayataḥ prajūam. . . . adrśyam, agrāhyam, alaksanam, acintyam, avyapadeśyam. (Mānd Up 7)
- Apparapratyayam santam, prapancain aprapancatam, nırvıkalpam ananartham etat tattvasya lakşanam (M. K. XVIII-9.)
- 57 Šūnyamiti na vaktavyam ašūnyamiti vā bhavet Ubhayam nobhayam ceti prajūaptyartham tu kathyate (M K XXII-11.)
- 58. Mānd Up 7
- 59. Neti neti (Brh Up IV-IV-22, and IV-V-15.)
- 60 Brh Un III-VIII-8
- 61 Cittaśuddhiprakarana, 27-28
- 62. Suzuki · Lankāvatāra p 47-48
- 63. Suzuki : Lańkāvatāra, p. 77-78
- 64 Naiva vācā na manasā prāptum sakyah. (Kath. Up II-VI-12)
- 65 Na medhavā na bahunā śrutena (Kath Up. I-II-22)
- 66 Mand Up 7
- 67. Nirgunah (Svetāsvatara Up. VI-II)
- 68. Suzuki LAS, p 56
- 69. Suzuki LAS, p 124.
- 70 MSA XI-13
- 71 MSA VI-1
- Śūnyatāyām visuddhāyām nairātmyānmārga lābhataḥ Buddhāḥ śūddhātma lābhitvāt gatā ātmamahātmatām MSA, IX-23
- Vihāya yānarthamayātmadṛṣṭiḥ mahātmadṛṣṭiṁ śrayate mahārthām. MSA, XIV-39
- 74 Matam ca cıttam prakṛti prabhasvaram sadā tadagantukadoşadūşitam. MSA. XIII-19
- 75 Vısuddhatathatā sa ca buddhānām ātma . . Buddhānām anāśravedhātau paramātmā vyavasthāpyate MSA, X-23, Com.
- Samudravisiasca bhavanti sarvan ekasraya eka mahajalasca... Buddhatvavisiasca bhavanti sarve ekasraya ekamahavabodhan. MSA, IX-83, 85.

- Imāḥ saumya nadyah purastānprachaḥ syandante paścāt-pratfeyastali-Samudrat Samudrameva abbiyānti Samudra eva bhavati tā yātha tatra na Viduraymahamaemint.
- 78. Pra. Up. VI-5
- 79. Pramāņavārtika, p. 88, 93.
- 80. Prakrtyā bhāsvare citte. Tattvasamgraha Vol. II 35,38.
- Tadeva hi. tajjfiānam yadvisuddhātmadarsanam Tattva Samgraha, Vol. II 35-38

•

# PAURANDARASŪTRA

#### Fli Franco

A couple of years ago I had the privilege of reading the Tattropaplavasimha a Lokāyata text—with Pt Dalsukh Malvania. It is only appropriate, as a small token of my respect and gratitude to Pt Malvania, to contribute a paper which is directly connected to what he taught me I have chosen, therefore, to deal here with a Lokāvata fragment as it appears in a Jaina source

The Jamas, no doubt, have made a most original and important contribution to Indian philosophy. However, the importance of the Jama sources goes far beyond Jama philosophy itself. Their importance for the study of all other systems of Indian philosophy cannot be underrated, for in no other system is the parapakva presented with such honests and thoroughness.

Strangely enough, although modern research on the Lokayata school of thought was done exclusively by scholars who were interested in pramana/statra, their studies are mainly concerned with the Bṛḥuspatisātra while the Lokayata logicians are almost completely ignored

It is well known that ever since Dinnaga, epistemological and logical problems came into the foreground of Indian philosophy. Every philosophical school had to espond to the new discoveries made by Dinnaga and his follower Dhaimakirti, and the Lokayata school was no exception to this rule. The old Lokayata arguments which vere consincing enough as long as inferences were based on simple analogies, could no longer be applied to the new, well-established inferences, which were based on universal concomitance (sjäpii). In order to stick to the old doctrine according to which inference is not a valid means of knowledge, the Lokayatikas developed a new kind of self-destructive logic inferences which prove that no inference is valid.

In what follows I shall try to present three dulerent interpretations for one of these interences the Paurandaus-sitea The satura reads! pramanasyagaunaus ad animanad anim-micara dun labhah "Determination of object through inference is impossible because means-of-knowledge is not secondary."

The only one I know of who has tried to explain the Paurandana-sūtia is Professon Solomon in hei study of Bhatta Udbhata. Hei explanation follow closely Nādi Devasūri's Srādiādananākara. "The nature of hetu (reason), which gives rise to inferences is that it is pak-sa-dhanna, attribute of the pak-sa (the minor term, or subject of the syllogism). Now, the pak-sa is of the nature of an aggregate of attribute-and-thing, the total entity constituted of the thing and its attributes is called pak-sa. And it that is not ascertained, how can it be ascertained that the hetu is its attribute,

and if the paksa is ascertained, anumāna would no longer have any purpose to serve. So in order to establish or justify the usage of paksadharma (as defining characteristic of hetu), the word paksa, though conventionally denoting the aggregate of attributes-and-thing, has necessarily to be understood in a secondary sense as indicating or meaning the thing (alone), which is a part of the total denotation. Thus the paksa is gauna (secondary), and that being so, the heru also is gauna because it is its attribute. So anumāna, which is produced by a gauna cause, is also gauna, and being gauna it is not a pramāna."<sup>28</sup>

In my opinion the above explanation does not make sense, and I will try to explain the varira differently. However, what follows should by no means be considered as a criticism of E. Solomon who simply explains. Vaid Devasūri's interpretation of Purandara, and in so far her explanation is most accurate. I also think he is probably right in assuming that the above interpretation induced Bhatta Udbhata to give a new interpretation of the satira. I do not think, however, that Vadi's interpretation conveys the original meaning of the satira, for it simply makes no sense

First note the exact words of the hetu: 'pramānasiāgaunatvāt'. If Purandara wanted to say what Vādi says he wanted to say, this would be a very oblique way of expressing himself-a gauna argument indeed-for he could simply say paksasvāgaunatvāt But this in itself is not enough to discredit Vādi's interpretation; so let us take a closer look at the content of the argument

According to Vadi, Purandara's argument is based on the fact that, when applied to inference, the word pak as is used in a secondary or metaphorical meaning tupacara). Now, the question that arises is 1s there something wrong in using a word, and more specifically the word pak as, in a secondary meaning?

The Sanskrit texts provide a definite answer to this question: under certain conditions, there is nothing wrong with using the word pakva in its secondary meaning.

The use of the word paksa in its secondary meaning goes back to Dinnaga (PS, III 8)!, and at the beginning of the Hetubindu Dharmaktri enters into a rather detailed polemic against Isvarasena in order to justify Dinnaga's position. By looking into this polemic we can see when the word may be used in its secondary meaning, and when not

Iśwarasena's objection is quite clears pravojanābhāvād anupacārah. Thus the argument presupposes that one should not use a word in a metaphorical sense unless one has a reason or a purpose (pravojana) for doing so. And Dharmakfrti's answer shows that he shares Iśwarasena's presupposition, for it consists in showing that Dinnāga had good reasons for the employment of the word pak as in its secondary meaning. Therefore, if Purandara wanted to convince anybody of his argument, one would expect him to give some reason why the metaphorical use is not appropriate.

156 Eli Franco

Not only does he not do so, but. as a matter of fact, he argues (again according to Vadi) in favour of the opposite view: In order to establish the usage of pakṣadharma-yavahāra-viddhaye), the word pak wa has to / must be employed in its secondary meaning to denote the dharman alone (pakṣa-śabdus tad-ckadeśc dharminy-upacaranīvaḥ). But this presupposes that one should never use a word in its secondary meaning, which is nonsens.

Now, if an argument makes no sense it is always better to assume that we do not understand it, or that something went wrong with the transmission of its original meaning, rather than to conclude that the argument really is nonsensical. When we deal with Lokavata fragments, we have to be even more cautious, because they appear to us not in their original context, but as purvapaksas in their opponents' works, and in such a case even a deliberate misrepresentation cannot be excluded. Therefore, before we can reconstruct the original meaning of a fragment, we have to take into account all sources where it is quoted or referred to. If a fragment is always interpreted in them in the same manner, and if this interpretation is acceptable within the general framework of Lokavata, we can reasonably conclude that its original meaning is not misrepresented or misunderstood. This, however, is not the case with the Painandarasūtia, for two more interpretations of it are to be found in Prabbacandra's Promerakamalamartanda (PKM) p. 473 8-97 1ac-cagaunatiat pramānas etr ukļum tati ānumānas a kuto [gaunatvam] gaunārtha-visas atvāi, pratvaksunāu akatī ād 12 ' "As for the (heta) stated above, namely because a means of knowledge is not secondary, why [does it apply] to inference. Is it because its object is a secondary (i.e. united) thing, or is it because it is preceded by neiception.

According to the first interpretation given by Prabhācandra the word gaining directly refers to inference, and not indirectly through the word pakes a stated by Vādi Deva. In other words, the argument intends to show that inference is not a means of knowledge in the strict sense of the word. When formulated in this way, one immediately recalls that this is precisely the Buddhist position, because every inference involves universals, and universals according to the Buddhist are pure mental constructions. As Dhaimakhrti paradoxically puts it. "Jan inferential cognition" in right cognition inspite of its being false, because it is connected with the object."

Interpreted in this manner, the argument starts to make sense. It becomes convincing for it shows up one of the weakest points in the Buddhist theory of knowledge. Indeed the Buddhist logicians never quite managed to explain how an inference which has a fictitious entity for its object, is nevertheless connected with reality, and leads to efficient action.

Attractive though it is, I leel uneasy about this interpretation, because it limits the cope of the argument to Buddhist inference alone, as was also clearly realized by Prabhücandra. for he says (PKM, 473 9-474.1) • na tāvad ādyo vikalpaḥ, anumānanyāpr adh) akṣavad vāstava-sāmānvar-rise-tātmakārtha-viṣavatvābhyupagamāt. na khalu kalpila-sāmānyārtha-viṣavam anumānam saugatavaj jamaur istam .....

"The first alternative (i.e. that inference has an unreal object), to begin with it, is not [applicable to our inference], because [we] accept that inference, just like perception, has for its object a real thing the character of which is general as well as particular. Unlike the Buddhists, the Jainas certainly do not accept an inference the object of which is a thing [that is] a mentally constructed universal."

Of course, the argument of the Lokkyata could be directed against a specific conception of animāna, but the sūtra's formulation looks more like a general objection against inference. If the sūtra is to be undersood as a general argument against inference, then it presupposes a refutation of the universal, and since its original context is unknown to us, this possibility cannot be excluded. I cannot see, therefore, any reason to reject this interpretation.

However, the second interpretation proposed by Prabhacandra is at least equally possible

According to this interpretation, the argument does not have anything to do with the primary or secondary meaning of words. (Note how the meaning of the word gauna changes according to the different interpretations). It is inference, the cognitive process itself, which is secondary, and it is secondary to perception.

A mere look at this interpretation immediately recalls the definition of inference given in the Ni āvasūra | 1.5 (tat-pūrvakath tiirutham anumāmam...) where tat—refers to pratrak sa of 1.14) But unlike the previous interpretation, the present one is certainly not limited to the Nyāya theory of inference alone, for all Indian philosophets agice that inference, at least in the final analysis, is based on perception

One might ask. So what " we admit that inference is preceded by perception, but why should this fact prevent us from calling it a means of knowledge"

Taken at its face value, the argument seems to presuppose that a means of knowledge has to be absolutely autonomous, but this would be a rather strange presupposition. The Naiyāyikas who defined inference as preceded by perception were not bothered by this dependence. Neither do I see anything in the dependence relation as such to prevent inference from being a means of knowledge. The dwarf who sits on the giant's shoulder depends on the giant, but nevertheless reaches higher

I think we have therefore to look for a more specific type of dependence relation

Unfortunately the extant fragment does not specify which kind of dependence relation Purandara had in mind while formulating his argument, and in the present state of our knowledge we cannot reach any definite conclusion on this point

Drawing on our knowledge of other Indian philosophers, there are, roughly speaking, two reasons why a means of knowledge is not admitted. Either it is not valid (validity is not to be reduced to truthfulness, it can include other conditions such as having a new object etc.), or it is included in another means of knowledge

158 Eli Fronco

(for the Buddhists for instance, §abda is not a pramana because it is included in

As a matter of fact, Prabhacandra considers the second possibility at the very beginning of the Carvaka-pūrvapakga (PKM, 472.2-3)

ye hi pratvakşam ekam eva pramānam ity ācakşate na tesām anumānādi-pramāṇāntarasyāntarbhāvah sambhavati tad-vilaksaṇatvād vibhinna-sāmagr1-prabhavatvāc ca.

"Those who say that perception is the one and only means of knowledge, for them inference and the other means of knowledge cannot be included [in perception], because they (i.e. the other means of knowledge) are defined differently (from perception), and because they are from different causal complexes."

Of course, we cannot conclude that the Carvakas in fact maintained this position just because the possibility is raised (and rejected).

If, on the other hand, the dependence of inference on perception is to be understood in such a way that it invalidates inference completely (i.e. as a means of knowledge in the technical sense of the word, this does not stand in contradiction to accepting inference as useful for everyday purposes, of below), then the dependence has probably to be understood as the dependence on the apprehension of viapnii.

Now, the apprehension of rrapii is not due to inference itself, because in order to make an inference, one already has to know a ryapii Cf PKM, 473 3-4 napii [riapii-grahan:m] anumānatah, avva ryāpii-grahan-purasiaratvāi tatrāpii anumānato ryāpii-grahane mavasihetaretar āstrayatva-doga-piasumah

"Nor is [the apprehension of  $v \bar{v} p t i$ ] due to inference, because it (i.e. inference) is preceded by the apprehension of  $v \bar{v} p t i$ . If there too (i.e. in the case of the  $v \bar{v} p t i$  which precedes the inference) the apprehension of  $v \bar{v} p t i$  is due to inference, this will result in the fallacies of infinite regress or initial dependence."

If one cannot apprehend the vyāpti by inference, it has to be apprehended by perception, but the vyāpti cannot be apprehended by perception either, because perception is limited to objects which are directly in contact with one's sense organs, whereas the viāpti applies to a whole group of things which are beyond the range of one's sense organs. Thus, inference not only depends on perception, but it also depends upon something perception cannot provide, and that is why it is not valid.

There is still another way of interpreting the dependence of inference on perception. Suppose, at least for the sake of argument, we somehow manage to get an apprehension of vyāpti through perception. Now, a vyāpti relation does not obtain between particulars, but between universals alone. Thus, an inference cannot have a particular for its object, for in that case there will be no vyāpti. But if an inference has an universal for its object, then it serves no purpose, for the universal is already known before the inference is undertaken. Thus, inference is escondary to perception. because it apprehends an object already apprehended by perception. Cf. PRM, 472. 5-6 arthu-niśczyakam ca jñanam pramanam, na ca anumanad artha-niścayo ghatatesamanyc siddha-sadhanad viścze anugamabharat.

"And a means of knowledge is a cognition which determines the object, but the determination of the object through inference is impossible, because if [the object of the inference is] a universal, it is a proof of what is already proved, [and] if [the object of the inference is] a particular, there is no concomitance."

It is clear from the above that I do not claim that any of these interpretations was actually intended by Purandara What I have tried to do is to give possible explanation of the sūtra within the Lokāyatia framework, that is, by using arguments which we know for sure to have been advocated by the Lokāyatikas. The passages quoted from Prabhācandra follow immediately upon the quotation of the sūtra, but we do not even know whether these arguments were formulated by Purandara or by other Lokāyatikas and even if they are all Purandara's, they could be independent arguments which did not have anything to do with the sūtra.

Whatever the case may be, there is one more question to be asked: what did Purandara try to accomplish with his argument? He certainly did not try to discard inference altogether, for in a fragment quoted by Kamalastla he clearly states the opposite view. 10

Purandaras tv Tha "loka-prasiddham anumtinam (TrvTkair aptsyata eva yat tu kuiseil laukikam märgam atikramvänumänam uevate, tan nisedhate" iti

"Purandara said, 'inference which is well known in the world is certainly accepted by the Carakkas too, but that which is taught as for 'called) inference by certain [would-be philosophers] who transgress [with it] the worldly path (i.e. everyday innocuous inferences), that is rejected."

If we put these two fragments together (they are to the best of my knowledge the only ones of Purandara that have come down to us), the picture becomes clearer, for now we know that the 'sina's am is not to diseard inference altogether, but to limit its scope to worldly aflairs. By denying inference an independent status, that is, by emphasizing its dependence (gamina) on perception, Purandara wanted to restrict the field of operation ("usara") of inference to that of perceptible objects.

This is probably the most significant contribution of Purandara to the Lokayata school (at least it is the one for which he is remembered), and in order to understand its importance, we have to reconstruct its necessity

The old position of the school as formulated in the Ethaspair-stina, namely perception alone is a means of knowledge, involved too many internal contradictions which became apparent when the theory of knowledge became the central preoccupation of Indian philosophers. Dharmakirti, for instance, formulated at the beginning of the Prumäurumikaria<sup>11</sup> three short, but devastating arguments against the Cārvāka, and many more could be formulated in a similar vein Arguments like these had to be urgently answered, or the Cārvāka would have been kicked out of the bhilosophical scene.

160 Eli Franco

Purandara's answer consists in complying with this kind of argument without giving up the basic Lokäyata positions. Thus inference was accepted as far as it did not, or better, could not, contradict the Lokäyata positions, but as soon it was to be applied to prove the existence of Soul, God and other non-perceptible objects, which could endanger, if not annihilate, all the Lokäyatakas were fighting for-and I think it was ultimately to found social and political institutions independently of religious dogma—it was to be rejected as a non-valid means of knowledge.

In order to do this Purandara had to admit inference, but only up to a point, which is a rather difficult task, for once inference is accepted, there is no apparent reason why one should use it only as long as it sufts the Lokäyata. Thus, the task which presented itself to Purandara was to find a reason why inference should never overlap perception. And his answer probably was: because it depends upon nescention

I argued above that Prabhācandra's interpretations of the sūtra are to be prefered to those of Vādi Deva and the others, because they make more sense. Now, suppose I am right in my premises, and that the sūtra does make better sense that way, does it follow that this was the original intention of the sūtra?

Let me argue briefly in favour of the opposite view. The satra is mentioned and explained several times, and the majority of the sources interpret it in the same manner. Should we not accept the interpretation favoured by the majority?

Moreover, Jayanta and Bhāsarvajāa are roughly two centuries earlier than Parbhācandra (active c A D. 1025-1060), which means they are closer to Purandara's own time, and had, therefore, a better chance of first hand acquaintance with his work.

Further, Jayanta and the others give one sole interpretation of the sūtra, whereas Prabhācandra brings up two wkalpas in the PKM and no less than nine in the NKC. From this fact we can conclude that they were sure about the sūtra's meaning, whereas Prabhācandra was not quite certain about it

Considering all this, we could make the following assumption Bhāsarvajña and Jayanta were well acquainted with Purandara's thought, whereas Prabhācandra had only a fragmentary knowledge of it, and interpreted a nonsensual argument in an intelligent manner, but one which does not [convey [the original purport of the aigument.]

Such a view, however, no matter how well formulated, is self-defeating. There can be no reason why we should accept an illogical, confused interpretation rather than a logical one, for this would involve a contradiction in our presupposition. If we do not want to make our authors talk good sense, we have no business to comment upon them. Besides, any such reasoning can be cancelled by self-reference.

All this does not mean, of course, that what we take to be a nonsensical argument is in fact nonsensical, for we may have misunderstood it. But as long as our ignorance is not enlightened, we have to stick to what we deem the more reasonable interpretation.

Now, if the interpretation given by Vadi Deva and the others is untrue, why was it repeated over and over again?

They may have taken it from each other, or from a source unknown to us, but this is begging the question, for it arises again Why was there at all an untrue interpretation of the  $sim a^2$ 

Frankly, I don't know, I can only suggest a hypothesis: it is due to a juxtaposition of two things which do not belong together. Someone who had Dharmaktrit's discussion of the word 'paksa' in mind, concluded wrongly that Purandara was referring to it in his sūrra.

Having rejected the paksa interpretation we are still faced with the problem, which of the other two interpretations is to be accepted

Here we cannot argue on grounds of method, because both of them make sense, and both of them are compatible with the Lokäyata position. The only way to decide between these interpretations would be to check the context. But dealing as we do with fragments, we have no context. Moreover, for what we know, it may have been both, for *vittras* are sometimes deliberately formulated vaguely enough to allow different interpretations.

For the time being, I can see no way but to leave this question open

#### NOTES

- 1 The sutra is quoted in the following books.
  - Nyāyabhūvana of Bhāsarvajāa, ed, S Yogtndrānanda, Varanası 1968, p. 210 18
  - Nyāyamañ jarī of Jayanta Bhatta, ed K S Varadacarya, Mysore 1969, p. 312 8-9 (Banares 1936 ed. p. 108 10)
  - Pramāṇavārtikavṛtitṭīkā of Karnakagomin, ed R Sāmkrtyāyāna, Allahabad 1943, p 25 26
  - Prameyakamalamān tanda of Prabhācandra, ed M Sarraph and R Jain, Vita Jñānodaya Granthamālā 23, Delhi vī, ni sam 2504, p 477 2-3
  - Sammattarktuprakarana of Siddhasena Diväkara, ed with Abhayadevasür's Vyākhyā by S Sanghav and B Doshi, Gujarātapurātattvamandiraeranthāvalī. Ahmedabad 1924. pp. 70 27, 72 33, 554 23
  - Vyomarati of Vyomaśwa, ed G Kavira, Chowkhamba Sanskrit Senes, Benares 1930, p 575 14 (which reads pramānasya gaunairāt, this is obviously wrong).
  - The sātra is also quoted in the Syādvādaratnākara of Vādi Devasūn, Arahatambata Prabhākara ed p. 261 (\*) I was unable to consult the book, but it is quoted by E Solomon, "Bhatṭa Udbhaṭa", Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute, Diamond Jubilee Volume, Poona 1978, p. 985,

162 Eli Franco

- 2. Cf. E. Solomon ibid, p 985.
- 3. Cf. Syādvādarutnākara p 261 tato vadyam pakşu-dharma-vyavahāra-siddhaye dharma-dharms-samudāye rūdhoi pi pakṣa-sabdas tad-dekadese dharminy-upacaranjvoh tasmad ittham pakṣasya gaunatvam Tadṣauṇatve ca hetor-api gaunatā tad-dharmatvalakṣaṇatvād-asya. tasmād gauna-kāraṇa-janyatrena gaunam anumānam. Gauṇatvāc ca na pramāṇam. Quoted by E. Solomon, ibul. p. 985 n. 1.
- 4. Cf E Steinkeliner, Dharmakīrti's Hetubinduḥ, Wien 1967, vol. II, p. 83 n.5.
- 5. Cf E. Steinkellner, ibid, vol. I, p 31 10-11
- 6 Cf n. 3
- References are given to the Delhi ed (n. 1). If you use a different edition, all the passages quoted here are from the very beginning of the Pratyak poddefa
  - It is interesting to note that Prabhäcandra certainly knew the 'paksa' interpretation, although he does not mention it here But in the Nyāyakumu-dacandra he gives no less than nine vikālpas for the word gauna, the eventh of which reads dharmin pakṣa-shadapas ārā Unfortunately, these vikalpas are dealt with too briefly. I think most of them can be subsumed under the interpretation given in the PKM'; it is improbable, however, that all the nine of them were advocated by the Cārvākas, let alone by Purandara himself, as a direct explanation of the sūra Cf Nyāvakumudacanda ed. Mahendrakumar. Mānik Chandra Dig Jain Series 38, Bombay 1938, vol 1 p 71.1-4, yac ca 'agaunatrā' ity uktam (cf p. 67.16), tairā-nimā aya kuto gauntorima-vikada-vubhāvatāt, svārtha-nikaya par pick sat-vāt, visamuādakatvṣt, pratyaksa-pūrvaeatvāt, asthād amutpādyamānatvāt, avastu-viṣayatrāt, dharmin pakṣa-pādo-pacrāt, bādhvamānatvāt, sādhnya-sādhanayah pratabandha-prasādhaka-pramāhabhārað tā 3
- 8 Cf E Steinkellner, Dharmakirti's Pramānaviniscayaḥ, Zweites Kapitel: Svārthānumānam, Wien 1973, vol 1 p 25: bhrāntir apy artha-sambandhatah pramā
- The fact that this is not an arbitrary juxtaposition on our part is corroborated by the passage quoted in n 7, where similar interpretations are directly related to the word gauna.
- 10. Cf. Tattvasamgraha of Śhāntarakṣita with comm. 'Pañjikā' of Kamalaślla, ed. D. Shastri, Bauddha Bharati Series 1, Benares 1968, ad. v. 1481-82 p. 528 9-10
- Cf. T. Vetter, Dharmakīrti's Pramāņaviniscayah, 1. Kapitel: Pratyakam, Wien 1966, p. 34 n. 1 · pramānetara-sāmānya-sthiter anya-dhiyo gatch l

pramānantara-sadbhāvaḥ pratiședhāc ca kasyacit ll

"There is another means of knowledge (viz. inference), because of the general determination of means of knowledge and non-means of knowledge ledge, because of apprehension of cognition of another [person], and because of negation of anything [whatsoever]." The verse is quoted by Prabhācandra at the end of refutation of the Cārvāka-pūrvapakṣa PKM, p 477.4-5 (unidentified by the editor).

# ON THE TRANSLATION OF THE BASIC NYĀYA TERMS : PAKSA, HETU AND DRSTĀNTA

D D Dave

A discussion of the problems of the translation of PA terms and Anglo-European logical terms is always in order, for to translate the vocabulary of the former into the vocabulary of the latter is to presuppose some implicit theories of and assumptions about logic. In this light, I shall consider the three widely used Sanskrit PA terms, paksa, hetu and destanta.

Thesis (pakṣa¹) this word is used interchangeably with pratijhā, c. g., as in pratijhādoṣa, 'faults of the thesis statement'. The word 'pakṣa' has been used in three senses, pakṣa¹ is the statement of the thesis or conclusion of the PA schema, i.e., the whole statement 'Sound (\$abda) is impermanent' (anitya) 2, 2,1,2,34, 11, pakṣa² refers to property (dharma) of the thesis (pakṣa¹) which is extensionally equivalent to the sādhya (the property-dharma-to-be-justified, 2,2,24,3,2,2,3,2,2,4), c.2,2 (5), pakṣa² has one occurrence in the NP (2,1 (1)) where it has been used to refer to the dharmin ("locus/property-posesser") of the dharma "property" of the sādhya ("property-to-be justified") which is held to be concomitant with the sādhana dharma ("justifier-property," (hetu²) of the justification secription (hetu¹) (2,2):

Both words, "hetu! 2" (below) and "paksa 1 2 2", have been much equivocated upon in this early period, sometimes a property was meant, paksa", other times
the whole proposition (or ascription) paksa" has been referred to by this word.
The translation "conclusion" for paksa! may suggest that "paksa, is the sequential
end of a true deductive or inductive inference-schema. I would hold that the PA is
closer to a formalistic deductive explanation, rather than a clear deductive inference,
hence the less restrictive "thesis" seems more appropriate for paksa. The awkwardness of translating paksa" may be lessened by indicating the meaning of the paksa?
dharmin in "thesis-locus". Other well-worn words of twentieth century nyāya studies,
hardly to be called "standard," merely common, such as "subject (and) predicate",
"probans" or, "minor terms", are misleading. First, the logician's use of the former
two terms is significantly different from a grammarian's use, second, their metalogical
assumptions are simply out of date.

"Justification" (hetu) also exhibits an equivocation, hetu<sup>1</sup> is the whole ascription 'because (of its being a) causally generated thing (krtakatvāt)"; the usual transformation of the ascription into a statement is another etic but implicit transformation rule sometimes ignored by nyāya scholars. I hold that "justification" is a better translation of hetu<sup>1</sup>, hetu<sup>1</sup> is the ascriptive "statement" which indicates the

specific property ( the hetu<sup>2</sup> dharma ) of the justification-member (hetu<sup>1</sup>) ( for hetu<sup>1</sup>: 2.1-4, hetu<sup>2</sup>: 2.2, 2.3), hetu<sup>2</sup> refers to a property (dharma).

I suggest 'justifier' for hetu² rather than 'mark' or 'reason'. First, it is better because hetu' refers to the ascriptive statement, not the property (dharma) which is either empirically observable (rare in the NP) or is mutually presupposed within the context of the competitive darkana(s) (philosophical schools) context. If this property (dharma) (hetu²) is emically acceptable, by observation or, as is more likely, by finding no contradiction in it's assertion with one's darkana philosophy, and if the concomitance cheited in the waitant (drstana') is acceptable, then the acceptance of both (hetu¹ and hetu²) is at least a necessary condition for concluding that the thesis-member (paksa¹) is legitimate. A rule of logical debate (wada) is that both or all parties to the evaluation of the PA must accept the justifier-property (hetu²) The metaphysical limitations presupposed by many of the opposing darkanas regarding the latter rule make such evaluation processes of PAs non-deductive but not non-formal

Mr Tachikawa translates the property, hetu<sup>2</sup> as 'mark', one-half of the concomitance of the two properties, 1 take it here that he is also alluding to the common term 'linga' (mark), as found in the Nrāja Sūtra and also in the Nrāja Sūtra bhā ya of the daršana. While it is true that in the orthodox (datika) Nyāya daršana, 'consideration' or 'reflection' (parāmarša) on the mark (linga) of the hetu' may be the sufficient condition for noting the concomitance of the two properties postulated in the PA and thus the legitimacy of a pakṣa'-pratijñā, no such discussion of parāmarša is found in either the Njāvapravesa or the Nrājamnkha

I would suggest 'justification' for 'hetu', ( the ascription ) and 'justifier' for 'hetu', the observable or assumed darśana-testucted property such translations reflect the important distinction between hetu' and hetu', whereas 'mark,' 'reason,' 'predicate', 'middle term', or 'probans', do not so distinguish. Such words as 'mark' obviously overemphasizes' 'hetu', 'while obscuring the ascriptive 'hetu'.' In a modern context where many scholats have all-too readily supplied dummy subjects to make hetu' into a proposition, which it is not ( ityāha ), it is important to make this distinction explicit

"Warrant" (drstānta!, 21, 23) Although the word 'concomitance' or 'pervasion' (vyāpti) as is commonly found in the later tradition, is absent in the NP,
clearly the concept of two concomitant properties is operative, this relation we find
expressed in the drstānta. There are three major components of the drstānta statement.
First there is the "yat tat." conditional proposition stating the concomitance of
two properties, drstānta!, second there is drstānta!, the similar exemplification'
(sapakṣa) and third, the dissimilar exemplification' (vipakṣa). All three are referred
to simply as the 'drstānta' in the text. The whole drstānta functions in this text as
the expression of an exemplified warrant, which when juxtaposed with the protometalogical jule (trirūpahetu) and when satisfied, serves as a necessary condition

for legitimizing the thesis ( pakṣa¹ ). The two exemplifications (sapakṣa, and vipakṣa-dṛṣṭānta²) of the warrant erre to satisfy (1) the need for the loci or exemplification of the two necessary conditions of the three-fold triving hetu¹ rule and, (2) the early Indian rhetorical tradition which has its historical roots in the Nyāya Sūira. This tradition required the presence of (generally) "concrete" exemplifications, perhaps as a vestige of the earliest arguments by analogy The dṛṣṭānta², the sapakṣa and vipakṣa, and the great metalogical role they play in non-deductive mode of argumentation, leads one to suggest that the use of the term "dṛṣṭānta²¹ is historically prior to "dṛṭānta¹ is

While my translations of paksal and hetul are not the more common ones, such as "proposition/conclusion" and "reason" respectively, my translation of drafantal as "warrant" is much more controversial and hence requires a more complex justification.

We shall now turn to a justification of the translation of drafanta' as "warrant". In the history of secondary scholarship about the Buddhist PA. "drafanta" has been exually translated as either "example" or "exemplification." Emically, there are two metalogical types of drafanta(s). "concordant" (sadharmya) and "discordant" (vaidharmya) s Cometimes, in the texts, the conditional yat ..tat" is referred to the word "drafanta", so sometimes the sapaksa and vipaksa exemplifications are meant, another equivocation

Let us first dispose of two responses to my non-traditional translation of drstanta as "warrant," that it is neither a "standard" translation nor as etymological one. That is, "warrant," does not convey the metaphor of exemplification, as indicated in the etymology of drstanta ( $\sqrt{drst}$ , to see, to visually observe), the statement of the example in which the concomitant properties, or their joint absence, are illustrated.

To claim that one should translate etymologically, that "drstanta" "means" example, illustration or exemplification, may be refuted by a counter-example concerning "pakṣa" If etymological translation is of primary importance in nyāya texts, then we should translate "pakṣa" as "wing". Of course we should not do so, for the word "pakṣa" has acquired a semi-technical meaning in nyāya vāda and a simple claim to translate in such a manner illustrates the methodological inappropriateness of trying to justify translating "drstanta" solely on etymological grounds rather than on emic and etic logical grounds.

Since 1900, scholars have struggled with many difficult nyāya translation problems, but given the multiplicity of logics, syllogistics, propositional and predicate calculi, even the logic of relations, 3 which have been used with and projected upon the PA, there is no more a "standard" translation than there is a standard source language logic. The comparisons and variations in the PA sources, in the target logics of formal translation and comparative metalogical interpretations, are the theoretical sources of the metalogical evidence for selecting a new translation (of any PA term, at is so with destantal and my point is that most scholars have discounted the metalogical function of the destantal (conditional) and have emphasized the destantal function of referring to the descriptive exemplifications (sapakṣa, vipakṣa) of concomitance. This latter emphasis is quite in accord with the emic PA process of the justification of the legitimacy of a specific PA, however, while such scholars so emphasize in the destanta, they usually project other non-emic assumptions onto the PA, for example, formal deductive validity. We shall examine ten textual sources of evidence in the NP regarding my case for "warrant"

The text employs drstānta\* in only six cases among ten in the fallacies of the concordant drstānta (sādharmya) (3.3.1-3) and the discordant drstānta (vaidharmya) (3.2.1-3) The remaining four cases of drstānta\* (3.31 4.5 and 3.2.4.5) explicitly require both the conditional statement, drstānta\* with the conditional expression of drstānta\* in the proper order (3.3.1.5 and 3.3.2.5). This completes the distribution of drstānta\* or the ten sādharmya and vaidharmya fallacies. The discordant drstānta\* (vaidharmya, 3.3.2.1-3) and drstānta\*, the conditional (yat tat) as in the last two fallacies (3.3.2.4, 5) is repeated as in the concordant section (3.3.1.1-5). Thus for a PA drstānta not to be fallacious, one must explicitly state the drstānta\* in correct conditional form

Now we shall turn first to the drstanta' because this side of the equivocation is the usual referent when the term "drstanta" is employed emically. The following is a translation of drstanta' where the focus is upon the similar exemplification (sapaksa) rather than on the conditional drstanta', thus it is an example of drstanta'.

Sādhana-dharma-asiddha "A fallacious warrant is one in which the property (dharma (--hetu²) of the means of proof (sādhana) is not established (asiddha)" as in the following

"The property-to-be-proved, permanence, resides in the exemplification, atom, but the property of the means of proof, corporeality, does not exist in the exemplification, atoms, because atoms are corporeal" (3.3 f(1)).

This instance of the fallacy of the dritanta? does not focus on the conditional warrant but focuses on 1) the exemplification sapakṣa as the dual loci (dharmin) of two properties and 2) the presence of the sadhya-dharma and the absence of the sadhya-dharma in the exemplification. Tachikwa notes this, but he fails to recognize the (fallacious) significance of the explicit informal fallacy of equivocation which has occurred here with the concordant (sadharmya) "drstanta".

The first three fallacies (ābhāsa(s)) (in 3 3 1 1-3) are about desṭānta²-as-sapaksa; the last two (3.3 1 4, 5) are about the conditional statement. (yat tat) destānta, the pattern of three destānta's repeated with discordant destānta (vaidharmya, 3 3 2 1-3 and 3 3 2 4, 5). Destānta' denotes the conditional warrant, desṭānta² denotes the exemplifications as dharmins. However, it is well to note that to omit destānta¹ is to violate a necessary condition of a legitimate PA, that is, it is fallacious to so only

168 D. D. Dave

drstanta regardless of what the recipient "understands" about the "understood" concomitance of a particular PA (3.3 1.4, 5 and 3 3 2 4, 5).

I now offer two translations and comments regarding drstantal about which shall argue in my discussion of the justification of drstantal as "warrant". The fallacy of the absence of a conditional formulation of concomitance (3.3 1. (4)) "Ananyay" is the name of the fallacy of a statement of (positive) concomitance which lacks the conditional form.

"A fallacious warrant (drstatal\*) is where a statement of (positive) concomitance (which expresses) the co-existence of both the property-to-be-proved and the property of the means of proof, lacks explicit illustration, hence, it is well-known that (the properties of) being causally generated and impermanence reside in a pot." Note that this fallacy ("iesemblance" (ābhāsa) of a legitimate PA) is an extension of a legitimate PA, as in Model 1. However the explicit statement of the conditional warrant is missing "whatever is causally, that is impermanent generated." Thus the explicit presence of the conditional warrant, not just the statement of the similar exemplification nor merely the juxtaposition of the properties, is a necessary condition for a legitimate PA. If the statement of the drstatal\* is necessary, what then, is its metalogical function, its logical role? My emic conclusion is that it may be described as an implicit emic rule disguised as an alleged universally quantified law of concomitance.

In the other three fallacies of the distanta (3.3.1.1-3), excluding the fifth fallacy of an (improperly) reversed warrant, the justification of fallaciousness focusses not upon the conditional warrant (drstanta) but upon the presence and/or absence of the justifier (hetu2) and thesis properties (paksa2= sadhya) in the similar exemplification (sapaksa) Thus the fallaciousness of the conditional warrant (drstanta1) is quite different than the fallaciousness of the first three fallacious uses of the term "destanta". This emphasis upon the presence or absence of the alleged concomitant properties in the exemplifications and the metalogical procedures of ignoring the etic potential role of the drstanta, is a particular feature of the (metalogical) mode of argumentation in this text. Hence, this focus upon the specific exemplification(s) and not on the warrant constitutes more evidence for the non-deductive nature of the PA and its emic metalogical theories and procedures. Consider the contrary a) if there were an emphasis on the warrant and b) if the PA were asserted with the thesis last, preceded by the justification and the warrant, and c) if there were replacement or transformational rules for the rearrangement of the latter two (hetu1 and drstanta2) and d) if there were explicit valid inference rules to which the nvava logician could then appeal, to check, and against which to justify the PA at issue as in true deductive validity rules, then and only then, would we be able to make the case for and deductively argue that the PA is deductive, and in specific cases sound and vaild.

But we do not find a, b, c, and d exhibited in the PA and its metalogical theories and procedures or modes of argumentation. To pursue these questions further, let us consider the last fallacious warrant, the illicitly reversed expression of concomitance (viparitanvaya).

Also relevant to our discussion is the fallacy of a reversed warrant (Vipartanvaya): An example of a fallaciously reversed warrant (3.1.(5)) follows: "A fallacious warrant (drstanta) which is illucitly reversed is, for example, where one states "whatever is impermanent, that is well known to be causally generated" when one should say (vaktavye) "whatever is causally generated, that is well known to be impermanent."

Note that the preferred warrant here is the reversed order of the missing warrant of the last fallacious warrant 3.3.11(4); the latter fallacious warrant lacked "whatever if impermanent, that is causally generated" which is the fallacious instance quoted in this fifth of the fallacious warrants through similarity (sādharmya) Thus the PA model implicit here is different than the only other fallacious warrant (draṭāata¹).

It is also clear that in neither "reversed" (uparita) fallacy (3.3.1 (5) or 3.3.2 (5)) is there any justification or evidence explicitly offered in the NP text as to why the wariant must be explicitly expressed. The reader is reminded that normative recommendation concerning the correct order of the conditional warrant does not constitute oxplicit evidence for the issue of why the warrant is needed. While the text then offers no explicit evidence for the answer to this extremely important metalogical question, the reasons are not difficult for supply; it is the necessary requirement of the explicit expression of the relation of concomitance (vyapti).

Given the textual evidence just cited we now turn to make the case for the translation of "warrant" for drstanta. First, there is the implicit but obvious and simple normative rule that one should not utilize fallacious PA expressions; to omit the proper expression of the conditional drstanta is to commit a fallacy (as in 3.3.1.4, 5). Thus one should not omit the conditional drstanta regardless of how deceptively "clear" the PA seems without it To do so is to commit an explicit emic fallacy; and to merely mention or simply conjoin the two properties in exposition is also to commit an eme fallacy (3.3.1.4).

Second, the correct order of the conditional drstanta' can be accurately described as the naming of the justifier (hetu\*dharma) as the antecedent of the conditional drstanta' and the property-to-be-justified (sadhya=paksa'-dharma) as the consequent. This is found in the legitimate PA (Model I) where "causal generation" (kṛtakatva) is the name of the antecedent property and "impermanence" (anitya) is the name of the consequent of the conditional. The antecedent property "causal generation" is the justifier (hetu\*). This is purportedly concomitant with the consequent property named in the drstanta'; this property (anitya) is the thesis-property (paksa') which is the property-to-be-justified (sādhya). This asymatrical relation of causally generated things and impermanent things is expressed in the conditional dṛṣṭanta', the absence

or the improper formulation of which necessitates the legitimate charge of asserting a fallacious PA

The fifth fallacy (3.3.1.5) of concordance (dṛṣṭāntābhāsa sādharmyanena) also illustrates the antecedent/consequent relation of the conditional described in the preceding sentences. Again, rules of fallaciousness are normative; hence the conditional form of dṛṣṭānta¹ is the implicit expression of a normative rule, as was the rule stating the fallaciousness concerning the omission as the improper form of the conditional dṛṣṭānta⁴ (3.3.14); the warrant states the concomitance as a generic relation, a law. My translation of "warrant" conveys its normative rule-like metalogical function: "example" or "exemplification" do not convey this normative function of dṛṣṭānta⁴ (3.4.14).

Thus I have established two bases for normative rules with the drstanta' fallacies (3.3.1.4, 5), its absence and improper form. Does "warrant" better express these normative factors than "example" or "exemplification"? I think it clearly does. Both "example" and "exemplification" are usually taken as purely descriptive terms, whereas "warrant" explicitly conveys the metalogical normative function of drstanta' is to serve as an explicit license or authorization rule, the appeal to which not only reminds the recipient (psychologically) of the concomitance of justifier (hetu's) and thesis property (stadhya-dharma), but the drstanta' serves as the basis of a universally quantified law utilized as a normative standard, it is a rule which authorizes and thus justifies the concomitance (yyāpti) of the alleged concomitant properties of thesis-property and the instifier (paskas-sadhya)

This specific normative function of the rule in drsiāntal occurs at the metalogical level; additionally, drsiāntal as a metalogical rule instansitates the general tendency in early Buddhist nyāya (and of course, in Jaina and āstika daisanas) to develop greater digrees of such general metalogical qualities as precision, clarity, formalism, freedom from error and formal explicitness. These metalogical qualities are repeatedly exhibited in nyāya texts in epistemology, ontology and in formal logic.

Other instances of these qualities in the Buddhist PA are found in the development of the explicit metalogical content-free "wheel of justifier" (Hrut-cakra), the explicit metalogical rule of the three characteristics of the justifier (trirūpahetu²), the generation of such explicit metalogical terms as sādhya, sādhana, viś-şa, anumeya, prameya, the generalized property/possessor descriptive relation (dharma-dharmin), and the whole varigated metalogical theory of error (ābhāsa). The latter theory of error is clearly normative and constitutes a rich fund of implicit metalogical rules and illustrations not all of which have been made explicit in the few explicit metalogical rules such as the three characteristics of the justifier (trirūpahetu²) or in the few non-fallacious PA models.

The paucity of non-fallacious models and the varigated complexity of the fallacies (ābhāsa) is necessary, for while it is easy to give an example of how a good

PA should appear, complete knowledge of the almost infinite string of possible PA's that people could possibly generate is impossible to anticipate. Thus the most efficient device for helping one evaluate this near infinite series of generated strings of PAs, is to codify an inclusive range and type of possible errors regarding the construction and justification of PAs. These PA models, metalogically explicit rules, and illustrations of errors constitute the normative base of evaluating PAs.

The two normative characteristics of the last two fallacies of the dṛṣtānta¹ with concordance (3.3.14, 5) are captured in the explicitly normative term "warrant," whereas, this normative quality is absent, or, at best, only very vaguely implicit in the translations "example" or "exemplification." As noted, the latter two candidates are primarily descriptive in meaning. It is the clear conveyance of the crucial normative meaning and rule of dṛṣtāṇta¹ as a universally quantified law used as a rule that provides the crucial evidence of the superior translation of "warrant" over "example" or exemplification " The term "exemplification" is exactly right for the sapakṣa and vipakṣa, for both, deveriptively do exemplify, illustrate or exhibit the alleged concomitance of the properties, the justifier (hetu¹) and of the thesis (pakṣa²). The roles of the sapakṣa and vipakṣa are illustrative but not primarily normative, whereas the role of the dṛṣtānta¹ is primarily normative. My translations of dṛṣtānta¹ and dṛṣtānta² conveys these descriptive and normative aspects more explicitly and accurately than other translations.

In summary, four important points are now established, first, that, the absence of an explicit statement of either positively or negatively expressed concomitance (vyāpti, although this word is not used in the NP) is fallacious. Second, it is clear that the mere juxtaposition, however accurately named, of the two properties of the thesis (paksa\*) and the justifier (hetu\*) is also fallacious. Third, the correct warrant (drṣtānta\*) must express accurately in a conditional statement, the legitimate commitant properties of the thesis (pakṣa\*=>ādhya) as necessary condition, the consequent, and justifier (hetu\*) as sufficient condition of the antecedent. These relations are to be expressed in an appropriate conditional statement such as "where there is causally generatedness, there is impermanence." Fourth, the characteristic of the discussion of the drstānta supports my claim (argued elsewhere) that the PA and its theories are neither deductive nor is validity an appropriate metalogical concept here.

Given my analysis of these two types of metalogical errors (ābhāsa), the absence of the conditional statement and the illicitly reversed order. I would hold that the implicit normative rule-like functions of the drstānta (both sādharmya or vaidharmya) are explicitly expressed in "warrant" and significantly less (if at all) in either "example" or "exemplification"

Thus I conclude that, by appeal to the implicit methodological rule that one should choose the more accurate technical translation, my case for translating "drstainta" as "warrant" has been stated and so stands justified.

#### Footnotes:

This article is an excerpt from an almost completed monograph on comparisons
of formalism in Anglo-European and early Buddhist formal logics. However
here, my textual for the pararthanumana (cited hereafter as the PA) sources are
Nvawaraesa and the Nvawarukha.

Sanskrit editions of the Nvavapravela (cited hereafter as NP) may be found in : Dhruya, A. B. The Nyāyaprayeša, Part I. Gaekwad's Oriental Series. Baroda. 1930, Ui. H. Bukkvo Ronrigaku (Buddhist Logic), Tokyo, 1944: Mironov, N.D. "Nyavaprayesa, I. Sanskrit Text, edited and reconstructed," in T'oung Pao. Leiden, 1931, pp. 1-24; Tachikawa, M., "A Sixth-Century Manual of Indian Logic," in Journal of Indian Philosophy, I (1971) p. 111-145. Toronto. A Chinese translation of this text may be found in the Taisho Shinshu Daizokyo, Buddhist Tripitaka, Vol. 32, no 1630, 11-13. The Tibetan translation has been edited by V. Bhattacharva in The Nvavapraveša, Part II, Gaekwad's Oriental Series, Baroda, 1927 and in the Tibetan Tripitaka, Peking edition, Reprint, edited by D.T. Suzuki, Tokyo, 1962, No 5706, 130, 74-76. The other text, the NM, is the Chinese translation of Dignaga's Nyayamukha, Taisho, Vol. 32, 1628. Textual examples could have been taken from a wide variety of Sanskrit texts, but I picked this one for four reasons: 1) I have worked with these texts in Chinese and Sanskrit most often: 2) Tibetan and Japanese editions are available: 3) it is available in all four languages thus being at hand for more scholars; and 4) it seems to me to be representative of many of the interesting but messy problems common to a formal lineage slowly emerging out of an ordinary-language tradition of debate and reliance on concrete examples.

There follows my paradigmadic example, model 1, of the PA. The following is a representative example of a PA reconstructed from the Nyāyapraveśa. "An Introduction to Logical Analysis." This may be taken as a general paradigm of the Buddhist PA schemas; the old chestnut "the mountain has fire because it has somke" is not typical, for it is empirically contingent, whereas many lodian schemas are not directly empirically contingent at all.

Thesis. "SOUND (IS) IMPERMANENT"

(paksa1) sabdo'nıtyah

Justification: BECAUSE (IT POSSESSES THE PROPERTY OF) CAUSAL GENERATEDNESS

(hetu1) krtakatvät

Warrant: WHATEVER (IS A) CAUSALLY GENERATED (THING), THAT (IS) WELL KNOWN (AS AN) IMPERMANENT (THING)

(drstanta1) yat krtakam tad anıtvam drstam

Similar Exemplification .....AS (IN THE) CASE OF SPACE, ETC. (sapaksa) yathā ghata-adis

Dissimilar Exemplification .....AS NOT (IN THE) CASE OF SPACE, ETC. (vipaksa) na vathā akāšā-adis

- 2 The translation "concordant" and "discordant" were kindly suggested to me on April 15, 1980 at the University of California at Berkeley, by Dr Alex Wayman, Professor of Sanskrit, Columbia University.
- Staal, J. F., "Formal Structures in Indian Logic", in Synthese, Vol. 12, September, 1960, 279-286
- 4. Tachikawa, op cit
- Ibid., also relevant are the remarks of R S.Y Chi in his Buddhist Formal Logic, Royal Asiatic Society, London, 1967, 105
- 6 Sanghavi, S., Advanced Studies in Indian Logic and Metaphysics, Indian Studies: Past and Present. Calcutta. 1961, 109.

# PHILOSOPHY OF ACARANGA SÜTRA

#### Johanimal Parikh

The Ācārānga, by common consensus, occupies a premier position in the entire Nirgrantha canon. This āgama consists of two books, the first being the earlier, in point of fact the earliest of all extant āgamic works. The commentarial ancient tradition goes on to say that it is a compilation by Gaṇadhara-apostle as heard directly from Jina Vardhamāna Mahāvīra. The writing begins with the clause 'O Long-lived one, so have I heard the Lord saying' and each lecture ends with the words semi ie. "I am repeating the same as heard": The second part is a later addition of details on monastic disciplinary rules embodied in appendices and schedules, the aggregate considered an annexure to the first, which is the principal part of the Volume.

The currently available compilation of the Acārānga is the result of the collative editing of c. A D 503/516 and very possibly does not represent the full text of the original but is a faithful edition of the fragmentary remains of the original. Its style, the language of the prose part and the meters employed in the interspersed verses are the most archaic in all Ardhamāgadht canon

As the editing of the \(\textit{agamas}\) was done by the Northern Church (Vayīt \(\textit{sākhā}\) in particular), the possibility of its recognition by the Southern Church (Digambara), when it later came to know about it. was negligible But it would be more than apparent to any scholar that, in the basic tenets, there is no conflict between the meaning and even the vocabulary of the first part of the \(\tilde{Acatanga}\) and on one hand and the later substitute canon of the Southern Church. During the long period of the Nitgrantha history, the Digambara Church has not disputed or criticised the philosophy of the 1st book of the \(\tilde{Acatanga}\) are present article is limited to the consideration of the first book of the \(\tilde{Acatanga}\), with specific reference to its philosophical contents.

The philosophy of the  $\overline{A}\underline{a}r\bar{a}nga$  can be summarised under the following heads in its own terminology (except the eighth which, though not specifically so mentioned in the  $\overline{A}\underline{c}r\bar{a}nga$ , its nucleus figures in the  $S\bar{u}trak_ft\bar{n}nga$  and is a forerunner of the classical  $anek\bar{a}nuar\bar{a}da$  or the Nirgrantha theory of the relativity of standpoints and conclusions)

- A. Ātmavada ( Ācārānea I.3; se atāvādi )
- B. Lokavada (1.3, se logāvādi)
- C. Karmavada ( I.3, se kammavadi )
- D. Kriyavada (I.3, se kiriyavadı)
- E. Utthitavada ( I.150, utthitavadam pavadamane )

- F. Dhūtavada (I 181, dhūtavādain paredayissami)
- H. Anekantavada.

The component ""vāda" has not been used here in the sense of dialogue or debate as in the syādrāda but it has been used as in the compound samājovāda i.e. belief in a doctrine followed by its right practice. Accidentally or otherwise, it is logical to explain the above heads in the same serial order in which they appear in the text. Before doing that an introductory remark be made (in words of the Jina himself) that 'people in general are unaware from where have they come or what they were in the past or what shall be their future destination. Also, out of these ignorants, many do not bother to remove this 'ignorance' (Ācārāṇāga I.1). 'Only those who are inquisitive or raise doubts and possess an urge to remove these, can comprehend the world' (1.124). And when he thus becomes aware that he has come from "somewhere" and "I am that (soham)" who had been roving from one birth to another and to all places and in all directions" he can be called ātmavādi, lokavādi etc (149)

#### A ATMAVADA

Al So he recognises the existence of soul and becomes atmavadi or believer in the existence of Self (3) In fact, existence of either this Universe or his own Self must never be denied because the denial of the one leads to the denial of the other also The Self is the Knower and Knower is the Self. Both terms are synonymous. Knowledge takes place wa the Self Self can be comprehended through the process of knowledge (22-32).

A2 Words fail to describe the nature of pure liberated Self, arguments cannot reason it out; it is not within the grasp of either mind or intellect But 'conscience' does exist and is a known 'reality'. It is neither long nor short, neither circular nor triangular nor quadrangular nor round, neither black nor blue or violet, nor red nor yellow nor white. Its smell is neither good nor bad. It tastes neither pungent nor bitter nor astringent nor sour nor sweet, it is neither hard nor solt; neither heavy nor light, neither hot nor cold, neither greasy nor parched dry. It is bodyless, devoid of birth and death and cannot be contaminated. It is neither feminine nor masculine nor neuter. The subject (kartā, author) of discriminative knowing and perceiving awareness does exist but without any simile. This intangible substancial entity is always there. It is beyond verbalization Hence it is neither speech nor form, nor smell nor taste nor touch, indeed nothing of that sort.

A3 The individual mundane 'soul-units' manifest themselves as earth beings, water, fire and air beings, vegetative life and moving creatures. These six categories of living beings exist on land, in plants, water, space, planets, and all types of bases, they take birth in various forms and the whole living organism passes its life in different categories. As is the case with the human species, there is a birth to vegetable plants, they also grow, they are also conscious and susceptible (to feelings and sensations), they also become non-bloomy when cut, they also take food, they

are as well mortal and they die, they also expand and shrink and their form also deteriorates ( and progressively decays ) in various ways.

A4. There is complete 'self identity' between the doer of efforts for the nirvāṇa or mokṣa (liberation, salvation, emancipation) and the one who attains it, the bondane as well as release is of, and by, one's own Self.

# B. LOKAVĀDA

B1. That the believer in Self recognises the existence of this universe and is term. Lokavaid (believer in the existence of World or Universe). On all sides one perceives tangibles having sound, shape etc. (i. e. smell, taste and touch) and the deluded one becomes engrossed in them — these sensory feelings amount everything to him. These sense-objects constitute the universe which in reality is nothing more than sense-objects.

B2. One who is for sense-objects, rejoices that (a) these are my relatives; (bhis is my wealth and (c) treats his body as if it will last for ever. Such people all the time think of sensual pleasures and being fully occupied with activity, with the assistance of subservients (animals etc.), become engaged through all available means in the production for their own as well as their peoples' consumption, and they always try to strike the balance, more or less, for future with deep attachment. Many a people consider immovables etc as their own, like the life full of riches, women and luxaries and are always busy enjoying it without seeing any wrong with it, because they think that the pleasant items are meant for enjoyment only

B3. (1) But human life is limited and when the power of senses is spent up. these ( very ) people feel pervous and frustrated and due to age become unfit for laughter, sex pleasure and for personal adorning. As a result, they at times become sick: (a) Relatives with whom he lives sometimes part with, show disrespect, do not support, or criticise him, sometimes the reverse may also happen. In point of fact, neither he can be a solace for relatives nor can relatives be so for him (b) Perchance he is able to amass large wealth but the same is divided by claimants. stolen away by thieves, taken away by the king, lost or destroyed by fire etc. and the poor fellow then regrets, for all the hard and cruel labour put in by him as if was for the benefit of others. For the sake of the 'body', people assault others but it is frail and perishable and whether seen inside or from outside it is likewise filthy and all the time foul matter is pouring out of it. Death, which invariably visits one day or the other, will put it to an end. By nature it is wasting, impermanent, everchanging, decaying and hable to growth as well as consumption. Its appearance is just circumstancial Life-span cannot be increased; on the contrary, like a drop of water on a leaf. life can be destroyed by just a wave of wind.

B3 (ii) A person absorbed in worldly pleasures is most often cruel towards other beings; love for beauty leads to violence He is full of tension and anxiety throughout the day and the night, all the time toils for wealth etc, becomes an exploiter and plunderer, takes uncalculated risks and feels uneasy. He grows full of decett and greed and thereby enmity for himself. One has to face troubles before and after a set event, (for ) company with women results in friction. Death may separate him from sense-pleasures for an untold length of period, more so a person is under an illusion, he is unaware that even fulfilment of his wishes may not result in happiness. Besides these, the sense-objects are the basic cause for wandering in this world a man involved in them accumulates a heap of karmas which consequence in the cycle of births and deaths, grief, hell etc. Thus, one who looks for pleasure in these sense objects ultimately get unhappiness and miseries only due to his own mistaken acts.

B4 One who knows the true nature of these sense-objects knows the Self, Vedas, religion, Brahman; and being enlightened comes to know this universe with his super intellect and is called a 'Muni' (a candidate for nirvāna) and that master of religion with sterling transparence recognises them as the root cause of roaming in the world.

B5. Doubtless, it is difficult to win over these senses but realising the futility of sense-pleasures, people with right understanding conquer them, reach a higher stage which lies beyond them, cross the worldly bondage and free themselves from the transmigratory cycle Whether agreeable or not, it makes no difference to them; rather they have no preferences left and bear with all types of smell etc. While eating, they do not even change law sides for the sake of tongue or the taste. the case of sexual pleasure is most disastrous, a wise man should avoid woman as of no use, and to overcome this urge one should reduce his diet or stand right up on the top, change his abode and even fast but never allow himself to be subdued by He denies the consumption of pleasant things though coming in the routine and forbids in advance the non-user thereof. Once having given up the use of attractive items, one should never go back to them (it is something like licking the spit ) and should not even recollect those past incidents when he had enloved worldly pleasures Knowing the true nature of disease, body and death, a Muni, when sick or weak, does not show any eagerness for treatment and avoids the remedial measures involving violence

B6 This world is full of troubles, miscries of birth, old age and of 16 types of diseases, torturing by fellow-creatures and (many) other (kinds of) pains, all mean this little happiness here. Inspite of that, people are not serious enough to track the path for getting rid of it

B7. One must fully realise that 'I am all alone here, none is mine nor am I of others' 'Man! You alone are your ally, why hanker for outside help'. Do not crave for popularity with people. One should not be sensitive to public opinion and criticism by common folk Should not be guided by the ruts of ill-informed mob-traditionalism. Cut down worldly attachments as well as intimate associations. That is the path of Justice. The 'wise one' disregards the irreligious people. One without attachment in this life shall be free of bondage in the next life also

#### C KARMAVĀDA

- C1. The one who recognises the Self, and hence the world, recognises the karma theory also and is known as karmavādi. One fastened with the bondage of karma roams in all directions and occupies various positions in the space-world (extent continuum), is born again and again in different species, and suffers physically, mentally and otherwise. A nescient full of deceit and other passions, inertia and unalertness, deception and desires etc forms a sort of vicious circle with the karma bondage and goes on rotating in the cycle of death and births and experiencing the other consequences as a continually running process. All beings have been born many a times in many places and varieties of living spacies in this universe. The metaphysics of karma in this connection should be thoroughly understood. Past and future are not all alike, one undergoes changes in next births due to karmas. Mowing creatures may be reborn in stationary category and vice-versa. The process of exhaustion of karma bondage is self accelerating, destruction of one bond leads to the destruction of others is also necessary.
- C2. Troubles ensure due to one's own karmas Karmas produce consequences and here or thereafter one will have to bear their fruits Because of karmas, one is within the reach of death and hence away from release Those who are bound by karmas cannot cross this ocean of buth and death
- C3 But one who has destroyed the bondage of karmas becomes free from all troubles and crosses the cycle of birth and death because no cause survives for these events, he is neither within the reach of death nor is he away from salvation
- C4. Therefore one who explores the process of cutting away of his karma bondage is awise being. Fully knowing the cause and effect of all types of karma, one should wholly concentrate on being relieved of their bondage in tota and thereby completely free himself from the cycle of death and birth. For a wise man there is nothing superior to intrana. He must possess the true comprehension of (the nature of) the Universe. To perpetuate the worldly existence and to go on suffering its sorrows is inadvisable.

# D KRIYĀVĀDA

- D1 He who believes in Self, universe and karma also believes in the theory of activity and is called krijavadi. 'I got it done' and 'I shall approve of it being done', are thoughts and actions which are the causes of karma in this world, this 'actionego' creates bondage for the Self The bulk of kaimas have been piled up by vehement activation on one's part. Thus ultimately one's fate and destiny are one's own making
- D2. And yet people (have to, indulge in activity for their livelihood, some for acquiring esteem, prestige, fame, love and for certain) power, etc some for being relieved of this world and yet others for the removal of sorrows and unhappiness. Some

persons, because they are much too entangled in worldly attachments, some being unaware of the consequences of what they are doing, some for body-limbs and animal products, some for a purpose, some even without a purpose, some for taking revenge, some to face attack, some under certain future apprehensions and to ward off against that; some of their kith and kin, guests and staff some claiming themselves to he the curer of all ills and diseases and boasting of doging things, which have never been accomplished by anybody in the past, some for acquiring powers of Self community, friends, gods and pitry (dead parents and forefathers), kings, thieves, guests, misers, hermits and others, some for fancy fads of theirs, some simply for the sake of pleasures, some because of addiction, some because of wrong notions and labouring under mistake, some for curing ailments, some being fickel minded enough to launch their herce plans -lest the body will fall for want of food, etc Some people (are worried about) supporting the body for proper working by way of duty, some finding that in this world other people are not seen following the ethics, religion etc., then why should they alone do it and hence they freely indulge in fierce activity leaving behind all restrains and discipline.

- D3 Therefore, people have been advised discriminative (as against wholesale or complete) renouncement of activities based on intelligent mind-application with right knowledge. One should be very careful and weigh each and every action and its net consequences, because situations (in life) are complicatedand on all sides there are sources of bondage and from them nothing escapes. This type of renouncement is the cure of all unhappiness and those who do not follow this course always remain in worldly grief. Well deliberated abstainment from furious activity is a feasible renunciation, whereas one who is away from it knows and follows the correct process of renunciation, those who is fully conversant with, and observes discriminative obstinence from, tormenting and rigorous activity is called a Muni
- D4 Besides, these activities have been classified. Good actions result in good karmas and bad doings in bad ones. Further, enlightened ones have chalked out such a path that for the wise followers of it, there is little or no bondage of karmas, Brave people have treated that path, it is neither unknown nor an impossibility. And who fully avoids the way of karma bondage is known as liberated in this world itself as if freed and released. If a virtuous man of right perception without any carelessness whatsoever and whose self is totally undisturbed and who is disciplined and free from passions-happens to afflict others, the resultant karma bondage in his case will be very meagre—balances off soon in the next moment or in the life only. The same material source can bring us bondage or save us from bondage—karmic matter or outer form of action alone do not decide the issue. Life without incurring bondage can be lead both in the midst of the society as well as in forests. An unfit person fails to lead such life wherever he may live, whether in the forests or in the society.

# E UTTHITAVADA

E1. Fixing Mokra as the only object, the crucial point is to make efforts and exert for it and this is termed as Uthitavāda. Look at the fate of inactive idlers, these escapist can nowhere move towards the goal, shall ever remain in bondags, without reserving any of his faculties, one has to labour very hard with his full vigour and might to achieve the above end, should strive in right earnest to became a tireless strong follower on the path of Mokra Step by step he Moksa progress and would go on proceeding ahead

E2 Make up your mind, say good-bye to lethargy and make the best of the present opportunity without wasting a single moment. Age is running away and so also the youth, therefore, without any postponement make hay while the power of senses last. Realise the value of precious occasion of this human life which is quite an elevated spiritual stage. Do not miss this golden chance, try your best. Always be alert and energetic and banish the inertia (of indolence). A wise aspirant ever remains awake and is on his guard, whereas lifeless lazy chaps always prefer sleeping. To cite, Jina Mahāvīra never went to bed with an idea of sleeping. Whatever little sleep he got was an indeliberate biological phenomenon and that too he used to avoid by meditating in open. People who feel at home in leisure and pleasure alone, and never want to tax their faculties, are on a wrong path; they become nuisance for others and break the vows already taken (if they live embraced the order of ascetics). Hence one should be incessantly careful and attentive and none of his activity be done without watchfulness and vigilance.

E 3. The road to salvation is an arduous one, only the brave can tread over it while weaker ones fumble. Therefore the rules of prescribed conduct should be strictly followed with strong determination, and adversities be faced even at the cost of death. Who is afraid of difficulties is under constant fear and who secumbs, revolves in the world-cycle for long. One should not be discomposed even if killed. As a warrior in the front of the battle field, he should encounter all hardships and adversities. Derive boldness from the fact that you alone are not a victim of these odds.

Note · The subject matter of Utthitavāda can be dealt with under the four divisions as demonstrated below

Utthitavāda

| Spiritual aspect Bodily & Mental aspect

(1) Sāmāyika (Samabhāva) (equanimity)

(2) Ahrinsā (non-violence)

- (3) Samyama (contraction)
- (4) Tapa (austerity)

E4. (i) Sāmāyika Dharma (religion) consists in Sāmāyika. What one acknowledges Sāmāyika one acknowledges it av 'Munihood' and what one acknowledges as Munihood that as Sāmāyika Sāmāyika is the specific characteristic of a Muni.

(157, 209, 161)
E4 (II) By knowing and identifying Samayika with soul in tone-perceptive, one

gets self-bliss, does not remain unhappy One should never allow oneself to be baffled or disturbed, but always keep tranquility and be self-reconciled Must remain self-contained and Self-oriented With Sāmāyika, a spiritualist falls in order' and is recognised as such "Restrain your own self, thereby you will be distress-free. Struggle with your self alone—no use fighting with externals Chastise your Self, refine your Self Always maintain purity of the Self, do not allow foreign adulteration. Keep your soul region stable, in perfect calm

E4 (iii) Eliminate four kasāvas (passions) namely anger, pride, deceit and greed without which there would be no emancipation from karmic bondage. One should, exterminate anger, pride, deceit, greed, attachment, aversion, delusion, conception, birth, death, hell, animal-inception and agonies, because subjugation (or persuit) of each leads to the conquering of (or engagement in) the latter. This is the philosophy of those who are omniscients, liberated, devoid of violence and liquidators of the bondage Short duration of human life cannot justify anger-expunge it. For times out of number, the same soul has taken birth in higher class of species, like human beings and gods and for infinite period it had wandered in lower types of species like stationary, 2-3-4 sense-beings and animals. So there is no intrinsic difference, between various classes of incarnate beings-souls resident in all of them are alike Visualizing this, who will boast of his family stock, or feel proud of it and why shall he have affinity toward, or longing for, any 7. Therefore, a wise man should neither feel elevated nor dejected on account of his caste etc and should expunge the sense of vanity of any sort what over Unless deceit is eradicated, there will be no progress towards nirvana The greedless one is just like a liberated one.

- E4 (iv) Do not develop the mentality of liking and disliking—reject both forthwith Bear everything with self-quiescence, do not allow these ideas to overpower you. Feeling of the absence of pleasure or presence of displeasure should not crop up. Cross that stage, go beyond them
- E4. (v) Treat yourself exactly at par with others without claiming any priviteges. Know all like yourself
- E4. (vi) Realising this coming and going, one should put an end to the sentiments of attachment and aversion. On winning these two powerful enemies, Samayika reaches the stage that even if his body is cut into pieces, no feelings rise in him

i.e. he (his Self) can never be cut, pierced, burnt or beaten by anybody. Naturally he cannot inter se show discrimination amongst others. Whether prominent or sub-ordinate, no distinction in preaching etc. be made. Treat life and death alike—nothing to choose between or yearn about or to fear of. Notion of "my" and "own" should not extend to anything which truly is not yours and that way you will get rid of "mineness" which cannot co-exist with Sāmāyika.

E.S. (i) Ahimsa: Proclaiming themselves as religious people, but being deeply involved in this world, many persons indulge in violence, order, or cause others to do so and also approve and thus support the violence done by others They even advocate violence: but violence is wrong and not in their own interest. By killing one variety of species a person usually kills the others also and is guilty of theft as well. Killing, or otherwise torturing means pain to the victim and pain is disliked by all: everybody wants to remain happy. Even votaries of violence if honest, should admit that troubles are not welcome. Creatures of lower category may not express their anguish but the fact of their suffering and feeling cannot be desired. One who indulges in violence remains always under fear, he develops enmity for himself. In fact, to whom thou art killing or intending to kill is thyself alone. Violence is no solution because there are more and more powerful weapons to counteract: there is no end to it. But nothing can surpass non-violence. Therefore who freely engages in doing violence to others are to be distinguished from those who feel ashamed on doing such a turbulent activity. The latter feel disturbed when even others include in this type of fierce actions; and compassionate ones, if happen to know of such cruel plan in advance, will try to dissuade its executors.

E5. (ii) Therefore a wise man should neither kill, torment, agonize, harass etc. any type of living being nor get it done by others nor approve it if done by others. This has been preached all along by all as a universal doctrine of 'dharma'. An aspirant for release should walk on the path of non-violence and do all the activities with utmost care and attention. He should not hurt anybody even by speech. One who has full knowledge of weapons and agents of violence and knowingly rejects it, can follow the rules of non-violence.

E6. Sanyama Be away from all the pāpas (vices, dements) commerated by the various religious schools Passive is better than bad positive Adopt restricted and disciplined life-schedule. Tempo of worldly activities should be kept at the lowerst ebb. Withdraw your energies from materialism Wondering is delimited for those who follow contraction and do not spread involvement. Abstainment forced by circumstances is unreal, it should be willingly done. Finish with all conspiracies and complexities. Avoid laughter and company of bad people and also of those otherwise innocents who have fallen pray to the company and influence of bad characters. To commit a sin and deny the same is a second folly and so also is, if he himself does not purging the vices but criticises those who have done away with them. Speak only if necessary and if you can deliver the goods, otherwise selence is the best mean, that way

atleast you are not in for a fresh bondage. Have no fancy for achievements, wishing something in exchange is a bad bargain.

- E7. (i) Tapa: This is the most effective remedy and an affirmative step for destroy the already existing kārmic bondage One must make progress in the sphere of questions stage by stage.
- E7. (ii) Resort to fasting frequently—this penance can take various forms as to time, content, items, number, quantity etc. of meals. Reduce (bodily) flesh and blood. It is said that wise peoples' arms are lean and they are slim which spells brilliance and stamina. When due to age, sickness etc. body becomes unfit as an instrument for nirrana or one comes to know of his immediate death, he can abstain from food, water, medicines, movements etc. till death. Meticulous care has to be taken lest this sophisticated mortification may turn out to be a case of sucide.
- E7. (iii) Reduce the level of consumption and limit one's wants. O.,e should have little clothings and can do without clothes in summer. Who feels neckedness a difficult discipline has been given a concession to use one loin cloth. Renounce your possessions to nullity. One should have frugal meals and use lifeless water for drinking. Abstinate from sex life and observe brahmacarya (celibacy). Women, who are very expert in the art (of allouring), try to trap a man, so by way of prevention he should not (a) do her acts a menial(b) engage in the gossip about women, their beauty, sexual characteristic and anatomy etc. (c) should not talk and have intimacy with them in privacy (d) should not look at the beautiful parts and sexually agressive moments of their body. One can make number of resolutions of austerities qua his religious routine and remain strict about them at the cost of heavy odds and even of death if the occasion so warrants—there is nothing improper in it. Have detached life and remain aloof from relatives and material paraphernalia-for this accelerates the process of destroying the accumulated karmas. Be habituated to endure vagaries of climate, nuiscance of insects etc. pains of sickness and other physical tortures. Do not even rub your eve or body even when there is an sesation Train your body through exercises in hardships, do not allow it to be delicate.
- E7. (iv) Brisky contemplate in the right perspective Concentrate and meditate. Practice kāyotsarga (as if taking soul out of the body). Serve others by helping them directly in or indirectly attaining release For the benefit of nescients etc. the learned ones should give discourses and instructions about liberation. But knowledge should be imparted to those who need, yearn and deserve it. Otherwise may be regress instead of progress. Wise ones do not need preaching The preceptor should lave no stone unturned for training his disciples. Let him be the refuge for them for all purposes.

#### F. DHŪTAVĀDA

F1. As a more effective method of destroying karmic-bondage, the institution of Dhutavada i. e. full time practitioner for nirvana throughout the rest of his life

(as ag inst part time amateurs) has been prescribed and very highly recommended also. Accordingly, knowing the true nature of this world, one becomes a 'Muni' by renouncing the householder's life, parts away from wife, relatives, wealth and other worldly involvements and leads a desireless and detached life with a strict disciplined routine. People of all the three age-groups are eligible to be admitted to this order.

- F2. On adoption of this hard course, their relatives etc, offer opposition and try to dissuade them by arguments, temptations or other measures and at times the weak and timid ones give way and continue or come back to house holder's life Such persons are condemned even by the lay masses and they wander in the world for a long time People who do not become Muni, yet not leave that order fall in the same category. Inspite of being in the company of the best of the Munis, one falls out due to delusion etc. Therefore, it has been said, that easy-going, intimately affectionate, involved in sensual pleasures, deceiful, inactive and unalert and deeply attached to house holders' life and property is unfit to become a Muni. Sometimes one does not give up the formal Munihood but falls from its prescribed high conduct and due to delusion and sensual attraction leads a corrupt Muni life of his own liking. On heing asked, he cuts a sorry figure-in fact such a person is neither a householder nor a Muni-a loser both ways. Such perverted ones speak ill of their own preceptors. disphey them, and though not being real followers, criticise good monks and Munis and preach conduct to others, thinking themselves to be the wisest. They only talk and make a show of Munihood but in fact lapse into stronger bondage
- F3. Admired ones are those who remain steadfast to the Muni conduct. One should maintain the zeal at the same high level at which he entered the order. At times a Muni is beaten, tortured by worms, insects, birds, and animals vagabonds, gods; and in various ways he is troubled by others: But he should face all such difficulties with equanimity and courageously, indeed without shirking down in the least from the lofty heights of conduct befitting a Muni. He should never be afraid of hostile area or atmosphere.
- F4 Till a Muni is not fully matured and conversant with rules of Muni life, scriptures, etc., it is risky for him to wander alone—he should have the company of the preceptor. Thereafter he may part away and lead alone the true Muni life. Sometimes, in order to hide their nessence, lethargy and other weaknesses, quarrelsome Munis lead a lonely life, but they are away from the right path because of their passions, hypocracy, fraud, self-praise and lustfullness. Generally, there should be no give and take of food, clothings, bowls, etc. amongst the Munis miter se—in exceptional cases help can be given. The bain is more strict qua the monks of other group, sect, or religion. Begged food etc. cannot be given in charity. A Muni should neither participate and fully mix up with householders nor take interest in folk-dances, dramas, entertainments, gosspi and the like of the village.

F4. An expert Muni, at proper time, should go to places where food etc. are available without any complex or aversion and carefully beg the permissible food. clothing, bowl, blanket, cleaning cloth, broom and mat necessarily required with no idea of accumulation. Without having a preconditioned adamant or committed attitude, he takes the things in the ordinary course. He should not feel elated if successful or sorry if unsuccessful in getting alms. Never quarrel with the donoradjust to his behaviour. The Muni should not accept anything which is living-the permissibility to use live water cannot be justified as correct by monks of other schools. He should not be a seeker of tastes, his clothing, mat, cot, etc. should be of a poor variety and fewer in number so as to be easily portable while going from place to place. He should put on the clothes as received without washing, dving, and mending. He cannot accept food prepared or brought for him or use the fire lit for him-should forbid in advance if comes to know of it. A Muni should never prove to be a hinderer for other beggars, birds, hermits, menials etc - better walk away from there. He should not partake in purchasing operations for him. He can stay in burning-ghats, grottos, way-side places, or even under the trees

#### G UTTARAVADA

G1. "What has been preached by the Lord is my dharma" is a good precept for ordinary people. Such faith is Uttanarada is e the last word. Never act contrary to his preachings. Besides, we should follow the Lord also in his actions and abstainments. Always be engrossed in the philosophy inunciated by him, concentrate your mind on it, contemplate, perceive and understand it, try to follow it and assert for liberation with faith in these right fundamentals. Undoubtedly, the way of Jina Mahāvīra is the best for annihilation of the kārmic bondage. Like an island we can feel safe in it. What is uttered by a Jina is truth alone and should not be doubted but believed as correct and acted upon Bhagavān pienched what he heard, perceived, contemplated and directly realised, and he himslf verified the same for he was always vigilant and alert. No further proof is needed for the words of an omniscent People who have faith in this philosophy shall on due contemplation understand everything whether right or wrong in the proper perspective and cannot go astray whereas people with perverted faith shall misunderstand everything and cannot achieve self-conclusion.

### H ANEKĀNTAVĀDA

H1 Knowledge can be gained by self-contemplation or through preceptor to preceptor-generation on by asking or hearing from omniscients and others. The enlightened ones know this entire universe from all vides and parts. Unless one knows all, we cannot know one comprehensively: in other words full, knowledge of one object means omniscience. Neiscients cannot know the dharma. Save yourself from people with false knowledge, know the truth alone and then only your efforts would be in the right direction leading to mokpa. Vowless men with perverted fath advo-

cate salvation through nescience but this only augments the cycle of existence. Some say the same thing as spoken by omniscients. Many persons understand quickly while others cannot—the latter become frustrated.

H2. People in this world have various view-points which are not correctly arrived at. All sorts of conflicting statements are made e. g. Universe is a reality—Universe is a myth; it always remains constant as it ss—it is everchanging; it has a beginning—it has no beginning; it comes to an end—it is eternal; something is welldone—no it is a wrong doing, a particular act is meritorious—no, it is sinfluit this man is religious—no, he is irreligious; there is moksa—there is no moksa, there is hell—there is no hell. Every one says that his view alone is correct but on critical examination this does not seem so

Thus a preliminary attempt (to be followed by a detailed and revised one) has been made to arrange the Acaranga for easy understandings comments on it are invited. In this presentation, leaving aside the introductory and concluding paras the main body of the paper neither contains a single word outside of the Acaranga nor does it leave any of its Sūtras\* unaccommodated. By reason of such a faithful exercise, this article may not be treated as philosophical in the traditional or strict sense of the term, but this unadultered and non-critical summary has been advisedly put up because the omniscient propounders of religion do not frame philosophy—they utter the natural truth; philosophers come next and start grooming and in their anxiety to make it more scientific, substitute logic in place of nature and what we get are intellectual but often ridculous results.

Thus the Act Tange is not a monopoly of any religion-rather, like the GIA. religion flows from it. And it scores on one point that it is a complete code in itself. There is, however, one complaint that the scholarly world has so far neglected its due study and research, and I may be excused of adding the second that they have also neglected to follow it. Doubtless, the Act Tange makes a pleasant reading, but on practicing it alone one realises the true meaning and immensely more the bliss.

Numbers of the sūtras are as per the text of Acaranga edited by Rev. Jamboo Vijayaji and published by Mahavir Jain Vidyalaya, Bombay 1977.

# THE DATE OF KUNDAKUNDACARVA

M. A. Dhakv

Back in 1935, A. N. Upadhye fixed the date of the illustrious Ācārya Padmanandi of the anwaya or monastic order Kondakunda of the Southern Nirgrantha (Digambara) Church at the beginning of the Christian Era.¹ The current Digambara Jaina scholarship by and large accepts this date, or perhaps its alternative the third century of Vikrama Era (c. A. D. 146-243) determined by Pt. Kailashchandra Shastri¹. This is regarded by many as definite, virtually an invarial temporal bracket for Ācārya Padmanandi, more widely known by the alias Kondakundācārya (after his anwaya) and still more after the anwaya's Sanskritised form, Kundakundācārya, since late medieval times. A few Western scholars who had an occasion to refer to him, his works, or thinking, in general seem to regard him as an early Jaina philosopher and religious teacher ³

The contemporary Śvetāmbara Jaina writers,—late Muni Kalyanvijaya,4 late Pt. Sukhlal Sanghvi\*, Pt. Dalsukh Malvania\*, and no less pougnantly K K. Dixit?—on the grounds of the content of his works, were not convinced of such an early date for Kundakundācārya They felt more secure with fifth, or still better with the sixth century as the chronal zone, and preferably posterior to Umāsvati (c. A. D. 375-400) as well as Súdhasena Diväkara (c active first half of the 5th cent. A. D. M. A re-examination of the various facets of the problem in somewhat deeper depth for refixing Kundakundācārya's date in light of the potential directions inherent (but hitherto ignored) in the available evidence is therefore in order. In the process, the premises on which the different writers earlier suggested the plausible (but differing) dates for Ācārya Kundakunda will also be reviewed and tested vis-avus the known evidence.

I shall begin with the review of the external evidence-direct, negative, or inferential.

1. Ācārya Padmanandi is not referred to, nor is the influence of his "original" teachings (embodied particularly in his celebrated work, the Samayu-pāhuḍa) anywhere overtly, clearly, or even indirectly implied in the writings of the pre-medieval Digambara Jaina thinkers, epistemologists, and scholiasts like Svāmi Samantabhadra (active c. A. D. 575-625)\*, Pūjyapāda Devanandi (active c. A. D. 635-685)\*, and Bhaṭṭa Akalañkadeva (c. A. D. 720-780)\*, the trio held in the highest esteem in the Digambara Church. 15 The contemporaneous Svetāmbara Jaina writers of equal stature, Amllavādi kṣamāśramana (c. A. D. 525-575)\*, Jinabhadra gaṇi kṣamāśramana (active c. A. D. 505-994), Sirhhaśūra kṣamāśramana (c. latter half of the 7th cent. A. D.), Gandhahasti Siddhasena (c. A. D. 725-770) and Yākintsūnu Haribhadra Sūri (active c. A. D. 740-785), the latter two authors being aware of the

- writings of Akalańkadeva—(Haribhadra Sūri even quoting Samantabhadra in the Anekāntajavapatākā and carlier, without naming him, in his Nandi-vṛtit, c A. D. 750)—are hiewise ignorant of the writings and teachings of Kundakundācārya.
- 2. The Digambara Jaina author Indranandi in his Si ut avatara ( c. late 10th cent A D. ) tells us about a commentary written by Samantabhadra on the Tattvarthasūtra ( Taitvārthūdhigama-šāsti a of Umasvati );14 Pūjyapada Devanandi, too. wrote the famous commentary, the Sarvarthasiddhi (c 2nd-3rd quarter of the 7th cent. A D )15, on the Digambara adoption of the selfsame Tattvarthasutra: and Akal nkadeva wrote his Tattvārtha-vārtika on the Sarvārthasiddhi and also a commentary Astasati (c. 2nd quarter of the 8th cent. A D ) on the Antamimainsh olum Devagamu-vtotru of Samantabhadra ( c A D 600). Significantly, none of them chose to comment on any of the highly significant works of Kundakundacarya, for instance his famous and very important Prabhrta-trava-the Samaya-pahuda (Samaya-Prābhrta olim Samayasāra), Pavayana-pāhuda (Pravacana-prābhrta olim Prayacanasāra ) or Pañcātthikāya sangaha-sutta ( Pāṇcāstikāya-saṃgraha-sūtra olim Pañcāstikāvasāra).-or for that matter on the Niyama-pāhuda ( Nivama-prābhria olim Nivamasāra ), Bārasa-anuppkkhā ( Dvādaša-anupreksāh ) etc The Digambara sect, since it possessed no agamas, would have avidly sought and commented upon Kundakundācārya's remarkable prakaranas, no less than Samantabhadra's profound dialectical and epistemology-based works
- 3 The earliest known commentaries on Kundakundā.ārya's works are by Amţtacandrūcārya's who seem to have flourished, on well reasoned evidence, in late ninth and early tenth century A D 17 It seems intriguing, even inexplicable, as to why on the works of this justly celebrated and for the past thousand years the most venerated Digambara Jaina philosopher-saint.—supposed by modern Digambara Jaina writers to have flourished at the beginning of the Christian (now 'Common') Era,—no commentaries were written for eight or nine centuries that may have followed his writings !
- 4. To add to this surprise is the complete silence on Kundakundācārya by the Digambara Ācārya Jinasena of Punnāta-gana in his Harivansā-purāna (A.D. 784) where he invokes and pays tribute to Samantabhadra, Siddhasena (Divākara), and, apart from them, several other pre-medieval Nii grantha (exclusively Digambara) writers of eminence Similarly, Jinasena of Pañcastipānvaya, another preeminent Digambara Jaina writer, in the commentary Jaipadhavalā (completed A D 837) on the Kasāra-pāhuda-sutta (Kasāra-prābhita-tūtita · c 2nd-3rd cent. A.D) pays tribute to great Jaina writers beginning with Siddhasena and Samanta-bhadra but fails to allude to Padmanandi alias Kundakundācārya, True, culogies have been continually lavished on this great thinker, and a miraculous myth of his possessing magical power of levitation (cārana-rddhi) and his visiting Jina Simandhara in the Mahāvideha-ksetra, a mythical land of Nirgrantha cosmography, is duly woven for him, indeed commensurate with his greatness as is understood in the

sampradāya; but all of these begin to appear only from the tenth century onwards in literature, the inscriptions follow suit somewhat later. It is customary, and rather natural, that the name of a very distinguished pontiff is frequently adopted by monks of the subsequent periods, as for example Suddhasena or Prabhācandra or for that matter Māntunga, Akalanka and Haribhadra. However, in this case, the appelation "Padmanandr" is not repeated till almost a thousand years hence, if we accept first century B. C. - A. D. as his period.

In their dating, neither Upadhye nor Pt. Kailashchandra Shastri, or for that matter other prominent Jaina writers, took into account these significant omissions and their consequent implications, this fact leaves vital gaps in their otherwise detailed, if not objectively critical, examination of the problem or evidence either. To a letter sent in regard to some of the puzzling questions a propos of the sectarial relationship between Umärati and Kundakundäcärya by Pt. Sukhlal Sanghu to the distinguished Digambara Jaina historian Pt. Nathuram Premi, the considered and candid reply he got also contained, by way of a bye-note, the following observation: "My own understanding is that Kundakunda was the founder of a particular idealogical subsect, he sought to shape Jaina religion after the mould of the Vedänta. It appears that, till the time of Jinasena etc., his standpoint had not won universal recognition and so he was not held in regard by these authors."

Pt Premi's observation represents one of the two plausible explanations of the phenomenon of "ancient omissions." (It does not, though, clarify as to why for nine centuries his writings and thoughts, did not meet with approval or recognition. Also, why his unacceptable teachings were not refuted by any scholar, and how it came about that his works continued to be copied—even when disrecognized, for over the long centuries). The other is that the Kundakundäcärya, in reality, may not have flourished at that early date as assumed by some of the noted writers of our time, to the august list we must also include late Pt. Jugalkishor Mukhtar. The It seems that, as though in unisom, they all had decided not even to think about, not to say of considering and investigating this second possibility. For them the date they determined had been an unassalable truth, a fait accompli, a gospel truth and hence a closed book. However, on prima faire grounds, the whole issue needs a probe deeper than hitherto attempted.

5. No early inscription refers to Kundakundācārya by his monastic appelation Padamandi. He is though mentioned under his non-Sanskritzed aliar 'Kondakundācārya', in one Kadamba inscription from Kuppatūr (A D 1075) and in two Sāntara inscriptions of A. D 1077 from Humea, all from Karnāṭaka¹¹, these in fact are the earliest to mention him The earliest mention of the arrivay Kondakunda is encountered in three Rāṣtrakūti inscriptions, all from Gaṅgavādi in lower Karnāṭadeša, dated in order in the years A D. 797²², A D 802²², and A. D 808²¹. Had this arwaya been very ancient, it possibly would have figured in one or the other of the several early Kadamba and Ganga charters granted to the Jaina foundations,

sometimes at the instance of, sometimes to, the monks generally in pontifical and abbatial offices during the fourth, fifth and sixth centuries

However, the Mercaia copper-plate charter of the year 38825 of an unspecified Era -taken, though wrongly, Saka, and hence regarded as of A D 46726 -mentions Kondakundanyaya And this inscription had been one of the corner-stones of the edifice for an early date built for Kundakundacarva by Unadhye27 and some other Jama writers. Unluckily, the Marcara charter is regarded by enigraphers a forgery of the Rastrakuta period, even though Pt Kailashchandra Shastri, founding his arguments perhaps on those of one other prominent Digambara Jaina scholar, Gulab Chandra Chaudhari28, is at pains to prove that the plates could represent only the re-issual (and partly a re-engravement) of the earlier charter of A D 467. in Rastrakuta times But the Jaina temple to the pontiff of which the grant was addressed in this charter is Vijaya-Jinalaya of Manyanagara or Manyapura, Manne in Gangavadi, the temple known to have been founded by Vijaya, general of Ganga Marasimha II in c. late eighth century A. D as shown by Premi 120 The mention. in this charter, of Kondakundanyaya cannot therefore push back that anyaya's antiquity to any century prior to the eighth Even if it were a genuine charter, the charter's temporal position is the same, namely Rastrakuta, as is the case with the aforenoted three other charters The anvaya of Kondakunda may have been founded at most a century or so before, though not necessarily by, or after, the name of Padmanandi Kundakundacarya as some Jama authors believe as proven 30

6. Jayasena (c earlier half of the 12th cent. A. D), the commentator next in time to Amrtacandrācārya on the famous Prābhṛṭa-ṭraya of Kondakundācārya, has recorded two succinct but valuable historical facts concerning the author Padmanandi, the one as regards the name of his preceptor, — Kumāranandi Siddhāntadeva, — and the second about the contemporary king, Sivakumāra

As for Kumāranandi, Upadhye made a good search through inscriptional as well as literary sources and noticed three pontiffs bearing the self-ame appelation, but all belonging to different ages and differing gama (monastic clans). Kumāranandi of Mathurā inscription of the year K S 87 (c. A D 165, or A.D, 192. or A D 215, or A.D, 230)<sup>21</sup> belongs to the Uccarināgara-āškhā of Northern (afterwards emerging as Sevetāmbara) Iradition, hence he is out of question. The next available Kumāranandi, whom Upadhye, notices, figures as a grand-preceptor of the recipient of a copper-plate charter dated \$ 698/A.D 776 issued by the chieftain Jasahitadevas of Nirgund dynasty in Karnāta But this Kumāranandi belonged to the Pulkajagaccha of Eregittür-gana inside Srimūla-Mūla-gana of the Nandi Samgha (Yūpantya), and not to the Digambara Church '(Also, from Upadhye's standpoint he is a much younger pointiff than what his own perception of Kundakundācījava's and hence his preceptor's date would warrant) The third Kumāranandi spotted by Upadhye figures in the Patiraparikāg of Vidyānanda (c first half of the 9th cent. A. D)<sup>19</sup>. Vidyānanda, reports Upadhye, quotes some three verses of Kumāranandi Bhattāraka,

but Vidyānanda says nothing about Kumāranandi's anways or gaŋa, though he might have been the one we are looking for, but cannot immediately be sure about since no other evidentuary details are there to go by What we need is a Kumāranandi who must belong to the anwaya Konḍakunda Luckily, there was one such Kumāranandi However, Upadhye, even in his Pravacanasāra's revised edition of 1964, misses him, just as did Pt Kailashchandra Shastri in his publication of 1974 This Kumāranandi of Konḍakundāvnaya figures in a charter granted by the Rāṣṭrakūṭa governor of Gangavādi, Prince Ranāvaloka Kambharāja, in Ś 730/A D 808 from Badanaguppe, the charter noticed as far back as 1927. "In that charter, for Vardhamānaguru, who received the bequest of the village Badanaguppe, the following preceptorial lineage is given.

### Kumāranandı Siddhāntadeva | | | Elavācārya

# Vardhamana-guru (A. D. 808)

The gana to which these pontiffs belonged is mentioned as "Sirmulage-guru", a denomination perhaps taken after an earlier pontiff of this line within the Kondakundanvaya" (It is likely, as hinted in earlier context, that the Kumaranandi with the title "Bhattaraka" mentioned in the inscription is indentical with his namesake (bearing the same hierarchical status) whose verses were cited by Vidyananda)

Kumaranandi thus located within the Kondakundanyaya, the next question relates to finding his disciple Padmanandi. What we find in the charter of A. D. 808, however, is the appelation "Elavacarya", seemingly a Kannada (local? dialectical") variant of Elacarya "Elacarya" is a status-cognomen in the hierarchy of the Digambara Jaina Church for a pontiff of the highest learning and for a qualified teacher of Jaina doctrines, a position more or less equivalent of yacaka. vācanāu ārva, or kvamāsramana or mahattara in the ancient Northern Nirgrantha of which Svetambara Jama Church is the off-shoot. Once a pontiff received the ecclesiastical title elacarva his original monastic appelation apparently went into the background. For example, Svami Virasena in the encomium of his monumental commentary, the Dhavala (completed A D 816), on the Satkhandagama of Puspadanta and Bhūtabalı (c late 5th - early 6th cent A D)35, refers to his teacher Elacarya of Citrakuta but does not mention his personal monastic name Likewise, the Kudalur grant of Ganga Marasinha II, dated S 884/A D 962, mentions the grantee as Elacarva of Surasta-gana without mentioning his original monastic appelation. 36 But is there any evidence that Padmanandi had an elacarya status? Considering his attainment of an unequalled spiritual plane within the fold of Nirgrantha way of life, his prestige as a mystic and a saint, and his competence in the highly original exposition and interpretation of some of the Nirgrantha doctrines, not to say of his profound conversance with the traditional Jaina dogmas inspite

of his orientations to mysticism, small wonder if his contemporaries in his spiritual lineage elevated him to the most honorable position, of "Elācārya". In the ecclesiasticial hierarchy of the Digambara Church. In point of fact, the Vijayanagar lamp-billar inscription of \$\frac{5}{1307}/A\ D. 1386, which enumerates five distinct appelations for our Padmanandi, includes both Kundakunda and Elācārya The Nandi Sanigha gurvāvalī (c. A D. 14th cent.) likewise mentions the elācārya status-cognomen of Kundakundācārya 37 True, these latter two sources are rather late; but they possibly were so recording on the basis of the then current written or oral tradition.

Because Cakravartı nayanar (earlier in his introduction to the Pañcāstikāya of Kundakundācārya\*) had taken Kundakundācārya as a pontifi of the Ist cent. B. C./A D, (and also had equated him with the particular ancient "Elācārya" who is traditionally held as the author of the ancient Tamil classic Tirukkural), he was looked upon as an early pontifi of the Southern Church. Indeed, considerable discussion ensued on this point which led to no conclusion since the foundational premise was per se wrong; it only served to confuse the issue 'I While conceding with Upadhye and other Jaina writers that the two other epithets mentioned in the aforementioned Viyayanagar inscription, namely Vakragirtyācārya and Grddhapicchācārya, did not in fact apply to Kundakundācārya there is nothing against taking Elācārya as his genume epithet and thus equating him with the Elavācārya the disciple of Kumāranands Siddhāntadeva of the anvaya Kondakunda

This point cleared, the next point having a bearing on the issue is the search for the king "Sivakumāra" for whom Ācārya Padmanandi, according to Jayasena, is said to have written the Pravucana-sāra". Earlier, K B Pathak had suggested that this king could be the Kadamba monarch Sivakandavāmi (Skandavarmā 1) since both authors had assumed Kundakundācārya as a very early writer and hence both, in pursuance of their own line of thinking, were looking for him in the early centuries in South India, indeed a wrong temporal area 1 In any case, Upadhye had not rejected the possibility of Kundakundācārya being contemporary to Sivaskandavarmā, without however, proceeding to investigate the date of that monarch. This, as shown by T V. Mahalingam, is c. A D. 345-355° and not c. first century B, C-A. C. which is envisaged by Upadhye for Kundakundācārya who is supposed to be contemporary of Sivaskandavarmā. The foregoing discussion rather compels us to expect the king in question somewhere in the later part of the eighth century A D, within the geographical, political and cultural ambut of Karmātaka proper.

Verily, there is no king with the name Śivakumāra known to have flourished at that time <sup>42</sup> However, I seem to perceive that there could be a slight error, seribal or a deliberate emendation done at some later point, in the orthography of the name as it has come down to us through Jayasena's notice For exactly at that time we meet the Ganga ruler Śivamāra II (c last quarter of the 8th cent A. D.) in Ganga-vight, a part of south-eastern Karnātaka. It is for him, the luckless monarch who had to spend several years in Rāstrakūta prison, that Kundakundācārya may have written

his Pravacana-prābhṛta! Kundakundācārya's writings, on this showing, seem to belong to the last quarter of the eighth century A. D. though the third quarter of the self-same century he may have spent in studies and preparation. Upadhye, as did other serious writers, had accepted the testimony of Jayasena—which arguably is more trustworthy than the medieval inscriptions or the hagiological lists of the Digambara Church, all of which are of much later date and, like the Svetāmbara medieval lists of succession, undependable when they talk about pontiffs that flourished earlier than the founders of the sub-orders to which they primarily pertained 41

Once we accept these equations, we concede to the clarification they provide on the principal puzzling point, the date for Kundakundācārya—tt can only be latter half of the 8th cent. A D—the other enigmas are, by the logic of this new dating, resolved. This is why we find for long no influence or impact of Kundakunda's new doctrines and his fresh interpretations of ancient doctrines and their terminology and, as a result, of the earlier Jaina positions, which is also why no earlier commentaries on, or genuine and undoubted quotations from this celebrated sant's great works are available. For these just could not have existed since he is not a very ancient sage and hence his works could not have been known at least till some time after Aklainkadeva <sup>15</sup>

7. P B Desai identifies the place "Kondakunda" with Konakondala (Kondakunde in a medieval inscription) situated in Sindavadi a territorial division of ancient upper Karnatadesa but presently within the Anantapur District of Andhra Pradesh The site, according to Desai, is located four miles south of Guntakal 47

Desai cites some Jaina sculptures and epigraphs at that site in support of his identification. For example, on the hillock Rasaviddhula-gutta, which stands about two furlongs to the village, there exists an image, carved on the rock-face, of a Jina standing on a lotus. (He does not mention the plausible date of the sculpture.) Also, in a nearby structural shrine, are two images of standing Jina with triple umbrellas (dateable to c. 13th cent A D), today worshipped by local populace as"Rasasiddhas". There is also a fragmentary inscription (possibly commemorative) in the 7th century characters referring to some Jaina saint ".. adored by Singhanandi" 47 A tenth century inscription here refers to a nisidhi (memorial column) of Nagasenacarva. An inscription on the nearby Kailasappagutta hillock refers to Catta-Jinalaya founded by lady Nakabbe "in KondakundeyatIrtha" to which a grant was made by Mahamandalesvara Joyimayyarasa, governor of Sindavadi, in A. D. 1081. in the reign of the Calukya sovereign Vikramaditya VI. In a damaged inscription in the village, c early 12th century and of the time of Vikramaditya VI, the name of Padmanandi Bhattaraka is said to figure twice. There is also a reference in that inscription to the caranas (sages indowed with power of levitation) and also, according to Desai, to the Kondakundanvaya. The inscription pertains to Nayakirtideva Saiddhantika-cakravartı. However, a recent re-examination of the selfsame inscription by A. V Narasimhamurti has revealed that "it does not contain even the word Kundakunda,"45 Desai erroneously had thought that Padmanandi here referred is the illustrious Kundakundacarya of Kondakundanyaya. This Padmanandi may have been a medieval preceptor, either a direct guru or the one who flourished at most a couple of generations before Nayakirti. The appelation Padmanandi is not uncommon in the medieval Digambara Church and Kondakundanyaya by then was claimed by the Mula Saringha as well as the Desiya-gana also 40 Moreover, the term carrang in the inscription figures in plural and hence cannot "singly" pertain to Padmanandi (in whom too the legend invests the power of levitation) The inscription simply purports to say that this Kondakundeya-tīrtha was visited by the (mythical) carana-sages For instance the hill at Ellora, where the Jaina caves were excavated in the Rastrakuta period (9th cent A D ), was known as 'Caranadri', meaning thereby that the caranas frequented that sacred hill 60 The only fact which is certain from this inscription is that the hills nearby the village formed the "Kondakundeva-tirtha" in the medieval period (And it might just be a 'sthanana-tirtha' or 'avatāra-tīrtha' established after the original sacred hill )

Recently, P. N. Narasimha Murthy has suggested on an inscriptional basis and on account of the presence of Jama sculptures and rock-cut caves in the surroundings, that Kundadrı (=Kondakunda, Diavidian konda being Sanski it adri, hill) in Tulunadu (Kanara District, Karnataka) could be the original Kondakunda. 61 A third possibility, which I presently would suggest, is the Gopinatha hill near Nandi in southern Karnataka, whence a fragmentary commemorative inscription engraved on the rock of which only the opening part in Sanskrit remaining and dateable to c mid eighth century, refers to the existence, on the site, of the temple of Jina Pārsvanātha and calls the hill "Kunda . ."32 (probably Kunda-giri, Kundaparvata or Kundadri ). In view of the fact that this "Kunda" hill (Konda-Kunda) is situated in Gangavadi, and all the earliest inscriptions pertaining Kondakundanvava also hail from Gangavadi, relating as they do to Manyapura (Manne), Talavanapura (Talakad), Vadanoguppe (Badanaguppe),-towns all within the territory of Gangavadi-it is more likely that this Gopinatha hill-ancient Kunda ( parvata, Konda-Kunda )-probably was the place after which the anvava Konda-Kunda took its denomination

However, what is at issue is not the identity of the site, but its antiquity. If Padmanandi-Kondakundācārya flourished in the early centuries of Christian Era, Kondakunda—bet it in Sindavādi or be it in Tulunādu or in Gangavādi—must reveal early archaeological associations with the site. In point of fact, and so far, no Jaina antiquities (nor even early literary or epigraphical notices) of consequence which can unequivocally be dated (or related to an age) prior to the latter half of the fourth century A. D., have been noticed within the territorial boundries of the entire ancient Karnāṭaka! I doubt whether any one of the three Kondakundas-sould historically be earlier than the seventh or at most sixth century A. D. At

least nothing so far has been reported for these sites which can confidently be placed before the second half of the first millenium<sup>18</sup>. Projected against this perspective of historical reality, Kondakundānwaya cannot be anterior to the pre-medieval times.

The verdict of the external evidence is clear enough. It does not favour a date anterior to the latter half of the eighth century for Padmanandi-Kundakundācārya. The position as regards the internal evidence may now be examined and assessed. To begin with, Kundakundācārya gives no information either about himself, his spiritual lineage, or the date of composition of any of his works. And among the works attributed to him, only in two cases is three some evidence as to the authorship. Even if this evidence is not very direct, it is sufficiently indicative and dependable. His general style (barring the more ancient verse-quotations which he assuredly incorporates in his writings, and the plausible as well as probable interpolated verses) and his thought patterns are sufficiently distinguished, even singular, to stipulate his authorship of all those works. The evidence, then, from the content of his undoubted works (there is some doubt about his authorship for the Aşta-prābhrias) can also be significant on the main problem of date

- 1 In the Linga-pāhuda ( Linga-prābrta ),- one from among the Asta-prābhrtas traditionally ascribed to Kundakundacarva—the author thunders against the laxities that had crept in the (Southern ) Jaina Church. Among the deeds or doings which violently go against the Jama monastic code is the one relating to practicing agriculture by monks or friars. There apparently is no evidence of the Nirgrantha monks resorting to agriculture, indeed anywhere in India, until after some point within the sixth century A D And this was in Karnataka to be precise. All earliest royal charters granted to the Jama Fraternity relate to "Samgha" and "Jinalaya", the pontiffs and monks are not in the picture excepting that their consent in the matter was sometimes sought or obtained. The situation next had changed and it is the abbots (both of the Yapantya as well as of the Digambara Church ) who now had started receiving land-grants directly from the ruling royalty and provincial military governors-which henceforth will become a regular feature. The situation of the Svetambara Church in the North was no better, though there is as yet no evidence that the grants were issued in abbot's name even until the medieval times. The decadence of Jama monastic order was universal, the contemporaneous curtivavasi Syetambara was not exception ! The combined archaeological and literary testimony for this practice in Karnataka unambiguously would point to a date anytime after the sixth century for Kundakundacarya if the Linga-prabhita is his work
- 2. Indranand: credits Padmanandi-Kondakundäcärya to have written a commentary—Parikarma—on the Satkhandāgama of Puspadanta and Bhūtabali As I elsewhere have demonstrated<sup>14</sup>; the Satkhandāgama cannot be dated between A. D. 87 and 12<sup>6</sup> as late Pt. Hiralal Jain, its distinguished editor, had claimed<sup>16</sup>. The plausible date for that work is c early sixth or at most late fifth century A. D. even when its small part—vome gäthās and phrases etc., seemingly are of a somewhat

remoter antiquity, say second or third century A.D. in terms of language, style, mannerism and content <sup>56</sup>. This period-position for the Satkhandagama would entail Kundakundacarya to be posterior to early sixth century A.D., providing he really wrote such a commentary. <sup>57</sup>

3. The compilation Mūlācāra of Vattakera, a Yapanīva work wrongly ascribed to Kundakundacarya by some recent Jaina writers on account of some late and misleading colophons58, seemingly was known to Kundakundacarva. Because the Mulacara embodies about four gathas from the Sanmati-prakarana of Siddhasena Divakara (c. 5th cent. A. D.) as also several which are paralleled in the Avasvakanirvukti and some noticeable in the Acarange-nirvukti, the Opha-nirvukti, and in the Pinda-nirvukti as well.—these four being the Svetambara agamic glosses of the early sixth century A D 59 .-- the Mūlūcāra at the earliest can be dated only to the sixth century 60 The Mūlācāra has one of its verses regarding the sāmāvika, matikramana, and cognate self-purification rites, which eulogise these as "umrta-kumbha" (nectoriar). Kundakundacarya, from his sophistic standpoint, creates a counter verse calling the above-noted rites as visa-kumbha (poison pitcher) 161 So Kundakundacarva is posterior to Vattakera's Mūlācāra and hence flourished any time posterior to the middle of the sixth century A D Indeed, Kundakundacarva is not, as some Digambara Jama writers earlier and on a different basis had argued, the author of the Mūlācāra, although a few verses do commonly figure inside his works and particularly the Samayasaradhikara of the Mulacara, the latter reasonably could have been interpolated after the work was admitted in the Digambara scriptural fold.

4. Upadhye, after the linguistic analysis of Kundakundacarya's available works ( with a strong focus on the Pravacanasara ), has concluded that the language employed by the author is Ardhamagadhi ( of the Syetambara agamas ) and Jaina Saurasent. Now. Saurasent is the language of the Yapantya agamas as well as of the "secondary", "substitute", "surrogate" or "isoagamic" texts of the Digambara Church-which in point of fact is the mainstaye2 of Kundakundacarya's Prabhrtatrava. Also the influence of Jaina Maharastri ( the language to some extent employed in the Svetambara niryuktis, bhāsyas, and prakaranas) and even Apabhramsa (racest found only in the Asta-prabhrtas) is in evidence in his waitings. What conclusion can be drawn from this miscellany? How do we explain this phenomenon? First of all, before beginning his linguistic analysis. Upadhye did not isolate the "quotes" of earlier agamic works of the Ardhamagadhi canon ( acknowledged by Svetambara and Yapaniya ) from the author's own verses, although he is aware that such are certainly there44 Most of such "quoted" verses are paralleled in the Svetambara prakirnakas, a few in the nirvuktis ( and in the bhasvas as well ), and some decidedly from works now lost<sup>64</sup>, the earliest of which are dateable to a period between the 4th and the 6th century A D. Pt. Malvania, for instance, has shown that a verse in Jaina Maharastri from the Mahapratyakhyana which occurs also in the Devendrastava,-both being the praklrnaka works (c. 3rd 4th cent A. D ) of

the Svetambara canon .- and a parallel verse in the Paumacariya of Vimala Suri of Nagendra kula ( c. A. D. 478 )45 also figures in Kundakundacarya's Prayacanasara66. The Svetambara Zgamas and Zgamic works are of course completely ignorant of Kundakundacarya's works, it is then clear that Kundakundacarya borrowed the selfsame verse and several others either through some Yapaniya intermediary or perhaps in a few cases directlyer. (Unfortunately, nobody has attempted to pursue the line of research Pt. Malvania had opened). Therefore, the results of the linguistic analysis without the proper sifting of data in Kundakundacarya's works, can be misleading and now so proven, possesses little determinative value for the pontiff's date. At any rate, a few relatively early-seeming (quoted) verses in Kundakundacarya's works at best compare with the third period (approximately late Kusana and post-Kusana). Svetambara agamas and agamie works. From the standpoint of language, even when some earlier word-forms and phraseology occasionally are discernible in Kundakundacarva's works, this factor has to be thoroughly tested against other evidence. My own experience is that the later talented Jaina writers sometimes emulated (or unconsciously picked up) relatively earlier Prakrta of the cononical brand, since they were well-versed and much too familiar with that kind of traditional writing For instance, some of Haribhadra Suii's works, or parts thereof. from language standpoint, do possess an early look, as to some extent also does the imposter Mahanisthasutra (c. 8th cent AD). Where Kundakundacarva's real period revealed is the later Prakrta Arvas which he consistently uses, often the more modern style in composition he adopts, and the typical formal cadence he builds. Also the inaugural mangala verses of his famous works are in a form, style. phraseology, predilections metwith and mood noticeable only from the seventh century onward. These factors, viewed alongside his highly advanced thought-constructs. fresh concepts, new epistemological positions, novel approaches to and new interpretations, as well as fresh application of old knowledge, and the concomitant or relevant terminological jargon ( which oftener is far ahead of the canonical literature ). clearly indicate that he cannot be an early author, as has been persistently, even obstinately, claimed to be.48

5. Keeping those latter facts and criteria (mentioned in Haribhadra Süri's case) in view in the analysis of Kundakundäcärya's works, the period-perspective that takes shape considerably differs from what Upadhye and other proponents taking his line and following his intent had conjunctured, even conjured up.

Kundakundā-ārya's style of writing, excepting where he adopts the traditional mould or has Ardhamāgadhī (and Śaurasenī) quotes, is in effect far advanced compared to any exhibited in the available early nirgrantha writings in Ardhamāgadhī and other Prākṛtas. His own verses in his works show powerful articulations and strong directness and acuity combined with subtleties, precision and mystical power but reflect no archaisms nor is there any resort to cleverness, puns, deliberate

obscurities, varbal conceits or virtuousity. The style, though dry, is dynamic, direct and lucid. Some of these qualities are already in evidence in the Sanmari-prakaraga of Siddhasena (c. 5th cent. A. D.) as well as in the Müllacara of Vaṭṭakera (c. late of the cent. A. D.). In fact, strong conceptual (sometimes even verbal) parallelisms between Kundakundācārya's Sammaya-prābhṛta on the one hand and Siddhasena's Sammati-prakaraṇa on the other, do exist as has been demonstrated by Pt. Sukhlal Sanshyie.

6 This is further supported by several elements present in his thinking. However, this being a sizeable subject in itself, I am discussing it in a separate follow up paper. A few salient points to which I would here succinctly hint, but without citing references and without entering into detailed discussion, are as follows: a) Kundakundacarya had massively leaned toward the niscava-nava or absolutistic standpoint in his Samaya-prabhrta. This naya, but not its profound implications, was known before, but on its application was not done to the scale and extent by Siddhasena Divakara or even Mallavadi (b) On the basis of the nitcavanava. Kundakundacarva, in theory, views atman or Self as separate from and independent of the association of pudgala or matter as was done in the Samkhva and the Vedanta systems with the difference that atman is not looked upon as totally inactive: Self does possess the faculty of knowing, intellecting and creating as well as feeling emotive impluses within. Self is thus not a doer of deeds (kartā) and enjoyer of fruits (bhokta), although, from the standpoint of external and practical relatings (vvavāra-nava), he may be regarded as a doer and enjoyer because of his emotional involvement which leads to, or colours, his conscious thinking that way, this in fact being his habit to so orient since countless ages and for endless births. Now, the ancient Jaina doctrine of atman as the karta and bhokta has never been interpreted or understood that way by any Jama scholiast till the pre-medieval times, and that too not before the Kundakundacarva's doctrine was widely known.

The unliberated Self, in Kundakundācārya's concept, thus is always pure and not contaminated by karma-raja as was otherwise believed till late, even in the Digambars sect. The apparent contamination with karma, and its consequent and subsequent fruition are due to the bhāva or inner consciously felt or willed emotional directives of the Self. It is thus illusory. The Self goes on wandering from birth to birth because he has not known what it really is and this is what keeps it in apparent bondage.

The new Vedānta doctrine about ātman was already known at least 50 years before Sankarācārya (c. A.D. 780-812), through the kārikār of his grand preceptor Gauḍapāda. May be, Kundakundācārya has seen these and adopted the Vedānto way of looking at Self, but in a modified way. c) As its corolary as though, Kundakundā.

carva completely redefines the terms syasamaya and parasamaya, the terms which for long had been understood as the 'doctrine of one's own sect' and 'the doctrine of the other's sect'. According to Kundakundacarva, syasamaya is the one which relates to atman, the parasamaya meant anything outside atman including one's body This is an absolutely different way of looking at the connotation of the terms, indeed not referred to by even Southern Jama writers. (d) Between the two categories of subha (auspicious and desirable) and ašubha (inauspicious and undesirable), he creates a third category, suddha (pure) which really is the true and intrinsic disposition of the atman or Self. This conceptual improvement is earlier unknown. (e) Kundakundacarva is fully aware of the terms syadyada and santabhangi both of which are unknown in the works of Umasvati as well as of Siddhasena, but known to Samantabhadra (c. A.D. 550-625) It was Samantabhadra who for the first time uses these terms and formulates a doctrine based on them (f) Likewise, the original Upanisadic classification of antarātmā (inner Self), bāhva or bahırātmā (outer self, outer body) and paramātmā (Absolute Self) is mentioned by Kundakundācārya with some difference in detail and hence of implications. Already, Pūjavapada Devanandi ( c. A.D. 635-680) had adopted these terms, though before him it is totally unknown in Jaina writings. Kundakundacarva possibly took these terms and their conceptuality from Devanandi

There are, in point of fact, several other major and minor points of significance which would not have been in the writings of Kundakundācārya if he were to flourish in the 1st century B C.-A. D. His style of writing and phraseology then would have been archaic, the jargon as well as as the concepts and their presentation would have been far less advanced than is apparent in his writings.

#### NOTES AND REFERENCES

- 1. "Introduction", Pravacanastra, Śrtmad Rājacandra Jama Śāstramālā, 3rd edition, Bombay 1964, p.21. His "Introduction" in this third edition seemingly is the same as in the second edition of 1935. In the third edition of 1964, in the "Post Script" (pp 121-126), he includes (by way of notes, and rather selectively) the results of Kundakunda researches got by a few other scholars published since his second edition. Also of, his "Intro.," p. 22.
- Jaina-Sāhitya-kā Itihāsa (Hindi), Pt 2, Śrī Gaņeśaprasāda Varņī Jaina Granthamālā-27, Varanasi 1976, p. 125.
- 3. F.W. Thomas "introduction", Pravacanasāra, Cambridge 1935, pp. 16 ff. He places Kundakundācārya prior to Umāsvāti. So does Walther Schubring in The Doctrines of the Jainas. First Edition 1962. reprint. Delhi 1978. p. 58, on the basis

largely of the cursory observations made by pioneering German writers on Jaina canonical literature. In the 'Chronology' section placed at the end of his booklet. The Religion of the Jainas (English version of the original by A. Sena, Calcutta Sanskrit College Research Series No. LII, Studies No. 31, Calcutta 1966, p. 36), he placed Kundakunda in the 2nd-3rd cent. A D. Had Schubring investigated the problem in denth, his conclusion would have been ever, very different.

- "Ācārya Kundakunda kā Saitā-Samaya", (Hindi) Jalor 1941, pp. 303-306 Also cf. his "Ācārya Kundakunda kā Saitā-Samaya", (Hindi), Šri Patigwali Parāgasamgraha, Ialor 1966, pp. 100-107, and "Ādhunika Digambara Samāja ke Sa. ghataka Ācārya Kundakunda aur Bhaṭṭāraka Virasena," ibid., pp. 110-114.
- 5. "Introduction" (Hindi), Sanmati-prakarana, Ahmedabad 1963, middle portions.
- 6. My personal discussions with him. Also his long and penetrating discussion in his introduction (Hindi) to the Nyāyāvatāravārtha-vṛtu, Singhi Jain Series, Vol. 20, Bombay 1949, pp. 117-141. Therein he has demonstrated that the context of Kundakunda's works, when compared to Umāsvātu's is more advanced in terms of concepts as well as exposition. Upadhye, significantly, ignores these findings and in his own write up avoids all such engaging discussions, dismissing them all as cross-currents of thoughts of little chronological value (cf. his p. 122). Upadhye gives neither real reasons nor cites valid examples which would allow such a dismissal. Content is an important category of evidence.
- 7. Jaina Ontology, Lalbhai Dalpatbhai Series No. 31, Ahmedabad 1971, pp. 89, 95-97, & 132-135. Diksit was not only a very perceptive, but also an articulate among the Indian authors who discussed Jaina philosophy, ontology and metaphysics.
- The lower limit for the date of Siddhasena Diväkara depends on the date of Umäsväti who apparently had flourished in the latter half of the fourth century A.D.
- I have discussed and fixed the date of Samantabhadra in detail. The paper in dignaratt will shortly appear in a separate congratulatory volume for Pt Malvania containing all articles in Guiarati and to appear from Ahmedabad.
- 10. Pt. Sukhial Sanghvi, Pt. Nathuram Premi, Pt. Yudhisthir Mimamsaka, and Pt. Kailashchandra Shastri date him to the fifth century I have, at some length, discussed the "fifth century date" and shown it to be improbable in my paper "The Jaina Jinendra-buddhi," Indian History and Epigraphy, Delhi 1990, pp. 152-158.
- For the discussion on the date of Akalankadeva, cf. Pt. Mahendra Kumar Shastra, "Introduction", Siddhuviniscaya-ţikā, Part 1, Kashi 1959, p 62. Before him

- K.B. Pathak had expressed the same view on historical grounds: cf. "On the Date of Samantabhadra," Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, Vol. XI, pt. VI p. 153.
- 12. This is supported not only by literary traditions but also by an inscription from Bandalike date S. 996/A,D. 1074. (cf. Epigraphia Carnatica, Vol. VIII, Sorab II., no. 262. The initial invocatory verse mentions Samantabhadra, Devanandi and Akalańkadeva, but not Kundakundäcārya).
- 13. Pt. Sukhlal Sanghvi, Muni Jambūvijaya and some other Švetāmbara Jaina scholars place him to the fourth century A.D However, the citations in the Malla-vädi's original text, of Āryās from the two niryukis..the Āvatyaka and the Bṛhat-kalpa (c. A.D. 525). . . and the author refuting Dinnāga (c. A.D. 480-560), among other evidence, go against an early date.
  - 14. Currently unavailable, if at all it ever was written.
- 15. It was definitely written fairly later than the Bhāṣya or the auto-Commentary (c. A. D. 375-400) on the Original version of the mūlasūtra of Umāsvāt; Pūyyapāda's commentary reveals considerable advance in style, form, grammatical improvements in the original text, as well as developed content. He likewise had attempted to modify it at places to suit the Digambara dogmas, though some sūtras still remained which go against the Digambara beliefs.
- 16. Upadhye, "Intro.", pp 93-96, and Pt. Kailashchandra Shastri, pp. 172-173.
- 17, Pt. Nathuram Premı, "Amrtacandra", Jana Sāhtiya aur Itihāsa (Hindi), Bombay 1956, pp. 311; on the basis of the evidence produced by Paramanand Shastri, Pt. Premi concedes to a date prior to V. S. 1055/A. D. 999.
- Pt. Kailashchandra Shastri has given much thought to Amrtacandrācārya's date and he places him after Akalankadeva and before Devasena (first half of the 10th cent. A D. Vide his detailed discussion, pp 178-186. The mean plausible date of Amṛtacandrācārya's commentary, as judged by its style and content, could be C. A. D. 900-925, though this date partly depends on Devasena's. If the date of Devasena's Daršanasāra was in reality expressed in Saka Era (although labelied as Vikrama, particularly because he says he wrote it in Dhārā), the upper limit of Amṛtacandrācārya will have to be shifted upward.
- 18. The Kazāya-pāhuda-sutta represents the scholastic formulations on the karma-siddhānta, the divisions (uttara-bhedas), sub-divisions (upabhedas) and still further divisions (prabhedas) of karmas (particularly of the Mohanīya), their mode of operation and their consequencing power, their relationship with the psychic planes (gunssthānas) at which different souls stand (Jivasthānas), and related

matters. The original teachings embodied in this work are ascribed to Gunadhará from whom (or from whose tradition) Ārya Nāgāhastt and Ārya Mañku (Ārya Mañku (Āry

- 19. Pt. Sukhalalyi's Commentary on Tattvārtha Sūtra of Vācaka Umāsvāti, translated into English from the Hindi translation of the original in Gujarātī by K. K. Dixit, L. D. Series 44, Ahmedabad 1974, Appendix, p 112. (Pt. Premi's original reply is in Hindi, verbatim published in the original and subsequent editions in Gujarātī as well as in the Hindi version of Pt. Sanghvi's Tattvārtha-sūtra)
- "Śrikundakundācārya aur unake Grantha," (Hindi), Jaina Sāhitya aur Itihāsa par Višada Prakākā, Calcutta 1956, p. 89.
- 21. For Kuppatür inscription, see Jaina Šilālekha Sangraha, pt. 2. Ed. Pt. Vijayamurti, Bombay V S 2009/A. D. 1953 Ins No. p. 269. For Huma inscriptions, ibid., No 212, p. 294, and No. 214, p. 303 These two latter inscriptions place Kundakundācārya after Ganadhara Gautama and before Bhadrabāhu. In other words, Kundakundācārya, in the perception of the authors of these two inscriptions, flourished before B. C. 325. Upadhye misses these important inscriptions. They are indeed so helpful in placing Kundakundācārya even 300 years prior to the date he proposes.
  - 22. Ibid., Ins. No. 122 from Manne.
  - 23 Ibid., Ins. No. 123, also from Manne.
- 24. Jama Śılālekha Sangraha, pt. 4. Mānikyacandra Digambara Jama Granthamālā, N. 48, Ed Vidyadhar Joharapurkar, Ips. No. 55, pp. 28-30.
  - 25 JSS pt. 2, Ins. No. 95, p. 63.
  - 26. Ihid.
  - 27. Cf. his "Intro.." Pravacanasara, pp. 18-19.
  - 28. Cf. his "Intro.," JSS, pt. 2, pp. 47-53, infra.
  - I lately realized it was not Premi but some other author whose work is currently not handy.

- 30. It is a belief partly grown out of the profound reverence and a very false notion as regards the antiquity of Kundakundācārya.
- 31. During my discussions with Prof. A. K. Narain and subsequently with Dr. T. P. Verma, I was told that an year c. A.D. 105 for the beginning of the Kuṣāṇa Era seems closer to the truth. Incidentally, Jayasenācārya mentions "Kumāranandi Siddhāntadeva" as the preceptor of Padmanandi-Kundakundācārya in his commentary on the Pañcāstikāya-sāra.
- 32. Upadhye, "Intro," p. 9. The date of Vidyānanda, suggested here follows the generally accepted date by the Jaina and non-Jaina writers. However, in my recent researches I found that he apparently belonged to the first half of the 10th century. My paper "The Date of Vidyānanda and Epigraphical Evidence" is currently in press.
  - 33. For details, of here f.n no. 20.
- 34. The two Rästakūta inscriptions from Manne ( for the sources of publication here cf. f.n. 18-19), lay bear the existence of a parallel branch of the pontiffs of the Kondakundānvaya, though the game is not mentioned:

Toranācārya of Śalamalı-grāma
| Puspanandi
| Prabhācandia (A.D. 797, A D. 802)

- 35. For detailed discussion, see my paper "A Propos of Mahāvācaka Ārya Nandi Kṣamāśramaŋa", Śrī Dineśacanrikā, Studies in Indology, Eds. B. N. Mukherjee & others, Delhi 1983.
- 36. JSS, pt. 5 Mānikacandra Digambara Jaina Granthamālā No. 52, Ed. Vidvadhar Joharapurkar, Delhi 1971, pp. 18-22
- 37. Upadhye "Intro." pp. 1-24 where he mentions the sources. (The two sources in question are of course late medieval.
- 38. Cf. Upadhye, "Intro.," p. 12 and unfra. The author seems to be Chakravartinayanar and it was his work which Upadhye may have in mind.
- 39. This is reported by Jayasenācārya in his commentary on the *Pravacanasāra*. For details, cf. Upadhye, "Intro," *Pravacanasāra* pp. 18-19.
  - 40. For details, cf. Upadhye, "Intro.," pp 11-12.
- 41. Ibid., pp. 12-13 for Cakravartinayanar reference. For Mahalingam, cf. his Reading in South Indian History, Delhi 1977, p. 7.

- 42. At least the available inscriptions do not seem to suggest one.
- The data presented by Jayasenācārya are fairly pin-pointed unlike the later sources.
  - 44. Pt. Nathuram Premi as well as Muni Kalyanvijaya is of this view.
- 45 About the so-called, though very small, parllelism between Akalańka-deva's writing and of Kundakundācārya, in one case, I shall review it in a future paper. (Also a quotation commonly figuring in Pūjayapāda Devanandi's Kundakundācārya I shall discuss in a subsequent paper.)
  - 46 Jainism in South India, Sholapur 1957, p. 152,
  - 47. Ibid., p. 184.
- 48. Cf. "A Jaina Epigraph from Konakondal," Dr. N. Venkataramanayya Commemoration Volume, Journal of the Andhra Pradesh Historical Research Society, Vol. XXXVII, pt. 1, Hyderabad 1983, p. 87
  - 49. Cf. Chaudhari, "Intro.", pp. 46, 50-52.
  - 50. Desai, p. 90.
- 51 I noticed this reference in his Ph.D. dissertation entitled "Jainism on the Kanara Coast", which was submitted to Mysore University, 1983. My grateful thanks are due to Shri Narasimba Murthy.
  - 52. EC, X, Chika-ballapur l,.. no 29.
- 53 The sites in question must be thoroughly surveyed by the State Department of Archaeology and the different university departments dealing with ancient Indian history and related subjects in Karnataka State, for estimating their antiquity.
- 54. The paper is entitled "The Date of Şaţkhandagama" and is shortly going to the press. I, therefore, will discuss no evidence in this paper on the late date for that work
  - 55. Satakhandagama, Pt. I, Sholapur 1973, "Introduction", p ii.
- 56. These may have come from the floating sangrahanl collections. Some of these, with small variations in readings and sequence also figure inside the Prayfia-panā-sūtra of Ārya Śyāma (II) (c. 3rd cent. A.D.)
- 57. Upadhye earlier had doubted it. Pt Kailashchandra Shastri, however, concedes to this as possible. Pt. Hiralal Jain found a few parallelisms between the Niyamasāra attributed to Kundakundācārya and the quotations of the Parikarmā.

found in the Dhavalā commentary of Virasena. (Cf. Upadhye, "Post Script", p. 121, )

- Premi, "Vattakerakā Mūlācāra," Jaina Sāhitya., pp. b48-543 for complete discussion.
- 59. This is the considered opinion of late Muni Punyavijayaji. Pt. Dalsukh Malvania, the present author, and several other scholars agree to that date for the niryuktis. (I have of course evidence other than already stated and known.)
- 60. The Mülacara, being a compilation, later had received additions. Once it passed in the hands of the Digambara sect, at some stage, verses typical of the new doctrines or those that signified new interpretations from Kundakundā-ārya's wirks seemingly were also added to it (They look quite incongruent with and offer sharp contract in terms of style and content.)
  - 61. These verses figure in the Samaya-nrābhrta
- 6) The main Prākṛta adopted in Kundakundārārya's work is for certain the Jaina Saurasent. The meters prefered are the late Āryā of the classical and post-classical period and, to a small extent Anustubh.
- 63 Unadhye, however, ascribes this to the period when the deamas were the common property of the Svetambaras as well as the Digambaras, I must confess I cannot agree with this suggestion. The separation, without declaration between, and without even the knowledge of the Northern and the Southern Nirgrantha (Digambara), had occurred long before Kundakundacarya and on account more of geographical distance and factors of history than due to any conscious and overt disagreements in the earlier stages. There is no evidence at all inside the genuine Digambara works on the rejection of the agamas shaped by the Northern Nirgranthas in Pataliputra (c B C. 300). (That is a deliberately concocted and propagated modern Digambara Jaina myth to which many trusting minds, including some German Jainologists, succumbed ) The Digambara had lost the agamas (and these must be their very early version and in terms of number they must be very restricted at that early date, showing undeveloped doctrines, dogmas and philosophy: and this happened due entirely to their remote suiroundings, their location in extreme south. It seems more correct to think that Kundakundacarya got some of the agamic verses possibly from the Yapantya and plausibly a few directly from the Svetambara sources. And this could be only after the Yapaniyas were well settled in Karnata, that is to say, in or after the 5th-6th century A. D. In point of fact, some of the Kundakundacarya's verses which are traced in the nirvuktis, prakirnakas and similar sources are indeed not very ancient and could by style and content only be dated to the late Kusana, Gupta and post-Gupta periods (There are small variations in readings between these and Kundakundacarya's versions.)
- 64. The Svetambaia curni commentaries (7th cent. A. D.) often cite from against works now not traceable.

- 65 "Study of Titthogaliya", Bhatatiya Puratattva, Jaipur 1971, p. 138.
- 66 Ibid Pt. Malvania, however, draws no definite conclusion on the relative
- 67. Yāpanīyas had lived alongside the Digambaras at many centers in ancient and medieval Karnātaka. See here also the f. n. 63.
- 68. I have carefully compared these mangalas with what figure in the 7th and 8th century Stefambara works. Both the groups are fairly close in style, sometimes even in phrasology.
  - 69 I am discussing his views with full quotations in the follow up paper,